مَلائِكه‬ي الرَّحمن

# **مؤلّف:**

# **احمد بازماندگان قشمي**

**این کتاب از سایت کتابخانه عقیده دانلود شده است.**

**www.aqeedeh.com**

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| **آدرس ايميل:**  |  | book@aqeedeh.com |
| **سايت‌هاى مفيد** |
| www.nourtv.netwww.sadaislam.comwww.islamhouse.comwww.bidary.netwww.tabesh.netwww.farsi.sunnionline.uswww.sunni-news.net www.mohtadeen.comwww.ijtehadat.comwww.islam411.comwww.videofarsi.com |  | www.aqeedeh.comwww.islamtxt.comwww.ahlesonnat.comwww.isl.org.ukwww.islamtape.comwww.blestfamily.comwww.islamworldnews.comwww.islamage.comwww.islamwebpedia.comwww.islampp.comwww.videofarda.com |

# بسم الله الرحمن الرحیم

# **فهرست مطالب**

[مقدمه 9](#_Toc307765735)

[بخش اول 15](#_Toc307765736)

[فصل اول: اهميت موضوع ملائكه 15](#_Toc307765737)

[1- اعتقاد به ملائكه جزء اركان ايمان است 15](#_Toc307765738)

[2- شناخت ملائكه سبب رشد ايمان است 16](#_Toc307765739)

[3- عالم ملائكه عالمي غيبي است 17](#_Toc307765740)

[4- وجود خرافات نسبت به ملائكه 18](#_Toc307765741)

[عقايد مردم نسبت به ملائكه 19](#_Toc307765742)

[فصل دوم: ملائكه و صفات آنها 21](#_Toc307765743)

[الف) فرشتگان 21](#_Toc307765744)

[ماده‎ي خلقت ملائكه: 21](#_Toc307765745)

[ترتيب خلقت: 22](#_Toc307765746)

[عظمت ملائكه: 24](#_Toc307765747)

[تعداد فرشتگان: 25](#_Toc307765748)

[بعضي از حيوانات فرشتگان را مي‎بينند 26](#_Toc307765749)

[ب)صفات ملائكه 27](#_Toc307765750)

[داراي بال مي‎باشند 27](#_Toc307765751)

[زيبائي ملائكه 27](#_Toc307765752)

[قدرت زياد و سرعت جابجايي 29](#_Toc307765753)

[داراي خصوصيات جنسي نيستند 30](#_Toc307765754)

[ملائكه نمي‎خورند و نمي‎نوشند 32](#_Toc307765755)

[حياي ملائكه 33](#_Toc307765756)

[هماهنگي و نظم ملائكه 34](#_Toc307765757)

[الف) صف آرائي 34](#_Toc307765758)

[ب) ادب استئذان(اجازه گرفتن) 35](#_Toc307765759)

[ج) ملائكه بندگان مطيع 35](#_Toc307765760)

[سرشت ملائكه 35](#_Toc307765761)

[شبانه روز در تسبيحند 37](#_Toc307765762)

[نماز گزارند 37](#_Toc307765763)

[مناسك حج بجا مي‎آورند 38](#_Toc307765764)

[بحث و گفتگوي ملائكه در ملإ‎ ‎‎أعلي‎ 39](#_Toc307765765)

[بخش دوم 43](#_Toc307765766)

[فصل اول: مشهورترين ملائكه 45](#_Toc307765767)

[جبرئيل 46](#_Toc307765768)

[صفات جبرئيل: 46](#_Toc307765769)

[1- قدرت فوق العاده 46](#_Toc307765770)

[2- داراي اخلاقي نيكو و پسنديده و چهره‎اي زيبا مي‎باشد 47](#_Toc307765771)

[4- مقام و منزلت برجسته 47](#_Toc307765772)

[5- فرمانده درستكار 48](#_Toc307765773)

[وظايف جبرئيل 48](#_Toc307765774)

[1- فرشته‎ي وحي: سفير ايزد منان بسوي پيامبرانش 48](#_Toc307765775)

[انواع وحي 49](#_Toc307765776)

[2- همراهي پيامبر‎‎‎ در سفر اسراء و معراج 51](#_Toc307765777)

[3- مدارسه قرآن همراه پيامبر‎ 52](#_Toc307765778)

[4- تعليم نماز و مقدمات آن به پيامبر‎ 52](#_Toc307765779)

[5- شركت در جنگها و دفاع از مؤمنين 53](#_Toc307765780)

[جبرئيل و ميكائيل در خواب پيامبر 55](#_Toc307765781)

[جبرئيل و همسران پيامبر 61](#_Toc307765782)

[عداوت يهود با جبرئيل 62](#_Toc307765783)

[رقيه‎ي جبرئيل بر پيامبر 65](#_Toc307765784)

[سفارشهايي از جبرئيل و ملائكه 65](#_Toc307765785)

[اسرافيل 69](#_Toc307765786)

[صفات اسرافيل 69](#_Toc307765787)

[وظايف اسرافيل: 70](#_Toc307765788)

[ميكائيل 71](#_Toc307765789)

[صفات و وظايف ميكائيل 71](#_Toc307765790)

[ملك الموت 73](#_Toc307765791)

[صفات و وظايف ملك الموت 73](#_Toc307765792)

[موسي و ملك‎الموت 78](#_Toc307765793)

[روزي كه همه جان مي‎سپارند 81](#_Toc307765794)

[منكر و نكير 82](#_Toc307765795)

[كاتبين اعمال انسان 86](#_Toc307765796)

[آيا ملائكه همه چيز را مي‎نويسند؟ 88](#_Toc307765797)

[آيا فرشتگان از درون قلب خبر دارند؟ 91](#_Toc307765798)

[خداوند به كاتبين دستور مي‎دهد! 92](#_Toc307765799)

[فصل دوم: فرشته‎هاي ديگر 95](#_Toc307765800)

[1- مالك : نگهبان و مسئول جهنم 95](#_Toc307765801)

[2- موكلين جهنم 96](#_Toc307765802)

[3- نگهبانان بهشت 98](#_Toc307765803)

[4- هاروت و ماروت 99](#_Toc307765804)

[5- حاملين عرش 102](#_Toc307765805)

[6- فرشته‎ي كوهها 104](#_Toc307765806)

[7- مدافعين اماكن مقدس 105](#_Toc307765807)

[8- فرشتگاني كه مأمور حمل تابوت (صندوق) مي‎باشند 106](#_Toc307765808)

[9- فرشتگاني كه عيسي بر بال آنها فرود مي‎آيد 107](#_Toc307765809)

[10- فرشتگان مأمور اخذ و ارسال مقدرات خداوند 107](#_Toc307765810)

[بخش سوم: رابطه‎ي فرشتگان با انسانها 111](#_Toc307765811)

[فصل اول: رابطه‎ي ملائكه با آدم 113](#_Toc307765812)

[فرشتگان و آدم 113](#_Toc307765813)

[فرشتگان، آدم و فرزندانش را راهنمايي مي‎كنند 114](#_Toc307765814)

[فصل دوم: رابطه‎ي ملائكه با فرزندان آدم (رابطه با كليه‌ي اشخاص) 117](#_Toc307765815)

[نقش فرشته در رحم 117](#_Toc307765816)

[قرين فرشته 118](#_Toc307765817)

[آزمايش انسان توسط فرشته‎ها 119](#_Toc307765818)

[خارج نمودن روح انسان 122](#_Toc307765819)

[توبيخ در عالم برزخ 123](#_Toc307765820)

[فصل سوم: رابطه‎ي فرشتگان با مؤمنين 125](#_Toc307765821)

[دوران قبل و بعد از تولد 125](#_Toc307765822)

[فرشتگان مؤمنين را دوست دارند 126](#_Toc307765823)

[فرشتگان براي مؤمنين دعا مي‎كنند 128](#_Toc307765824)

[آمين گفتن فرشته بر دعاي مؤمن 129](#_Toc307765825)

[دعاي فرشتگان براي كسي كه انفاق مي‎كند 130](#_Toc307765826)

[ملائكه با متواضعين و شاكرين 131](#_Toc307765827)

[فرشتگان بر مؤمنين درود مي‎فرستند 133](#_Toc307765828)

[كارهايي كه سبب درود فرشتگان مي‎شود 134](#_Toc307765829)

[الف) معلم خير 134](#_Toc307765830)

[ب) كساني كه بر پيامبر درود مي‎فرستند 135](#_Toc307765831)

[ج) كساني كه سحري مي‎خورند 136](#_Toc307765832)

[د) فردي كه با وضو مي‎خوابد 136](#_Toc307765833)

[هـ) كساني كه به ملاقات بيماران مي‌روند 137](#_Toc307765834)

[دعاها و درودهاي ملائكه براي نمازگزاران 137](#_Toc307765835)

[الف) زماني كه در انتظار نماز جماعت هستند 137](#_Toc307765836)

[ب) سلام و درود فرشته‎ها بر صف اول 138](#_Toc307765837)

[ج) كساني كه جاهاي خالي بين صفها را پر مي‎كنند 139](#_Toc307765838)

[د) كساني كه بعد از نماز در جايگاه خويش مي‎مانند 140](#_Toc307765839)

[هـ) فردي كه لشكريان خداوند پشت سر او نماز مي‌گزارند 140](#_Toc307765840)

[همراهي فرشتگان در گفتن «آمين» با نمازگزاران 141](#_Toc307765841)

[فضل مونس مسجد 141](#_Toc307765842)

[اجتماع فرشتگان در وقت نماز صبح و عصر 142](#_Toc307765843)

[مجالس محبوب فرشتگان 142](#_Toc307765844)

[1- مساجد 142](#_Toc307765845)

[2- مجالس علمي و حلقه‎هاي ذكر 142](#_Toc307765846)

[3- اماكن تلاوت قرآن 145](#_Toc307765847)

[دفاع ملائكه از مؤمن 147](#_Toc307765848)

[حضور ملائكه در ميادين جنگ و ياري نمودن مؤمنين 148](#_Toc307765849)

[حضور ملائكه‎ي رحمت هنگام قبض روح مؤمنين 150](#_Toc307765850)

[غسل شهيد توسط ملائكه 152](#_Toc307765851)

[حضور ملائكه در تشييع جنازه‌ي صالحان 153](#_Toc307765852)

[ملائكه در بهشت به استقبال مؤمنين مي‎آيند 156](#_Toc307765853)

[اعمالي كه فرشته‎ها را از انسان دور مي‎كند؟ 157](#_Toc307765854)

[1- شرك 157](#_Toc307765855)

[2- گناه و معصيت 158](#_Toc307765856)

[3- جسد كافر 158](#_Toc307765857)

[4- بوي بد و كريه 158](#_Toc307765858)

[5- انداختن آب دهن از طرف راست در حال نماز 159](#_Toc307765859)

[6- وجود زنگوله، آلات لهو و لعب 159](#_Toc307765860)

[7- اماكن وجود صليب، تصاوير و مجسمه 160](#_Toc307765861)

[8- اماكن وجود سگ 162](#_Toc307765862)

[كساني كه مورد لعنت فرشتگان قرار مي‎گيرند 163](#_Toc307765863)

[1- كفار و مرتدين 163](#_Toc307765864)

[2- ملحدين و مانعين اجراي دستورات و شريعت خداوند 164](#_Toc307765865)

[3- بدعت گزاران در دين و حاميان آنها 165](#_Toc307765866)

[4- زني كه شوهرش را استجابت نمي‎كند 166](#_Toc307765867)

[5- كسي كه با آهن بسوي برادر مؤمنش اشاره كند 166](#_Toc307765868)

[6- ناسزا گويان به صحابه 166](#_Toc307765869)

[7- كسي كه جواب سلام را نمي‎دهد 167](#_Toc307765870)

[فصل چهارم: رابطه‎ي ملائكه با كفار 169](#_Toc307765871)

[رابطه‎ي ملائكه با كفار در زمان وفات 170](#_Toc307765872)

[رابطه‎ي فرشتگان با كفار بعد از مرگ 172](#_Toc307765873)

[الف) عالم برزخ: 172](#_Toc307765874)

[ب)‌ قيامت: 172](#_Toc307765875)

[بخش چهارم 173](#_Toc307765876)

[فرشته‎ها افضلترند يا انسانها؟ 175](#_Toc307765877)

[چرا خداوند پيامبرانش را از جنس فرشتگان قرار نداده است؟ 176](#_Toc307765878)

[نامگذاري به اسم فرشتگان 177](#_Toc307765879)

مقدمه

**اِنَّ الْحَمدَ لِلَّهِ نَحمَدُه وَنَستَعِينُه وَنَستَغفِرُه، وَنَعُوذُ بِاللهِ مِن شُرُورِ اَنفُسِنَا، وَسَيِّئَاتِ اَعمَالِنَا، مَن يَهدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَه، وَمَن يُضلِل فَلاَ هَادِيَ لَه، وَأَشهَدُ أَن لاَ اِلَهَ اِلاَّ اللهُ وَحدَه لاَ شَرِيكَ لَه، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبدُه وَرَسُولُه.**

**﴿** ﴾ [آل عمران:102]

﴿ ﴾ [النساء:1]

﴿ ﴾ [الأحزاب: 70-71]

اما بعد:

اولين دستوري كه از جانب خداوند بوسيله‎ي پيامبران و رسولانش متوجه انسانها گرديده، ايمان است و ايمان يعني خدا را به يكتايي شناختن و عبادت كردن و اعتقاد به ملائكه و كتابها و پيامبرانش و نيز به روز آخرت و قضا و قدر و برانگيخته شدن بعد از مرگ.

شكي نيست بدون ايمان، سعادت دنيوي و اخروي بنده در خطر مي‎باشد و نجات از عذاب خدا ناممكن است از اين رو دعوت انبياء قبل از هر چيز دعوت به ايمان بوده است، وقتي ايمان بر دلها محكم و راسخ گردد زندگي فردي و اجتماعي در جهت سعادت پيش خواهد رفت. به همين دليل شاگردان صادق مكتب رسالت هنگامي كه ايمان بر دلهاي آنان نقش بست و حلاوت آن را چشيدند فولاد گونه در برابر ستمگران و مستعمران و امپراطوران ظالم مقاومت نموده و بشريت را از شقاوت بسوي سعادت دنيا و آخرت سوق دادند بدين خاطر نام آنها در تاريخ بشريت همچون ستارگاني پرنور مي‎درخشد.

برادران و خواهران مسلمان، من و شما بعنوان مسلمان، تنها امتي هستيم كه مي‎توانيم براي راهنمايي و رساندن انسانها به سر قله‎ي سعادت در اين راه گام برداريم. در اين راستا هر يك از ما به طريقي براي رسيدن به اين هدف مي‎بايست بكوشيم و قدمي برداريم، كه براي رسيدن به اين قله‎ي رفيع راهي نيست جز تقويت ايمان خود و ابلاغ آن به ساير بشريت.

از آنجا كه درباره‎ي ملائكه كمتر كتابي به زبان فارسي وجود دارد، سعي نموديم كتابي درباره‎ي ملائكه كه ايمان به آنها يكي از شش ركن ايمان است، داشته باشيم. اميد است مورد قبول درگاه خداوند قرار گيرد. و قدم مثبتي جهت تقويت ايمان خود و ديگران برداشته باشيم.

اين كتاب با استفاده از مراجع متعدد عربي و فارسي جمع‎آوري و به رشته‎ي تحرير درآمده است و متعهد مي‎شويم كه از آيات قرآن، احاديث پيامبر و شرح و توضيحات علما قدم فراتر نگذاريم زيرا مسئله‎ي ملائكه از مسائل حساس مي‎باشد كه جز از طريق وحي نمي‎توان در مورد آن سخن گفت. همچنين سعي كرده‎ايم از نقل اسرائيليات جداً خود‎داري كنيم مگر در مواردي كه پيامبر اجازه‎ي نقل آن را داده باشند. ضمناً در مورد حكم حديث از صحيح يا ضعيف بودن از علماي برجسته‌اي همانند: ذهبي، ابن حجر وآلباني بهره جسته‌ايم.

اميد است خداوند اين كتاب را جزء اعمال حسنه‎ي بنده و كليه‎ي عزيزاني كه در اين راه بنده را راهنمايي و ياري كرده‎اند، قرار بدهد.

بدون شك اين رساله بدون نقص نخواهد بود لذا از كليه‎ي كساني كه اين كتاب را مطالعه مي‌كنند مي‎خواهم نكته نظرات، راهنمايي‎ها و ارشادات خويش را از بنده دريغ نفرمايند.

**مَا اَصَبتُ فَمِنَ اللهِ وَمَا اَخطَأتُ فَمِن نَفسِي وَمِنَ الشَّيطَانِ وَلاَ حَولَ وَلاَ قُوَّةَ اِلاَّ بِاللهِ.**

**«سُبحَانَ اللهِ وَبِحَمدِهِ، سُبحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمدِكَ، أَشهَدُ أَن لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنتَ، أَستَغفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيك»**

ابوحذيفه

احمد بازماندگان قشمی

جزير‎ه‎ي قشم 1/4/81

بخش اول

فصل اول:
اهميت موضوع ملائكه

1- اعتقاد به ملائكه جزء اركان ايمان است

يكي از ستونهاي ايمان، عقيده‎ي راسخ و باور راستين به ملائكه است و عدم اعتقاد به ملائكه يعني نقص ايمان و سقوط انسان در دايره‎ي ارتداد و كفر …

طبق نص قرآن و حديث و اجماع امت اسلامي ملائكه وجود دارند و انكار آنها سبب كفر مي‎گردد پس اعتقاد به وجود آنها واجب است و خداوند نيز مؤمنين را بدليل ايمان به ملائكه كه از امور غيبي است تمجيد مي‎نمايد.

﴿ ﴾ [النساء: 136]

«اي كساني كه ايمان آورده‎ايد، به خدا و پيغمبرش و كتابي كه بر پيامبرش نازل كرده است و به كتابهايي كه پيش از آن نازل نموده است ايمان بياوريد. و هر كس كه به خدا و فرشتگان و كتابهاي خداوندي و روز رستاخيز كافر شود واقعاً در گمراهي دور و درازي افتاده است».

﴿ ﴾ [البقرة: 285]

«پيامبر ايمان آورد بدانچه از سوي پروردگارش بر او نازل شده است و مؤمنان نيز بدان باور دارند. همگي به خدا و فرشتگان او و كتابهاي وي و پيغمبرانش ايمان داشته و (مي‎گويند:) ميان هيچ يك از پيغمبران او فرق نمي‎گذاريم. و مي‎گويند: شنيديم و اطاعت كرديم. پروردگارا! آمرزش تو را خواهانيم و بازگشت بسوي توست».

اگر خداوند مؤمنين را تمجيد نموده است، كساني را كه بدان معتقد نيستند يا استهزاء و مسخره مي‎كنند توبيخ مي‎كند.

﴿ ﴾ [البقرة: 98]

«كسي كه دشمن خدا و فرشتگان و فرستادگان او و جبريل و ميكائيل باشد (خدا دشمن اوست) پس همانا خداوند دشمن كافران است».

ابوداود سجستاني صاحب سنن ابوداود به همراه طلاب به سوي مجلس علمي مي‎رفت در راه مردي هرزه و خبيث بعنوان مسخره گفت: پاهايتان را بالا ببريد تا بالهاي ملائكه را نشكنيد. (منظورش مسخره كردن ) حديث **«اِنَّ الْمَلاَئِكَةَ لَتَضَعُ اَجنِحَتَهَا لِطَالِبِ العِلم»** بود.[[1]](#footnote-2)

امام نووي مي‎گويد:آن مرد هنوز قدم از قدم برنداشته بود كه پاهايش خشك شده افتاد و مرد.[[2]](#footnote-3)

2- شناخت ملائكه سبب رشد ايمان است

وقتي انسان در تمام حالات و انفعالات خود، پروردگار متعال را حاضر و ناظر دانسته و بداند كه مأمورين خداوندي (ملائكه) كليه‎ي حركات و سكنات او را ثبت مي‎كنند احساسي الهي در هنگام عمل به او دست داده و روحيه‎ي اخلاص را در او تقويت مي‎كند و در نهايت هر گامي كه در زندگي بر مي‎دارد در جستجوي رضايت الهي و تحقق خواست اوست و به تدريج به مرتبه‎ي والاي عبوديت خواهد رسيد و جزء كساني خواهد بود كه خداوند درباره‎‎ي آنها مي‎فرمايد: ﴿ ﴾ [فصلت: 30]

«كساني كه مي‎گويند: پروردگار ما تنها خداست و سپس بر گفته‎ي خويش استقامت مي‎ورزند فرشتگان بر ايشان فرود مي‎آيند (و به آنها مژده مي‎دهند) كه نترسيد و غمگين نباشيد و شما را بشارت باد به بهشتي كه به شما وعده داده مي‎شود».

3- عالم ملائكه عالمي غيبي است

عالم ملائكه همانند بسياري از عالَم‎ها مانند: عالَم جن، عرش، كرسي، لوح و قلم … جزء عالم غيب مي‎باشد و عدم درك آن نمي‎تواند بهانه و دليلي براي رد اين عالم باشد تا آن را تعبيري به باكتري و ويروس و … بنماييم .

در عالَم غيب خاصتاً عالم فرشتگان وظيفه‎ي مسلمان است كه تسليم احاديثي باشد كه صحت آنها مطابق قواعد اهل علم و قرون مفضله و ائمه به اثبات رسيده باشد و مردود شمردن حديث بدليل آنكه صرفاً مغاير با معارف و دانش ماست يا وقوع آن بعيد به نظر مي‎رسد، جائز نيست.

و حديثي كه از نظر عقل ما جزء امور ناممكن است هيچ گاه جزء امور غير ممكن و مستحيل محسوب نمي‌شود زيرا انسان توانايي دارد با بكار گيري علم اموري را محقق سازد كه عادتاً در حكم غير ممكن به حساب مي‎آيند بنابراين در برابر قدرت خداوندي كه همه‎ي پديده‎هاي آسماني و زميني عاجز درگاه اويند، تكليف روشن است و موضع سليم و درستي كه ايمان مي‎پذيرد منطق آن را رد نمي‎كند اين است كه درباره‎ي تمام امور مربوط به عالم غيب بگوييم: **آمَنّا وَصَدَّقْنَا** (ايمان آورديم و پذيرفتيم).

چنانكه درباره‎ي نصوص مربوط به مسايل تعبدي مي‎گوييم: **سَمِعنَا وَاَطَعنَا**.

آري به مفاد و محتواي تمام نصوص ايمان داريم و خود را ملزم به بررسي حقيقت، ماهيت و كيفيت تمام آنها ندانسته و درباره‎ي تفصيل آنها به جستجو نمي‌پردازيم (مگر در حدي كه شارع براي مان بيان نموده است) زيرا عقل ما از احاطه به اين امور غيبي عاجز است و خداوند خالق انسان به مخلوقاتش توانايي درك كامل چنين مسايلي را نداده است بعضي از مكاتب يا گروه‎ ها مثل معتزله در رد بعضي از احاديث صحيح كه از نظر عقل آنها بعيد به نظر مي‎رسد افراط و زياده روي كرده‎اند و احاديثي مانند: سؤال دو فرشته در قبر و در پي آن عذاب يا پاداش و ميزان و صراط و رؤيت خداوند در بهشت توسط مؤمنين و احاديث مربوط به جن و ارتباط آنها با انسان را رد نموده‎اند.

4- وجود خرافات نسبت به ملائكه

 متأسفانه امروزه بدليل اينكه كمتر از ملائكه سخن به ميان مي‎آيد باعث شده كه بسياري از مردم تفكرات عجيب و غريبي نسبت به ملائكه داشته باشند آن گونه كه مشركين آنها را دختران خدا معرفي مي‎كردند و آن چنان اين خرافات رواج يافته كه حتي در بعضي از كتاب هاي تفسير و تاريخ بدون تحقيق به پيامبر نسبت داده‎اند، بعنوان مثال مي‎توان به اين حديث موضوع وساختگي زير اشاره نمود.

**عَنْ اِبنِ عُمَرَ قَالَ قَالَ رَسُولُ الله :«الَأرضُ عَلَى الماَءِ والماَءُ عَلى صَخرَةٍ والصَّخرَةُ عَلى ظَهرِ حُوتٍ يَلتقي حرفاه بالعَرشِ والحوتُ عَلى كَاهِل مَلك قَدَمَاه في الهواءِ»[[3]](#footnote-4)**

از ابن عمر روايت است كه پيامبر فرمودند: زمين بر روي آب وآب بر روي صخره و صخره بر پشت ماهي، دو گوشه‎ي آن با عرش برخورد مي‎كند و ماهي بر دوش فرشته‎اي كه پاهايش در هوا است قرار دارد.

عقايد مردم نسبت به ملائكه

مردم قبل از اسلام بر دو عقيده بودند.

1. پيروان انبياء و رسل عليهم السلام،كليه‎ي آنها معتقد به وجود ملائكه بودند و ايمان به آنها را جزء اصول اعتقادي خويش مي‎دانستند.

2. كساني كه به انبياء ايمان نداشتند.

الف) كساني كه هيچ گونه سخني از ملائكه به ميان نمي‎آورند نه نفي و نه اثبات مي‎كردند.

ب) بعضي وجود ملائكه را قبول داشتند؛ از اين گروه، مي‎توان روحانيون و بسياري از فلاسفه‎ي‎ قديم را نام برد.

ج) مشركين قريش؛ ملائكه را دختران خداوند مي‎خواندند.

فصل دوم:
ملائكه و صفات آنها

الف) فرشتگان

ماده‎ي خلقت ملائكه:

ابن حجر مي‎فرمايد: ملائكه جمع ملك و گفته شده مخفف «مالك» مي‎باشد باز گفته شده است از «الالوكه» مشتق شده و همين نظر سيبويه و جمهور علما مي‎باشد و اصل آن «لاك» است.

ملائكه مخلوقاتي از نور مي‎باشند همان طور كه پيامبر در حديثي مي‎فرمايد: **«خُلِقَتِ المَلاَئِكَةُ مِن نُورِ وَخُلِقَ الْجَانُّ مِن مَارِجِ مِّن نَار وَخُلِقَ آدَمُ مِمَّا وُصِفَ لَكُم»**[[4]](#footnote-5)

ملائكه از نور خلقت شده‎اند و جنيان از شعله‎ي بي‎دود آتش و آدم از آنچه در قرآن توضيح داده شده (يعني از خاك آفريده شده است)

البته نوع اين نور با نوري كه در تصور ما وجود دارد فرق مي‎كند زيرا نورها متعدد مي‎باشند مثلاً نور خورشيد، نور مهتاب، اشعه‎ي ايكس، اشعه‎ي ماوارء بنفش، ليزر و … هر كدام نور هستند ولي نوع آنها فرق مي‎كند، ملائكه نيز از نور مي‎باشند ليكن نوع نور ملائكه به گونه‎اي است كه در عقل و تصور ما نمي‎گنجد.

ترتيب خلقت:

در واقع ما به صورت دقيق زمان خلقت ملائكه، جنيان و انسانها را نمي‎دانيم ليكن از آيات قرآني چنين برداشت مي‎كنيم كه آفرينش انسان بعد از آفرينش جنيان و آفرينش جنيان نيز بعد از ملائكه مي‎باشد.

﴿ ﴾ [الحجر: 26 - 27]

«و ما انسان را از گل خشكيده‎ي حاصل از گل تيره‎ي گنديده آفريديم. و جن را پيش از آن از آتش سراپا شعله آفريديم».

﴿ ﴾ [البقرة: 30]

«زماني كه پروردگارت به فرشتگان گفت: من در زمين جانشيني قرار مي‎دهم گفتند: آيا كسي را در زمين قرار مي‎دهي كه فساد مي‎كند و تباهي راه مي‎اندازد و خون‎ها مي‎ريزد، حال آنكه ما به حمد، ستايش و طاعت و عبادت تو مشغوليم؟ گفت: من حقايقي را مي‎دانم كه شما نمي‌دانيد».

﴿ ﴾ [الكهف: 50]

«و هنگامي كه به فرشتگان گفتيم براي آدم سجده كنيد همگي سجده نمودند مگر ابليس كه از جنيان بود و از فرمان پروردگارش سرپيچي كرد. آيا او و فرزندانش را با وجود اينكه ايشان دشمنان شمايند به جاي من سرپرست و مددكار خود قرار مي‎دهيد براي ستمكاران چه عوض بدي مي‎باشد».

اين دو آيه بيانگر اين است كه خلقت ملائكه و جن قبل از انسان بوده است.

و بعد از خلقت انسان، ملائكه به دستور خداوند بر او سجده بردند همچنين خداوند به انسان نيز دستور داد كه به نزد فرشته‎ها رفته و بر جمعي از آنها سلام كند.[[5]](#footnote-6)

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ قَال:َ «خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ طُولُهُ سِتُّونَ ذِرَاعًا فَلَمَّا خَلَقَهُ قَالَ اذْهَبْ فَسَلِّمْ عَلَى أُولَئِكَ النَّفَرِ مِنْ الْمَلَائِكَةِ جُلُوسٌ فَاسْتَمِعْ مَا يُحَيُّونَكَ فَإِنَّهَا تَحِيَّتُكَ وَتَحِيَّةُ ذُرِّيَّتِكَ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ فَقَالُوا السَّلَامُ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللَّهِ (فَزَادُوهُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ)»**[[6]](#footnote-7)

از ابوهريره روايت است كه رسول الله فرمودند: خداوند آدم را بر چهره‎اش خلقت نمود (درحالي كه) بلنديش شصت گز بود. پس هنگامي كه او را آفريد فرمود: نزد گروهي از فرشته‎هايي كه نشسته‎اند رفته و بر آنان سلام‎كن وگوش بده به سلامي كه بر تو مي‎كنند پس همانا آن تحيت تو و ذريه‎ي تو مي‎باشد پس گفت: **السَّلَامُ عَلَيْكُمْ**. ملائكه گفتند: **السَّلَامُ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللَّهِ**. (**و رحمة الله** را اضافه نمودند)[[7]](#footnote-8)

عظمت ملائكه:

خداوند قدرت آفرينش مخلوقاتي عظيم چون عرش، بهشت و جهنم را دارد. كه دليلي بر قدرت و عظمت خداوند است و ملائكه هم نوعي از مخلوقات عظيم خداوند بحساب مي‎آيند.

در روز قيامت عرش عظيم خداوند را با آن همه عظمتش كه كرسي در مقابل آن همانند يك حلقه يا نگين انگشتر مي‎ماند هشت فرشته حمل مي‎كنند كه فاصله‎ي لاله‎ي

گوش آنها تا دوش مسير هفتصد سال مي‎باشد.

﴿ ﴾ [الحاقة: 17]

«در آن روز هشت فرشته، عرش پروردگار را بر فراز سر خود حمل مي‎كنند».

**عَن جَابِرِ بنِ عَبدُالله أَنَّ رسولَ اللهِ قال: «اُذِنَ لِي اَن اُحَدِّثَ عَن مَلَكٍ مِن مَلاَئِكَةِ اللهِ، مِن حَمَلَة العَرشِ، اِنَّمَا بَينَ شَحمَةِ اُذُنِهِ إلى عَاتِقِهِ مَسِيرَةَ سَبعُمِائَةَ عَامٍ»**[[8]](#footnote-9)

از جابر بن عبد الله روايت است كه پيامبر فرمودند: به من اجازه داده شد كه از فرشته‎اي از فرشتگان خداوند، كه از حاملين عرش است سخن بگويم همانا بين لاله‎ي گوش تا دوش او فاصله‎ي هفتصد سال مي‎باشد.

در مسند امام احمد از عبدالله بن مسعود روايت است كه رسول الله در تفسير آيه ﴿ ﴾فرمودند: **«رَأَيْتُ جِبْرِيلَ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى عَلَيْهِ سِتُّ مِائَةِ جَنَاحٍ يُنْتَثَرُ مِنْ رِيشِهِ التَّهَاوِيلُ: الدُّرُّ وَالْيَاقُوتُ»**[[9]](#footnote-10)

جبرئيل را در حالي ديدم كه ششصد بال داشت و از بالش زيور آلات رنگارنگ و دْر و ياقوت مي‎ريخت.

تعداد فرشتگان:

﴿ ﴾ [المدثر: 31]

«و تعداد لشكريان پروردگارت را جز او كسي نمي‎داند».

آيات قرآني و احاديث نبوي دلالت بر اين دارد كه در آسمان جايي نيست مگر اينكه فرشته‎اي در آنجا وجود دارد كه هركدام به عبادتي مشغولند بعضي هميشه در حال قيام و بعضي در حال ركوع و بعضي در حال سجده و بعضي در حالتهاي ديگر هستند و هر كدام مراتب و جايگاه‎هاي خاصي دارند كه از آن تجاوز و سركشي نمي‎كنند و هميشه در حال عبادتند.

﴿ ﴾ [الصافات/ 164- 166]

«هر يك از ما مقام مشخص و جايگاه جداگانه‎اي داريم و ما جملگي به صف ايستاده‎ايم و ما تسبيح گويانيم».

**عَنْ أَبِي ذَرٍّ** **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  : **«إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ وَأَسْمَعُ مَا لَا تَسْمَعُونَ أَطَّتْ السَّمَاءُ وَحَقَّ لَهَا أَنْ تَئِطَّ مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ إِلَّا وَمَلَكٌ وَاضِعٌ جَبْهَتَهُ سَاجِدًا لِلَّهِ»**[[10]](#footnote-11)

از ابوذر روايت است كه پيامبر فرمودند: همانا من چيزهايي مي‎بينم كه شما نمي‎بينيد و مسائلي مي‎شنوم كه نمي‎شنويد، آسمان ناليد و حق دارد كه ناله كند زيرا در آسمان جايي به اندازه‎ي‎ چهار انگشت يافت نمي‎شود مگر اينكه فرشته‎اي سرش را براي خدا بر سجده گذاشته است.

در صحيح بخاري و مسلم، مالك بن صعصعه از پيامبر واقعه‎ي اسراء و معراج را نقل مي‎كند كه پيامبر در اين سفر به همراهي جبرئيل به آسمانها صعود كرده و در آنجا پيامبراني را ملاقات نمود و بعد از ديدار با ابراهيم، پيامبر فرمودند:

**«فَرُفِعَ لِيَ الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ فَسَأَلْتُ جِبْرِيلَ فَقَالَ هَذَا الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ يُصَلِّي فِيهِ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ إِذَا خَرَجُوا لَمْ يَعُودُوا إِلَيْهِ آخِرَ مَا عَلَيْهِمْ »**[[11]](#footnote-12)

سپس بيت المعمور برايم كشف و ظاهر شد از جبرئيل پرسيدم، گفت: اين بيت المعمور مي‎باشد هر روز هفتاد هزار فرشته در آن نماز مي‎گزارند و هنگامي كه خارج

 شدند هرگز بسوي آن بر نمي‎گردند.

يعني هر فرشته فقط يك بار اجازه‎ي ورود به آنجا را دارد و ديگر هيچ گاه نوبت به او نمي‎رسد.

**عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن مسعود قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ :« يُؤْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ لَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَامٍ مَعَ كُلِّ زِمَامٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ يَجُرُّونَهَا»**[[12]](#footnote-13)

از عبد الله ابن مسعود روايت است كه پيامبر فرمودند: دوزخ را مي‎آورند و براي آن هفتاد هزار دستگيره و زمام است و بر هر زمام هفتاد هزار فرشته قرار دارد كه آن را مي‎كشند.

با اين حساب تعداد فرشتگاني كه مأموريت آوردن جهنم را بر عهده دارند چهار ميليارد و نهصد ميليون مي‎باشد. (4.900.000.000 )

بعضي از حيوانات فرشتگان را مي‎بينند

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَّ قَالَ: «إِذَا سَمِعْتُمْ صِيَاحَ الدِّيَكَةِ فَاسْأَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ فَإِنَّهَا رَأَتْ مَلَكًا وَإِذَا سَمِعْتُمْ نَهِيقَ الْحِمَارِ فَتَعَوَّذُوا بِاللَّهِ مِنْ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ رَأَى شَيْطَانًا»**[[13]](#footnote-14)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: هرگاه بانگ خروس را شنيديد از خدا فضلش را طلب كنيد زيرا خروس فرشته‎اي را ديده است و هرگاه عرعر الاغي را شنيديد از شيطان به خدا پناه ببريد، زيرا الاغ شيطان را ديده است.

ب)صفات ملائكه

داراي بال مي‎باشند

﴿ ﴾ [فاطر: 1]

«همه‎ي ‎ستايش‎ها مخصوص خداوندي است كه آفريننده‎ي آسمانها و زمين است و قرار دهنده‎ي ملائكه به عنوان فرستادگاني كه داراي دو بال، سه بال و چهار بال مي‎باشند او هرچه بخواهد بر آفرينش مي‎افزايد. چرا كه خدا بر هر چيزي تواناست».

از نواس بن سمعان روايت است كه رسول الله فرمودند: عيسي بن مريم در دمشق نزول كرده در حالي كه دو دستانش را بر بالهاي دو فرشته قرار داده است.[[14]](#footnote-15)

#### طبق حديثي كه گذشت جبرئيل داراي ششصد بال مي‎باشد.

زيبائي ملائكه

خداوند آنها را بسيار زيبا خلقت نموده است و در مورد جبرئيل مي‎فرمايد:

﴿ ﴾[[15]](#footnote-16)داراي چهره و رخ زيباست.

﴿ ﴾[[16]](#footnote-17) نيك منظر.

از زمان قديم تا به امروز مردم، ملائكه را به زيبائي توصيف مي‎كنند آنگونه كه زشتي را در چهره‎ي شيطان به تصوير مي‎كشند. به عنوان مثال در قرآن كريم جوان زيباروئي به فرشته تشبيه شده است. زماني كه برادارن يوسف او را در چاه انداختند رهگذراني كه از آنجا مي‎گذشتند يوسف را در چاه يافتند، او را به مصر برده و به بهاي اندك فروختند عزيز مصر او را خريد تا برايش سودمند باشد يا او را به فرزندي بگيرد.

اما زن عزيز فريفته‎ي جمال يوسف شد و آهنگ كام گرفتن از او در سر گرفت ليكن يوسف با جوابي دندان شكن - **معاذ الله** - شر او را از خويش دفع نمود. افشا شدن اين ماجرا در قصر و بويژه پس از روشن شدن نتيجه‎ي تحقيق اين حادثه، در شهر نيز شايع شد كه همسر عزيز شيفته‎ي يوسف شده و يوسف از پذيرفتن خواسته‎ي او خودداري ورزيده است. اين امر باعث شد كه زنان به نكوهش زن عزيز مصر بپردازند آنچنان كه همسر عزيز را وادار ساخت به آنچه مي‎گويند اهميت داده زنان را به يك مهماني دعوت كند و در هنگام صرف غذا به دستور او يوسف وارد مجلس شد، زنان با ديدن جمال يوسف بي اختيار به جاي ميوه دستهايشان را بريدند و با ديدن جمال يوسف كه تاكنون نديده بودند گفتند: ﴿ ﴾[[17]](#footnote-18) [يوسف: 31]

«پاكي ونزاهت يراي خداست! اين بشر نيست بلكه فرشته‎ي بزرگواري است».

چون در ديدگاه انسانها از زمانهاي قديم زيبايي غير قابل وصف به فرشته تشبيه مي‎شد زنان حاضر در مجلس تنها تعبيري كه يافتند اين بود كه بگويند او بشر نيست بلكه فرشته است. حال آنكه در بشر بودن يوسف شكي نداشتند همان طوري كه در ادامه او را در صورت عدم اجابت خواسته‎ي همسر عزيز تهديد به زندان كردند.

و برعكس همان طور كه در ابتدا اشاره شد قباحت و زشتي را در چهره‎ي شيطان به تصوير مي‎كشند. تا جايي كه قرآن نيز در اين زمينه تشبيهاتي دارد به عنوان مثال در سوره‎ي

صافات خداوند ميوه‎هاي درخت زقوم جهنم را به سرهاي شياطين تشبيه نموده است.

﴿ ﴾ [الصافات/ 62- 65]

«آيا آن مهمان نوازي (همه‎ي نعمتهاي بي شمار و جاويداني كه بهشتيان را با آن پذيرايي مي‎كنند) بهتر است، يا درخت زقومي كه ما آن را مايه‎ي رنج و محنت ستمگران قرار داده‎ايم، زقوم[[18]](#footnote-19) درختي است كه در قعر دوزخ مي‎رويد، ميوه‎ي آن همانند سرهاي شياطين است».

قدرت زياد و سرعت جابجايي

در وصفت جبرئيل خداوند مي‎فرمايد:

﴿ ﴾ [النجم: 5]

«(جبرئيل، فرشته‎ي) بس نيرومندي است».

ابن كثير در تفسير اين آيه مي‎گويد: قدرتش آنقدر زياد است كه سرزمين قوم لوط را با تمام سكنه‎ي آن كه نزديك چهارصد هزار نفر بودند با حيوانات، عمارات و كشتزارها همه را با يك طرف بالش بالا برده تا اينكه ملائكه صداي سگهايشان را مي‎شنيدند سپس آن سرزمين را منقلب نمود و بر زمين كوبيد.

يكي از علل گمراهي انسانها در مورد عالم غيب اين است كه عده‎اي تلاش دارند اين عالم را با مقياسهاي دنيوي بشر مقايسه نمايند. مي‎بينيم كه يكي از اين افراد تعجب مي‎كند از اينكه جبرئيل بعد از چند ثانيه كه سؤالي از پيامبر مي‎شد و به جواب از سوي خداوند احتياج داشت حاضر مي‎شد. وي مي‎گويد چگونه ممكن است كه جبرئيل با اين سرعت فوق العاده حاضر شود در حالي كه براي رسيدن نور به بعضي از ستارگان آسمان به ميليونها سال نوري احتياج است.

بيچاره نمي‎داند كه وضعيت او مانند پشه‌اي است كه سعي مي‎كند سرعت هواپيمايي را با مقياس خاص خود بسنجد. اگر در اين قضيه مي‎انديشيد مي‎دانست كه عالم ملائكه مقياسهاي خاص خود را دارد كه با مقياسهاي بشري ما بطور كلي متفاوت است.

داراي خصوصيات جنسي نيستند

فرشتگان بر خلاف ساير مخلوقات كه داراي دو جنس مخالف هستند، مذكر و مؤنث ندارند و نمي‎توان جنس خاصي را به آنها نسبت داد.

بشريت در طول تاريخ اگر چه معتقد به وجود فرشتگان بودند اما اعتقادشان نسبت به آنها آميخته با انواع خرافات بود. همان طور كه مشركان عرب در اين زمينه دچار گمراهي شدند، آنان مي‎پنداشتند كه ملائكه از جنس مؤنث هستند و اين پندار دور از حقيقت، نزد آنان با خرافاتي بزرگتر و عظيم‎تر آميخته شده بود و آن اينكه گمان مي‎كردند كه ملائكه دختران خداوند هستند. قرآن در اين دو قضيه با آنان به مجادله مي‎پردازد و بيان مي‎دارد كه اعتقادشان بر پايه و دليل صحيحي استوار نيست و سخنانشان پوچ و بي‎اساس است. و جاي شگفتي است كه آنان داشتن فرزندان دختر را به خداوند نسبت مي‎دادند در حالي كه خودشان از داشتن دختر بدشان مي‎آمد. و هنگامي كه به يكي از آنان بشارت داده مي‎شد كه صاحب فرزند دختري شده است صورتش از خشم تيره مي‎شد و به علت احساس شرمندگي كه از اين بشارت بد به او دست مي‎داد از مردم دوري مي‎گزيد و چه بسا اين انسان سست انديشه پا از اين فراتر مي‎نهاد و دخترش را زنده به گور مي‎كرد و با وجود همه‎ي اينها خداوند را به داشتن فرزند منصوب مي‎كردند و مي‎پنداشتند كه فرشتگان، دختران خدا هستند و معمولاً خرافات، اين گونه شكل مي‎گيرد و در عقل كساني كه از نور الهي بي‎بهره مانده‎اند ريشه مي‎دواند. به آيات زير كه اين خرافه را بيان مي‎كند و با اصحاب آن به مناقشه مي‎پردازد گوش فرا دهيد.

﴿ ﴾ [الصافات: 149- 157]

«از آنان بپرس كه آيا دختران از آنِ پروردگار تو باشند و پسران از آنِ خودشان؟ يا آنها شاهد بودند هنگامي كه ملائكه را مؤنث آفريديم همانا آنان تنها از روي دروغها و تهمتهاي به هم بافته‎ي خود مي‎گويند: خداوند فرزند زاده است!. قطعاً ايشان دروغگويند. آيا خدا دختران را بر پسران ترجيح داده است؟! شما را چه شده است؟! چگونه داوري مي‎كنيد؟! آيا نمي‎انديشيد؟! يا اينكه شما دليل روشن و قطعي (در اين زمينه) داريد؟ اگر راست مي‎گوييد كتاب خود را بياوريد».

﴿ ﴾ [الزخرف: 19]

«آنان فرشتگان را كه بندگان خداي مهربانند، مؤنث به شمار مي‎آورند آيا ايشان به هنگام آفرينش فرشتگان حضور داشته‎اند و خلقتشان را مشاهده نموده‎اند؟! اظهار و گواهي ايشان ثبت و ضبط مي‎شود و در روز قيامت، از آن باز خواست مي‎گردد».

خداوند در اين آيات گفته‎هايشان را نقل كرده تا گواهي براي روز حساب باشد كه با گفته‎هاي بي‎دليل وپوچشان به مؤاخذه‎ي ايشان بپردازد.[[19]](#footnote-20)

ملائكه نمي‎خورند و نمي‎نوشند

خلقت و آفرينش آنها به صورتي است كه نياز به خوردن و نوشيدن ندارند. به عنوان مثال مي‎توان به داستان آمدن ملائكه به نزد ابراهيم اشاره نمود.

هنگامي كه فرشتگان خداوند (جبرئيل، ميكائيل، اسرافيل) در شكل جوانان زيبا روي به نزد ابراهيم آمدند پس از عرض سلام و ادب، ابراهيم آنها را تنها گذاشت و به نزد خانواده رفته گوساله‎اي را ذبح و بريان نمود و جلو آنان گذاشت ليكن مهمانان چون فرشتگان الهي بودند دست به غذا نبردند اين عكس العمل فرشته‎ها سبب ترس و واهمه‎ي ابراهيم و همسرش گرديد. مهمانان با ديدن اين صحنه خود را معرفي و مأموريت خود را بيان نمودند و گفتند: ما مأمورين الهي هستيم كه جهت بشارت فرزند(اسحاق) به شما و هلاك نمودن قوم نافرمان و عصيان‎گر لوط فرستاده شده‎ايم.

﴿ ﴾ [الذاريات: 24 ــ 28]

«آيا خبر مهمان‎هاي بزرگوار ابراهيم به تو رسيده است؟ آن زماني كه بر او وارد شدند و گفتند: سلام گفت: سلام بر شما اي مردمان ناآشنا به دنبال آن پنهاني به سوي خانواده خود رفت و گوساله‎ي فربه‎اي را (كه بريان كرده شده بود براي شان) آورد. و آن را نزديك ايشان گذاشت گفت: چرا نمي‎خوريد؟ در دل از ايشان احساس ترس و وحشت كرد

گفتند: نترس سپس او را به تولد پسري دانا و آگاه بشارت دادند».

حياي ملائكه

**أَنَّ عَائِشَةَ** رضي الله عنها **قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ مُضْطَجِعًا فِي بَيْتِي كَاشِفًا عَنْ فَخِذَيْهِ أَوْ سَاقَيْهِ فَاسْتَأْذَنَ أَبُوبَكْرٍ فَأَذِنَ لَهُ وَهُوَ عَلَى تِلْكَ الْحَالِ فَتَحَدَّثَ ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُمَرُ فَأَذِنَ لَهُ وَهُوَ كَذَلِكَ فَتَحَدَّثَ ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُثْمَانُ فَجَلَسَ رَسُولُ اللَّهِ وَسَوَّى ثِيَابَهُ قَالَ مُحَمَّدٌ وَلَا أَقُولُ ذَلِكَ فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ فَدَخَلَ فَتَحَدَّثَ فَلَمَّا خَرَجَ قَالَتْ عَائِشَةُ دَخَلَ أَبُو بَكْرٍ فَلَمْ تَهْتَشَّ لَهُ وَلَمْ تُبَالِهِ ثُمَّ دَخَلَ عُمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَّ لَهُ وَلَمْ تُبَالِهِ ثُمَّ دَخَلَ عُثْمَانُ فَجَلَسْتَ وَسَوَّيْتَ ثِيَابَكَ فَقَالَ: أَلَا أَسْتَحِي مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِي مِنْهُ الْمَلَائِكَةُ»**[[20]](#footnote-21)

عايشه رضي الله عنها مي‎گويد: رسول خدا در خانه‎ي من بر يك پهلو دراز كشيده بود و قسمتي از ران يا ساق پايش برهنه بود در اين هنگام ابوبكر اجازه‎ي ورود خواست، پيامبر با همان حالتي كه بود به او اجازه دخول داده و او مطلب خود را بيان نمود، سپس عمر اجازه‎‎ي‎ دخول خواست، پيامبر به او نيز در همان حالت كه بود اجازه‎ي‎ ورود داد و او هم مطلب خود را بيان نمود سپس عثمان اجازه‎ي ورود خواست، پيامبر بر جاي خود نشست و لباسش را صاف نمود.{ محمد يكي از راويان حديث مي‎گويد: و من نمي‎گويم اين رعايت كردن در يك روز بوده است (يعني هميشه با آمدن عثمان، پيامبر چنين مي‎نمودند)} عثمان وارد شد و مطلب خود را بيان نمود بعد از اينكه عثمان خارج شد، عايشه گفت: هنگامي كه ابوبكر وارد شد شما به او توجه و اعتنايي نكرديد همچنين هنگامي كه عمر داخل شد شما به او توجه و اعتنايي ننموديد اما وقتي كه عثمان داخل شد شما نشستيد و لباس خود را مرتب نموديد پيامبر اكرم فرمود:آيا شرم نكنم از كسي كه فرشتگان از او شرم مي‎كنند؟!

محمد ابن ابي حرمله كه يكي از راويان حديث است ذكر مي‎كند كه اين قضيه تنها يك بار اتفاق نيفتاده است بلكه هميشه و هر بار تكرار شده است.

هماهنگي و نظم ملائكه

از جالب‌ترين مسائل ملائكه نظم و انضباط آنها در كليه‎ي امور مي‎باشد، كه نمونه‎هايي از آن را در آيات قرآن و احاديث پيامبر بيان مي‎كنيم.

الف) صف آرائي

﴿ ﴾ [الفجر: 22]

«پروردگار در حالي كه ملائكه در صفهاي منظم ايستاده‎اند حاضر مي‎شوند».

**عَن جَابِرِ بْنِ سَمُرَة**  **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** :«**اَلاَ تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ الْمَلاِئِكَةُ عِندَ رِبِّهَا»**[[21]](#footnote-22)

آيا صف آرايي نمي‎كنيد همان طور كه ملائكه نزد خدايشان صف‌آرايي مي‎كنند؟!

و تا جايي كه پر كردن و نظم صفهاي اول نماز، سبب شده كه صفوف نماز به صفوف ملائكه تشبيه شود.

**عَنْ حُذِيفة** **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  :«**جُعِلَت صُفُوفُنَا كَصُفُوفِ الْمَلاَئِكَة**»[[22]](#footnote-23)

صفهاي ما همانند صفوف ملائكه قرار داده شده است.

ب) ادب استئذان(اجازه گرفتن)

در سفر اسراء و معراج در هر طبقه‎ي آسمان از جبرئيل قبل از ورود به هر آسمان سؤال مي‎شد (كيست؟) و بعد از دريافت جواب اجازه‎ي ورود داده مي‎شد كه خود

نمايانگر نظم و انضباط در كارهاي ملائكه مي‎باشد.

**عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  : **«آتِي بَابَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَسْتَفْتِحُ فَيَقُولُ الْخَازِنُ مَنْ أَنْتَ فَأَقُولُ: مُحَمَّدٌ فَيَقُولُ بِكَ أُمِرْتُ لَا أَفْتَحُ لِأَحَدٍ قَبْلَكَ»**[[23]](#footnote-24)

ازأنس بن مالك روايت است كه پيامبر فرموند: به در بهشت مي‎آيم و اجازه‎ي ورود مي‎گيرم نگهبان مي‎گويد: كيستي؟ مي‎گويم: محمد، مي‎گويد: به من دستور داده شده قبل از تو در را بر روي هيچ كسي نگشايم.

ج) ملائكه بندگان مطيع

سرشت ملائكه

سرشت و طبيعت ملائكه بر اساس اطاعت محض و انجام دادن اوامر و دستورات خداوند و فروتني و كرنش در برابر عظمت و جبروت او مي‎باشد. آنها با اراده و خواست پروردگار در كارها و امور مربوط به دنيا انجام وظيفه مي‎كنند و بدون اراده و خواست خدا قادر به انجام هيچ كاري نمي‎باشند.

﴿ ﴾ [النحل: 50]

«از پروردگار بالاي عرش (كه حاكم بر آنان است) مي‎ترسند و آنچه به آنان دستور داده شود انجام مي‎دهند».

﴿... ﴾ [الأنبياء: 26- 27]

«بلكه (ملائكه) بندگاني گرامي و محترم هستند آنان در سخن گفتن بر او پيشي نمي‎گيرند و تنها به فرمان او كار مي‎كنند».

پيامبر دوست داشت هر روز جبرئيل را ديدار نمايد لذا به جبرئيل گفت آيا مي‎شود

 بيش از آنچه به نزد ما مي‎آيي با هم ملاقاتي داشته باشيم ؟ آنگاه خداوند اين آيه را نازل فرمودند:

﴿ ﴾ [مريم: 64]

«ما جز به فرمان پروردگارت فرود نمي‎آييم آنچه پيش روي ما و آنچه پشت سر ما و آنچه ميان اين دو است از آنِ اوست و پروردگارت فراموش‎كار نيست».

﴿ ﴾ [الأعراف: 206]

«به درستي كساني كه مقربان پروردگار تو هستند، از پرستش و عبادت او سرپيچي نمي‎كنند بلكه به تسبيح و تقديس او مشغولند و در برابر او كُرنش و سجده مي‎برند».

عَن جَابرٍ أنَّ رسولَ اللهِ قال: «مَرَرتُ بِجِبريلَ لَيلَة اُسرِيَ بِي باِلْمَلاء الأعلَيَ، وَهُوَ كَالْحِلسِ البَالِي منِ خَشيَةِ الله عز وجل»[[24]](#footnote-25)

از جابر روايت است كه پيامبر فرمودند: شب معراج به همراهي جبرئيل بر گروهي از فرشتگان گذر كردم در حالي كه جبرئيل از ترس خدا همانند فرش كهنه و پوسيده‎اي شده بود.

«الحلس البالي»: تشبيهي از ترس و تواضع در مقابل جبروت خداوند مي‎باشد، «حلس» در لغت يعني فرش روي زمين.

**عَنِ بْن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا عَن رَسُولِ اللهِ**  **قَالَ: «مَا مِنْ آدَمِيٍّ إِلَّا فِي رَأسِهِ حَكَمَةٌ بِيَدِ مَلَكٍ، فَإِذَا تَوَاضَعَ قِيلَ لِلْمَلَكِ: ارْفَعْ حَكَمَتَهُ ،وَإِذَا تَكَبَّرَ قِيلَ لِلْمَلَكِ: ضَعْ حَكَمَتَهُ»**[[25]](#footnote-26)

از ابن عباس رضي الله عنهما روايت است كه رسول الله فرمودند: هيچ آدمي نيست مگر اينكه فرزانگي و دانايي او به دست فرشته‎‎اي بالاي سرش سپرده شده است، پس هنگامي كه انسان از خود فروتني نشان داد به آن فرشته گفته مي‎شود شخصيت و فرزانگي او را بالا ببر و هنگامي كه تكبر ورزيد به آن فرشته گفته مي‎شود آن فرزانگي و شخصيتش را پايين بياور.

شبانه روز در تسبيحند

﴿ ﴾ [الأنبياء: 20]

«شب و روز به تسبيح و تقديس خداوند مشغولند و هرگز ملول و خسته نمي‎گردند».

فرشتگان در معرفي خود مي‎گويند: ﴿ ﴾ [الصافات: 165 - 166]

«بدرستي ما همگي به صف ايستاده‎ايم و همگي تسبيح خدا مي‎گوييم».

 نماز گزارند

**عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ :«أَلَا تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا قَالَ يُتِمُّونَ الصُّفُوفَ الْأُوَلَ وَيَتَرَاصُّونَ فِي الصَّف ِّ»**[[26]](#footnote-27)

از جابر بن سمره روايت است كه رسول خدا فرمودند: چرا آنطور كه فرشتگان نزد پروردگارشان صف مي‎بندند، صف نمي‎بنديد؟ گفتيم: اي رسول خدا فرشتگان چگونه نزد پروردگارشان صف مي‎بندند؟ فرمودند: ملائكه صف اول را كامل مي‎كنند و در صف، صاف و راست و چسبيده به هم مي‎ايستند.

**عَنْ أَبِي‎ذَرٍّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  : **«إِنِّي أَرَى مَا لَا تَرَوْنَ وَأَسْمَعُ مَا لَا تَسْمَعُونَ أَطَّتْ السَّمَاءُ وَحُقَّ لَهَا أَنْ تَئِطَّ مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَعِ أَصَابِعَ إِلَّا وَمَلَكٌ وَاضِعٌ جَبْهَتَهُ سَاجِدًا لِلَّهِ»**[[27]](#footnote-28)

از ابوذر روايت است كه رسول خدا فرمودند: همانا من چيزهايي مي‎بينم كه شما نمي‎بينيد و مسائلي مي‎شنوم كه نمي‎شنويد آسمان ناليد و حق دارد كه ناله كند زيرا در آسمان جايي به اندازه چهار انگشت يافت نمي‎شود مگر اينكه فرشته‎اي سرش را براي خدا بر سجده گذاشته است.

مناسك حج بجا مي‎آورند

در آسمان هفتم خانه‎اي وجود دارد كه ملائكه طوافش مي‎كنند و خداوند به آن خانه قسم خورده: ﴿ ﴾

در صحيح بخاري در حديث اسراء و معراج آمده **«** **فَرُفِعَ لِيَ الْبَيْتُ** **الْمَعْمُورُ فَسَأَلْتُ جِبْرِيلَ فَقَالَ هَذَا الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ يُصَلِّي فِيهِ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ إِذَا خَرَجُوا لَمْ يَعُودُوا إِلَيْهِ آخِرَ مَا عَلَيْهِمْ** **»**[[28]](#footnote-29)

سپس مرا به سوي بيت المعمور بردند از جبرئيل سؤال كردم گفت اين بيت المعموري است كه هر روز هفتاد هزار (فرشته) بر آن وارد مي‎شوند (نماز مي‎گزارند و آن را طواف مي‎كنند) و بعد از طواف بر نمي‎گردند.

يعني همان طوري كه مسلمانان طواف خانه‎ي كعبه مي‎كنند ملائكه نيز بيت المعمور را طواف مي‎نمايند و بيت‎المعمور، كعبه‎ي اهل آسمان هفتم به حساب مي‎آيد و پيامبر در اين سفر ابراهيم را در حالي مشاهده كرد كه به بيت‎المعمور تكيه زده بود و بيت‎المعمور به موازات كعبه مي‎باشد. و در هر طبقه آسمان جهت عبادت، نماز و طواف اهل آن طبقه خانه‎اي وجود دارد و كعبه اهل آسمان دنيا بيت‎العزه ناميده مي‎شود.[[29]](#footnote-30)

سؤال؛ علت ديده شدن ابراهيم در كنار بيت‎المعمور چه بود؟

زيرا ابراهيم در روي زمين كعبه را بنا نمود و به مصداق «الجزاء من جنس العمل» خداوند در آسمانها از او قدرداني نمود و او را در كنار كعبه‎ي اهل آسمان هفتم قرارا داد تا انسانها بدانند كه خداوند با بنده‎ي خود در عالم ديگر آن طوري برخورد مي‎كند كه در دنيا عمل نموده است.

﴿ ﴾ [الجاثية: 15]

«كسي كه كار نيكي انجام دهد به نفع خودش و كسي كه بدي نمود به زيان خود اوست سپس شما بسوي پروردگارتان باز مي‎گرديد».

بحث و گفتگوي ملائكه در ملإ‎ ‎‎أعلي‎

**عَن ابْنِ عَبَّاس**ٍ **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : «أَتَانِي اللَّيْلَةَ رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ قَالَ : أَحْسَبُهُ قَالَ فِي الْمَنَامِ فَقَال :َ يَا مُحَمَّدُ هَلْ تَدْرِي فِيمَ يَخْتَصِمُ الْمَلَأُ الْأَعْلَى؟ قَالَ قُلْتُ: لَا قَالَ فَوَضَعَ يَدَهُ بَيْنَ كَتِفَيَّ حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَهَا بَيْنَ ثَدْيَيَّ أَوْ قَالَ فِي نَحْرِي فَعَلِمْتُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ قَالَ يَا مُحَمَّدُ هَلْ تَدْرِي فِيمَ يَخْتَصِمُ الْمَلَأُ الْأَعْلَى؟**

 **قُلْتُ نَعَمْ قَالَ فِي الْكَفَّارَاتِ** [**وَ الدَّرَجَاتِ**] **وَالْكَفَّارَاتُ الْمُكْثُ فِي الْمَسَاجِدِ بَعْدَ الصَّلَوَاتِ وَالْمَشْيُ عَلَى الْأَقْدَامِ إِلَى الْجَمَاعَاتِ وَإِسْبَاغُ الْوُضُوءِ فِي الْمَكَارِهِ.**

**وَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ عَاشَ بِخَيْرٍ وَمَاتَ بِخَيْرٍ وَكَانَ مِنْ خَطِيئَتِهِ كَيَوْمِ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ.**

**وَقَالَ يَا مُحَمَّدُ إِذَا صَلَّيْتَ فَقُلْ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَتَرْكَ الْمُنْكَرَاتِ وَحُبَّ الْمَسَاكِينِ** [**وَأَنْ تَغْفِرَ لِي وَتَرْحَمَنِي**] **وَإِذَا أَرَدْتَ بِعِبَادِكَ فِتْنَةً فَاقْبِضْنِي إِلَيْكَ غَيْرَ مَفْتُونٍ** [**أَسْأَلُكَ حُبَّكَ وَحُبَّ مَنْ يُحِبُّكَ وَحُبَّ عَمَلٍ يُقَرِّبُ إِلَى حُبِّكَ**]**. قَال:َ وَالدَّرَجَاتُ إِفْشَاءُ السَّلَامِ وَإِطْعَامُ الطَّعَامِ** [**وَلِينُ الْكَلَامِ**] **وَالصَّلَاةُ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ.**

[**وَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ عَاشَ بِخَيْرٍ وَمَاتَ بِخَيْرٍ وَكَانَ مِنْ خَطِيئَتِهِ كَيَوْمِ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ**]**.**

[**قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **إِنَّهَا حَقٌّ فَادْرُسُوهَا ثُمَّ تَعَلَّمُوهَا**]»[[30]](#footnote-31)

ابن عباس از پيامبر روايت مي‎كند كه ايشان فرمودند: ديشب پروردگارم، تبارك تعالي را در بهترين شكل و هيئت ديدم (راوي مي‎گويد گمان مي‎كنم پيامبر فرمودند: در خواب ديدم) پس خداوند فرمودند: اي محمد! آيا مي‎داني فرشتگان در ملكوت اعلي درباره‎ي چه چيزي با هم بحث و مجادله مي‎كنند؟ پيامبر فرمودند: گفتم خير.

پيامبر گفت: خداوند دست خود را بين دو كتفم(شانه‎ام) گذاشتند تا جائي كه سردي آن را در سينه يا گلوگاهم احساس كردم پس از آنچه در آسمان و زمين است آگاه شدم.

خداوند فرمودند: اي محمد! آيا مي‎داني فرشتگان در ملكوت اعلي درباره‎ي چه چيزي بحث و مجادله مي‎كنند؟گفتم بله، در مورد كفارات و درجات.

كفارات: ماندن در مساجد بعد از اداي نمازها، پياده رفتن به نماز جماعت، كامل گرفتن وضو به هنگام دشواري‌ (سرماي شديد).

كسي كه اين اعمال را انجام دهد زندگي خوب و خوشي خواهد داشت و با خير و خوشي از دنيا مي‎رود و از گناهانش پاك مي‎شود همانند روزي كه از مادر متولد شده است.

و خداوند فرمودند: اي محمد! هرگاه نماز خواندي بگو: پروردگارا از تو توفيق انجام امور خير و ترك امور زشت و ناپسند و دوست داشتن مساكين را خواهانم و اينكه مرا بخشي و بر من رحم نمائي و هرگاه خواستي بندگانت را مورد فتنه و آزمايش قرار دهي پس مرا بميران پيش از اينكه دچار فتنه و مصيبت گردم، خدايا از تو حبت را مي‎طلبم و حب كسي

تو را دوست دارد و حب عملي كه مرا به محبت تو نزديك كند.

و پيامبر فرمودند: درجات عبارتند از ترويج و افشاي سلام بين همديگر، غذا دادن به ديگران، با ديگران به نرمي سخن گفتن، و بجا آوردن نماز شب هنگامي كه مردم خوابند.

 پيامبر فرمودند: همانا خواب حقي است پس ‎آنرا با هم مرور كنيد و به ديگران ياد بدهيد.

بخش دوم

فصل اول:
مشهورترين ملائكه

پيامبر زماني كه براي اداي نماز شب بيدار مي‎شدند معمولاً استفتاح نماز خويش را با اين دعا كه ذكر چند فرشته در آن آمده شروع مي‎فرمودند:

**« أللَّهُمَّ !رَبَّ جَبْرَائِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ اهْدِنِي لِمَا اخْتُلِفَ فِيهِ مِنْ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ إِنَّكَ تَهْدِي مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مسْتَقِيمٍ »**[[31]](#footnote-32)

خدايا! تويي پروردگار جبرئيل و ميكائيل و اسرافيل، پديد آورنده‌ي آسمانها و زمين، آگاه به نهان و آشكار، تويي كه بين بندگانت آن زماني كه با هم اختلاف پيدا مي‎كنند قضاوت مي‎كني، به خواست خودت مرا در آنچه با هم در قضاياي حق اختلاف مي‎كنند هدايت نما، همانا تو هر كه را بخواهي به راه راست هدايت مي‎كني.

نام اين سه فرشته از زبان عبراني گرفته شده و ابن جرير طبري از عكرمه نقل مي‎كند كه مي‎گفت « جبر و ميك و اسراف» بمعناي عبيد (بندگان) و « ايل » يعني الله، مي‎باشد.[[32]](#footnote-33)

بهوتي در كتاب خود كشاف القناع در باب «احكامي كه به فتوا تعلق دارد» پس از اينكه آداب يك مفتي را بيان مي‎دارد، در پايان مي‌نويسد: «شايسته است براي كسي كه در دين فتوا مي‌دهد در دعا كردن با اين دعاي صحيح حريص وكوشا با شد»[[33]](#footnote-34) و سپس همين دعا را ذكر مي‌كند.

بدون شك از آنجاييكه استجابت اين دعا، فتواي شخص مفتي را در مسائلي كه در آن اختلاف وجود دارد را به حق نزديكتر مي‎كند به همان اندازه هر انسان مسلمان نيز نيازمند اين دعا مي‌باشد تا بتواند در بين شبهه ها چشمش را باز و عقلش را بيدار وآگاه سازد و به آنچه رضايت خدا و رسولش در آن است متمسك شود. آنطور كه حافظ ابن كثير از برخي از گذشتگان و سلف صالح نقل مي‌كند كه مي‎فرمودند :«**إن الله يحب البصر النافذ عند ورود الشبهات والعقل الكامل عند حلول الشهوات** »[[34]](#footnote-35)

همانا خداوند چشمي كه به هنگام آمدن شبهه‌ها (براي يافتن حق) باز شود و عقلي كه به هنگام حلال گشتن آنچه برگرفته از شهوات و هواي نفس است (براي تشخيص حلال خداوند) كامل و بيدار گردد، را دوست مي‎دارد.

البته دعا كردن رسول الله با اين دعا در اين وقت از شب كه زمان نزول خداوند به آسمان دنيا و بهترين فرصت براي استجابت دعا است، دليلي محكم براي اهميت اين مسأله يافتن حق به هنگام شبهه‎ها مي‎باشد.

جبرئيل

صفات جبرئيل:

### در قرآن و حديث صفات بسياري براي جبرئيل آمده كه به قسمتي از آن اشاره مي‎شود.

1- قدرت فوق العاده

﴿ ﴾[[35]](#footnote-36) (جبرئيل، فرشته‎اي) بسيار نيرومند است.

همان طوري كه قبلاً اشاره شد شهر سدوم (سرزمين قوم لوط) را با گوشه‎اي از بالش به آسمان برده و سپس آن را واژگون نموده و بر زمين كوبيد.

2- داراي اخلاقي نيكو و پسنديده و چهره‎اي زيبا مي‎باشد

﴿ ﴾[[36]](#footnote-37)

ابن عباس در تفسير اين آيه مي‎گويد: داراي چهره و اخلاق زيباست.

پيامبر دو بار او را به صورت اصلي كه داراي ششصد بال مي‎باشد مشاهده فرمودند.

در مسند امام احمد از عبدالله بن مسعود روايت است كه رسول الله در تفسير آيه‎ي ﴿ ﴾فرمودند: **«رَأَيْتُ جِبْرِيلَ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى عَلَيْهِ سِتُّ مِائَةِ جَنَاحٍ يُنْتَثَرُ مِنْ رِيشِهِ التَّهَاوِيلُ: الدُّرُّ وَالْيَاقُوتُ»**[[37]](#footnote-38)

جبرئيل را در حالي ديدم كه ششصد بال داشت و از بالش زيور آلات رنگارنگ از دْر و ياقوت مي‎ريخت.

**«فَسَدَّ اُفُقَ السماء»**[[38]](#footnote-39)

هر بالش بين مشرق و مغرب را مي‎پوشاند

4- مقام و منزلت برجسته

﴿ ﴾ [التكوير: 20]

«نيرومند و نزد خداوند صاحب عرش داري منزلت و مكانت خاصي است».

و خداوند در جاهاي متعددي بعد از ذكر ملائكه نامش را جداگانه ذكر مي‎فرمايد.

﴿ ﴾ [القدر: 4]

«فرشتگان و جبرئيل در آن شب با اجازة پروردگارشان، براي هرگونه كاري فرود مي‎آيند».

﴿ ﴾ [البقرة: 98]

«كسي كه دشمن خدا و فرشتگان و فرستادگان او و جبرئيل و ميكائيل باشد، پس خداوند دشمن كافران است».

خداوند در اين آيه دشمني با جبرئيل را دشمني با خود معرفي مي‎نمايد.

5- فرمانده درستكار

﴿ ﴾ [التكوير: 21]

«فرمانرواي امين و درستكار است».

تمامي ملائكه به امر و فرمان خدا از جبرئيل اطاعت مي‎كنند و او در ابلاغ قرآن و تبليغ آن به رسول الله و هرآنچه به او امر شود امين است.

وظايف جبرئيل

1- فرشته‎ي وحي: سفير ايزد منان بسوي پيامبرانش

امام بخاري رحمه الله در حديث طولاني چنين ذكر نموده است در ابتداي شروع وحي وقتي پيامبر به منزل برگشت، ترس وجود او را فرا‎گرفته بود خديجه او را دلداري داد و سپس نزد ورقه[[39]](#footnote-40) رفت و آنچه بر پيامبر‎ گذشته بود براي او شرح داد و بار ديگر خديجه به همراه پيامبر‎ نزد ورقه حاضر شدند و پيامبر‎ جريان وحي را براي ورقه توضيح داد:

**قَالَ الوَرَقَة : «هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللهُ عَلَي مُوسَي»**[[40]](#footnote-41)

ورقه گفت :اين همان فرشته‎اي مي‎باشد كه خداوند او را نزد موسي فرستاد.

امام بخاري رحمه الله مي‎فرمايد: ناموس به معناي صاحب اسرار است.[[41]](#footnote-42)

**عَنِ بْنِ عَبَّاسٍ قَالَ : « لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِنَبِيِّ اللَّهِ**  **دَخَلَ الْجَنَّةَ فَسَمِعَ مِنْ جَانِبِهَا وَجْسًا، قَالَ: يَا جِبْرِيلُ مَا هَذَا قَالَ هَذَا بِلَالٌ الْمُؤَذِّنُ »[[42]](#footnote-43)**

از ابن عباس روايت است كه: پيامبر در شب إسراء وارد بهشت گرديد از گوشه آن صدايي شنيد پيامبر فرمودند: اي جبرئيل اين چيست؟ گفت: اين بلال مؤذن مي‎باشد**.**

 انواع وحي

1- خواب‌هاي صادق كه شروع و ابتداي وحي بر پيامبر‎ چنين بوده است.

2- آنچه كه فرشته بدون ظاهر شدن بر قلب و خاطر پيامبر‎ القا مي‎نمود.

**عَنْ عَبْدالله بنِ مَسْعُودٍ قَالَ رَسُولُ الله : «اِنَّ رُوْحَ القُدُسِ نَفَثَ فِي رُوْعِي اَنَّه لَن تَمُوتَ نَفسٌ حَتَّى تَستَكمِلَ رِزقَهَا فَاتَّقُوا اللهَ وَاَجمِلُوا فِي الطَّلَبِ ، وَلاَ يَحمِلَنَّكُم اِستِبطَاءُ الرِّزقِ عَلَي اَن تَطلُبُوهُ بِمَعَاصِي اللهِ فَاِنَّ اللهَ لاَ يُدرِكُ مَا عِندَه اِلاَّ بِطَاعَتِه»**[[43]](#footnote-44)

از عبدالله بن مسعود روايت است پيامبر فرمودند: همانا جبرئيل در ذهن و خاطرم القا نمود كه شخصي نمي‎ميرد تا روزيش را بطور كامل دريافت نمايد، تقواي خدا پيشه كنيد و به شيوه‎ي درست و صحيح كسب رزق و روزي نمائيد كم و دير رسيدن رزق و روزي، شما را وادار ننمايد كه از طريق معصيت خدا طلب روزي كنيد به درستي كه آنچه نزد خداوند است جز از طريق فرمانبرداري از او حاصل نمي‎شود.

3- آمدن فرشته به شكل انسان، كه در بعضي موارد صحابه او را بصورت دحيه كلبي يا مرد غريبه مي‎ديدند.[[44]](#footnote-45)

4- نزول وحي با صدايي همانند صداي زنگ كه اين نوع وحي سخت‎ترين نوع وحي بر پيامبر‎ بود تا جائي كه در سرماي شديد عرق از پيشاني ايشان سرازير مي‎شد.[[45]](#footnote-46)

آن چنان كه اگر بر مركبي مي‎بود مركب از سنگيني پيامبر‎ به هنگام نزول وحي

مجبور به خوابيدن مي‎شد، يك بار پاي پيامبر‎ روي پاي زيد ابن ثابت بود آنچنان پاي پيامبر‎ سنگين شد كه نزديك بود پاي زيد شكسته شود.[[46]](#footnote-47)

5- آمدن فرشته در شكل اصلي خودش دو بار رخ داد كه در سوره‎ي نجم ذكر شده است. يك بار در اوايل بعثت در مكه و بار ديگر در شب معراج در كنار سدرة المنتهي.

6- سخن گفتن مستقيم خداوند با پيامبر‎ ، كه اين مورد براي پيامبر‎ در حديث اسرا و براي موسي در قرآن ثابت است.

﴿ ﴾ [النساء: 164]

«حقيقتاً خداوند با موسي سخن گفتند».[[47]](#footnote-48)

7- بعضي يك مرتبه‎ي ديگري نيز براي وحي الهي به پيامبر‎ افزوده‎اند كه عبارت است از سخن گفتن خداوند با ايشان، رويا رو و بي‎پرده.(كه اين قول صحيحي نيست) [[48]](#footnote-49)

ليكن قول صحيح بر اين است كه رسول خدا ‎ ، خداوند را نديده ، بلكه پيامبر‎ فقط نوري راديدند.

2- همراهي پيامبر‎‎‎ در سفر اسراء و معراج

ماجراي اسرا و معراج پيامبر به همراهي جبرئيل را اكثر محدثين نقل كرده‎اند، در اين سفر پيامبر‎ با روح و جسم از مسجد الحرام بر براق (كه حيواني تندرو است) سوار شده و به سوي بيت‎المقدس حركت كردند در آنجا پس از پياده شدن، براق را به حلقه‎ي در مسجد الاقصي بستند و پيش نماز جماعت انبيا شدند.

و در همان شب همراه جبرئيل به سوي آسمانها عروج كرده، و در هر طبقه پيامبري را ملاقات نمودند.

3- مدارسه قرآن همراه پيامبر‎

 **عَن بنِ عَبَّاسٍ**  **قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ‎: «أَجْوَدَ النَّاسِ وَكَانَ أَجْوَدُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ وَكَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ فَلَرَسُولُ اللَّهِ أَجْوَدُ بِالْخَيْرِ مِنْ الرِّيحِ الْمُرْسَلَةِ.»**[[49]](#footnote-50)

از ابن عباس‎ روايت است كه گفت: رسول الله سخاوتمند‎ترين مردم بودند و در ماه رمضان هنگام ديدار با جبرئيل از هر زمان ديگر سخاوتمند‎تر مي‎شدند و جبرئيل در هر شب با وي ديدار نموده، قرآن را با ايشان تكرار مي‌كردند و پيامبر در بذل و بخشش مال از نسيمي كه به همه جا مي‎وزد بخشنده‎تر بود.

پيامبر در آخرين رمضان دو بار قرآن را همراه جبرئيل مرور نمودند.

4- تعليم نماز و مقدمات آن به پيامبر‎

**عَنْ زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ عَنْ النَّبِيِّ** َ **«أَنَّ جِبْرِيلَ أَتَاهُ فِي أَوَّلِ مَا أُوحِيَ إِلَيْهِ فَعَلَّمَهُ الْوُضُوءَ وَالصَّلَاةَ فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ الْوُضُوءِ أَخَذَ غَرْفَةً مِنْ مَاءٍ فَنَضَحَ بِهَا فَرْجَهُ ».**[[50]](#footnote-51)

از زيد بن حارثه روايت است كه پيامبر‎ فرمودند: كه در اوايل نزول وحي جبرئيل به نزدش آمده و شيوه‎ي وضو گرفتن و نماز خواندن را به او (پيامبر) آموزش داد و بعد از اتمام وضو مشتي آب برداشته و به شرمگاه خود پاشيد.[[51]](#footnote-52)

**عَنْ اَبِي مَسْعُودٍ**  **قَالَ رَسُولُ اللهِ : « نَزَلَ جِبريلُ فَأَمَّنِي فَصَلَّيتُ مَعَه، ثُمَّ صَلَّيتُ مَعَه، ثُمَّ صَلَّيتُ مَعَه ثُمَّ صَلَّيتُ مَعَه ثُمَّ صَلَيتُ مَعَه، يَحسِبُ بِأَصَابِعِهِ خَمسُ صَلَوَاتٍ»**[[52]](#footnote-53)

از ابي مسعود روايت است كه پيامبر‎ فرمودند: جبرئيل فرود آمد و پيش نماز من شد سپس همراهش نماز را اداء نمودم (پنج بار تكرار فرمود) و پيامبر‎ پنج نماز را با انگشتانش مي‎شمرند.

در اين دو حديث جبرئيل، وضو، اوقات نماز و طريقه‎ي نمازهاي پنجگانه را به پيامبر تعليم داد.

5- شركت در جنگها و دفاع از مؤمنين

جبرئيل در جنگهاي متعددي از جمله غزوه‎ي بدر و خندق (احزاب) شركت نموده و مؤمنين را ياري مي‎رساندند.

در غزوه‎ي خندق وقتي پيامبر‎ گروههاي متشكل و سازمان يافته‎ي مشركين را مشاهده كردند خطاب به اصحاب فرمودند: چه كسي ازمسلمين دفاع مي‎كند؟ كعب بن مالك و عبدالله بن رواحه و حسان بن ثابت بلند شدند و اشعاري گفتند.

پيامبر‎ خطاب به حسان گفت**: «** **اُهْجُهُمْ أَوْ هَاجِهِمْ وَجِبْرِيلُ مَعَكَ »**[[53]](#footnote-54)

آنها را مورد هجوم قرار ده يا بر آنها با اشعارت هجوم بياور كه جبرئيل تو را همراهي مي‎كند.

**و في رواية: «اَجِب عَنِّي اَللَّهُمَّ اَيِّدهُ بِرُوحِ القُدُسِ»**[[54]](#footnote-55)

و در روايتي پيامبر‎ فرمودند: از طرف من جواب بده ، خدايا او را بوسيله‎ي جبرئيل ياري نما.

**عَن اَنس قاَل:«قَالَ كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى غُبَارٍ سَاطِعٍ فِي سِكَّةِ بَنِي غَنْمٍ(زَادَ مُوسَى) مَوْكِبَ جِبْرِيلَ»**[[55]](#footnote-56)

از انس روايت است كه مي‎گفت به نظر مي‎آمد كه گرد و غباري در كوچه‎هاي بني غنم پخش شده بود كه اين غبار متعلق به سواركاران جبرئيل بود.

بعد از شكست مشركين در غزوه‎ي خندق خداوند دستور ديگري صادر فرمودند لذا جبرئيل امين به نزد پيامبر‎ آمد.

**«فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ** ِ **وَهُوَ يَنْفُضُ رَأْسَهُ مِنْ الْغُبَارِ فَقَالَ قَدْ وَضَعْتَ السِّلَاحَ وَاللَّهِ مَا وَضَعْتُهُ اخْرُجْ إِلَيْهِمْ قَالَ النَّبِيُّ فَأَيْنَ فَأَشَارَ إِلَى بَنِي قُرَيْظَةَ».**[[56]](#footnote-57)

پس جبرئيل در حالي كه گرد و غبار از سر و صورتش پاك مي‎كرد به نزد پيامبر‎ آمده و گفت سلاح را بر زمين گذاشته‎اي؟! به خدا قسم، من هنوز سلاح را بر زمين نگذاشته‎ام، به سوي آنها خارج شو. پيامبر‎ فرمودند: به كجا؟ جبرئيل به سوي بني قريظه اشاره نمود.

**عَنْ عَلِيِّ بن أبِي طَالِبٍ قَالَ: قِيلَ « لِأَبِي بَكْرٍ وَلِيْ مَعَ أَحَدِكُمَا جِْبريلُ وَمَعَ الآخَر مِيكَائِيلُ وَإسْرَافِيلُ مَلَكٌ عَظِيمٌ يَشْهَدُ القِتَالَ أو يَقِفُ فِي الصَّفِّ»[[57]](#footnote-58)**

علي ابن ابي طالب روايت مي‎كند (پيامبر در غزوه بدر) به ابو‎بكر و من گفت: با يكي از شما جبرئيل و با ديگري ميكائيل مي‎باشد و اسرافيل فرشته بزرگي است كه در جنگها حاضر شده يا در صف (قتال) مي‎ايستد.

**عَنْ هُبَيْرَةَ خَطَبَنَا الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ فَقَالَ: «لَقَدْ فَارَقَكُمْ رَجُلٌ بِالْأَمْسِ لَمْ يَسْبِقْهُ الْأَوَّلُونَ بِعِلْمٍ وَلَا يُدْرِكُهُ الْآخِرُونَ كَانَ يَبْعَثُهُ البَعْثَ فَيُعْطِيِهِ الرَّايَةَ ، فَمَا يَرْجِعُ حَتَّى يَفْتَحِ اللهُ عَلَيْهِ ، جِبْرِيلَ عَنْ يَمِينِهِ ، وَمِيكَائِيلَ عَن يَسَارِهِ . يَعْنِي عَلِيًّا**  »**[[58]](#footnote-59)**

هبيره مي‎گويد حسن ابن علي سخنراني نموده گفت: همانا ديروز مردي (علي ابن ابي طالب) از بين شما رفت كه گذشتگان در علم نتوانستند از او سبقت گيرند و آيندگان به او نخواهند رسيد. رسول الله او را براي جنگ وجهاد مي‎فرستاد و پرچم (فرماندهي لشكر) را به دست او مي‎داد، و جبرئيل در سمت راست و ميكائيل در سمت چپ او بودند و بر نمي‎گشت تا وقتي خداوند پيروزي را از آنِ او مي‎كرد.

جبرئيل و ميكائيل در خواب پيامبر

**أَنَّ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيَّ**  **قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ يَوْمًا فَقَالَ: « إِنِّي رَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ كَأَنَّ جِبْرِيلَ عِنْدَ رَأْسِي وَمِيكَائِيلَ عِنْدَ رِجْلَيَّ يَقُولُ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ اضْرِبْ لَهُ مَثَلًا فَقَالَ اسْمَعْ سَمِعَتْ أُذُنُكَ وَاعْقِلْ عَقَلَ قَلْبُكَ إِنَّمَا مَثَلُكَ وَمَثَلُ أُمَّتِكَ كَمَثَلِ مَلِكٍ اتَّخَذَ دَارًا ثُمَّ بَنَى فِيهَا بَيْتًا ثُمَّ جَعَلَ فِيهَا مَائِدَةً ثُمَّ بَعَثَ رَسُولًا يَدْعُو النَّاسَ إِلَى طَعَامِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَجَابَ الرَّسُولَ وَمِنْهُمْ مَنْ تَرَكَهُ فَاللَّهُ هُوَ الْمَلِكُ وَالدَّارُ الْإِسْلَامُ وَالْبَيْتُ الْجَنَّةُ وَأَنْتَ يَا مُحَمَّدُ رَسُولٌ فَمَنْ أَجَابَكَ دَخَلَ الْإِسْلَامَ وَمَنْ دَخَلَ الْإِسْلَامَ دَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنْ دَخَلَ الْجَنَّةَ أَكَلَ مَا فِيهَا.»[[59]](#footnote-60)**

از جابر ابن عبدالله أنصاري روايت است كه مي‎گفت: روزي رسول الله بر ما وارد شد و فرمودند: همانا من در خواب گويا جبرئيل در كنار سرم و ميكائيل را در كنار پاهايم ديدم در حالي كه يكي به ديگري مي‎گفت: براي او ( پيامبر) مثالي بزن يكي از آن دو گفت:گوش بده كه خوب بشنوي و تدبري كن كه خوب دريابي، همانا مثال تو و مثال امتت همانند حاكمي است كه منزلي گرفته باشد و اطاقي در آن بنا نموده و در آن سفره‎اي قرار دهد و سپس فرستاده‎اي براي دعوت مردم به سوي آن سفره بفرستد پس بعضي از مردم دعوت را اجابت كرده و بعضي آن را رها مي‎نمايند.

حاكم خداوند و اسلام منزل و اطاق بهشت و تو اي محمد آن فرستاده هستي پس كسي كه دعوتت را اجابت نمود به اسلام وارد شده و وارد بهشت مي‎شود وكسي كه وارد بهشت ‎شود از هر آنچه درآن است مي‎خورد**.**

**عَن سَمُرَةَ بِن جُنْدُبٍ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ**  **مِمَّا يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ لِأَصْحَابِهِ هَلْ رَأَى أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْ رُؤْيَا قَالَ فَيَقُصُّ عَلَيْهِ مَنْ شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَقُصَّ.**

**وَإِنَّهُ قَالَ ذَاتَ غَدَاةٍ إِنَّهُ أَتَانِي اللَّيْلَةَ آتِيَانِ وَإِنَّهُمَا ابْتَعَثَانِي وَإِنَّهُمَا قَالَا لِي انْطَلِقْ وَإِنِّي انْطَلَقْتُ مَعَهُمَا وَإِنَّا أَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُضْطَجِعٍ وَإِذَا آخَرُ قَائِمٌ عَلَيْهِ بِصَخْرَةٍ وَإِذَا هُوَ يَهْوِي بِالصَّخْرَةِ لِرَأْسِهِ فَيَثْلَغُ رَأْسَهُ فَيَتَهَدْهَدُ الْحَجَرُ هَا هُنَا فَيَتْبَعُ الْحَجَرَ فَيَأْخُذُهُ فَلَا يَرْجِعُ إِلَيْهِ حَتَّى يَصِحَّ رَأْسُهُ كَمَا كَانَ ثُمَّ يَعُودُ عَلَيْهِ فَيَفْعَلُ بِهِ مِثْلَ مَا فَعَلَ الْمَرَّةَ الْأُولَى قَالَ قُلْتُ لَهُمَا سُبْحَانَ اللَّهِ مَا هَذَانِ قَالَ قَالَا لِي انْطَلِقْ انْطَلِقْ .**

**قَالَ فَانْطَلَقْنَا فَأَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ مُسْتَلْقٍ لِقَفَاهُ وَإِذَا آخَرُ قَائِمٌ عَلَيْهِ بِكَلُّوبٍ مِنْ حَدِيدٍ وَإِذَا هُوَ يَأْتِي أَحَدَ شِقَّيْ وَجْهِهِ فَيُشَرْشِرُ شِدْقَهُ إِلَى قَفَاهُ وَمَنْخِرَهُ إِلَى قَفَاهُ وَعَيْنَهُ إِلَى قَفَاهُ قَالَ وَرُبَّمَا قَالَ أَبُو رَجَاءٍ فَيَشُقُّ قَالَ ثُمَّ يَتَحَوَّلُ إِلَى الْجَانِبِ الْآخَرِ فَيَفْعَلُ بِهِ مِثْلَ مَا فَعَلَ بِالْجَانِبِ الْأَوَّلِ فَمَا يَفْرُغُ مِنْ ذَلِكَ الْجَانِبِ حَتَّى يَصِحَّ ذَلِكَ الْجَانِبُ كَمَا كَانَ ثُمَّ يَعُودُ عَلَيْهِ فَيَفْعَلُ مِثْلَ مَا فَعَلَ الْمَرَّةَ الْأُولَى قَالَ قُلْتُ سُبْحَانَ اللَّهِ مَا هَذَانِ قَالَ قَالَا لِي انْطَلِقْ انْطَلِقْ.**

 **فَانْطَلَقْنَا فَأَتَيْنَا عَلَى مِثْلِ التَّنُّورِ قَالَ فَأَحْسِبُ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ فَإِذَا فِيهِ لَغَطٌ وَأَصْوَاتٌ قَالَ فَاطَّلَعْنَا فِيهِ فَإِذَا فِيهِ رِجَالٌ وَنِسَاءٌ عُرَاةٌ وَإِذَا هُمْ يَأْتِيهِمْ لَهَبٌ مِنْ أَسْفَلَ مِنْهُمْ فَإِذَا أَتَاهُمْ ذَلِكَ اللَّهَبُ ضَوْضَوْا قَالَ قُلْتُ لَهُمَا مَا هَؤُلَاءِ قَالَ قَالَا لِي انْطَلِقْ انْطَلِقْ .**

**قَالَ فَانْطَلَقْنَا فَأَتَيْنَا عَلَى نَهَرٍ حَسِبْتُ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ أَحْمَرَ مِثْلِ الدَّمِ وَإِذَا فِي النَّهَرِ رَجُلٌ سَابِحٌ يَسْبَحُ وَإِذَا عَلَى شَطِّ النَّهَرِ رَجُلٌ قَدْ جَمَعَ عِنْدَهُ حِجَارَةً كَثِيرَةً وَإِذَا ذَلِكَ السَّابِحُ يَسْبَحُ مَا يَسْبَحُ ثُمَّ يَأْتِي ذَلِكَ الَّذِي قَدْ جَمَعَ عِنْدَهُ الْحِجَارَةَ فَيَفْغَرُ لَهُ فَاهُ فَيُلْقِمُهُ حَجَرًا فَيَنْطَلِقُ يَسْبَحُ ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِ كُلَّمَا رَجَعَ إِلَيْهِ فَغَرَ لَهُ فَاهُ فَأَلْقَمَهُ حَجَرًا قَالَ قُلْتُ لَهُمَا مَا هَذَانِ قَالَ قَالَا لِي انْطَلِقْ انْطَلِقْ.**

 **قَالَ فَانْطَلَقْنَا فَأَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ كَرِيهِ الْمَرْآةِ كَأَكْرَهِ مَا أَنْتَ رَاءٍ رَجُلًا مَرْآةً وَإِذَا عِنْدَهُ نَارٌ يَحُشُّهَا وَيَسْعَى حَوْلَهَا قَالَ قُلْتُ لَهُمَا مَا هَذَا قَالَ قَالَا لِي انْطَلِقْ انْطَلِقْ.**

 **فَانْطَلَقْنَا فَأَتَيْنَا عَلَى رَوْضَةٍ مُعْتَمَّةٍ فِيهَا مِنْ كُلِّ لَوْنِ الرَّبِيعِ وَإِذَا بَيْنَ ظَهْرَيْ الرَّوْضَةِ رَجُلٌ طَوِيلٌ لَا أَكَادُ أَرَى رَأْسَهُ طُولًا فِي السَّمَاءِ وَإِذَا حَوْلَ الرَّجُلِ مِنْ أَكْثَرِ وِلْدَانٍ رَأَيْتُهُمْ قَطُّ قَالَ قُلْتُ لَهُمَا مَا هَذَا مَا هَؤُلَاءِ قَالَ قَالَا لِي انْطَلِقْ انْطَلِقْ .**

**قَالَ فَانْطَلَقْنَا فَانْتَهَيْنَا إِلَى رَوْضَةٍ عَظِيمَةٍ لَمْ أَرَ رَوْضَةً قَطُّ أَعْظَمَ مِنْهَا وَلَا أَحْسَنَ قَالَ قَالَا لِي ارْقَ فِيهَا قَالَ فَارْتَقَيْنَا فِيهَا فَانْتَهَيْنَا إِلَى مَدِينَةٍ مَبْنِيَّةٍ بِلَبِنِ ذَهَبٍ وَلَبِنِ فِضَّةٍ فَأَتَيْنَا بَابَ الْمَدِينَةِ فَاسْتَفْتَحْنَا فَفُتِحَ لَنَا فَدَخَلْنَاهَا فَتَلَقَّانَا فِيهَا رِجَالٌ شَطْرٌ مِنْ خَلْقِهِمْ كَأَحْسَنِ مَا أَنْتَ رَاءٍ وَشَطْرٌ كَأَقْبَحِ مَا أَنْتَ رَاءٍ قَالَ قَالَا لَهُمْ اذْهَبُوا فَقَعُوا فِي ذَلِكَ النَّهَرِ قَالَ وَإِذَا نَهَرٌ مُعْتَرِضٌ يَجْرِي كَأَنَّ مَاءَهُ الْمَحْضُ فِي الْبَيَاضِ فَذَهَبُوا فَوَقَعُوا فِيهِ ثُمَّ رَجَعُوا إِلَيْنَا قَدْ ذَهَبَ ذَلِكَ السُّوءُ عَنْهُمْ فَصَارُوا فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ قَالَ قَالَا لِي هَذِهِ جَنَّةُ عَدْنٍ وَهَذَاكَ مَنْزِلُكَ قَالَ فَسَمَا بَصَرِي صُعُدًا فَإِذَا قَصْرٌ مِثْلُ الرَّبَابَةِ الْبَيْضَاءِ قَالَ قَالَا لِي هَذَاكَ مَنْزِلُكَ قَالَ قُلْتُ لَهُمَا بَارَكَ اللَّهُ فِيكُمَا ذَرَانِي فَأَدْخُلَهُ قَالَا أَمَّا الْآنَ فَلَا وَأَنْتَ دَاخِلَهُ .**

**قَالَ قُلْتُ لَهُمَا فَإِنِّي قَدْ رَأَيْتُ مُنْذُ اللَّيْلَةِ عَجَبًا فَمَا هَذَا الَّذِي رَأَيْتُ قَالَ قَالَا لِي أَمَا إِنَّا سَنُخْبِرُكَ أَمَّا الرَّجُلُ الْأَوَّلُ الَّذِي أَتَيْتَ عَلَيْهِ يُثْلَغُ رَأْسُهُ بِالْحَجَرِ فَإِنَّهُ الرَّجُلُ يَأْخُذُ الْقُرْآنَ فَيَرْفُضُهُ وَيَنَامُ عَنْ الصَّلَاةِ الْمَكْتُوبَةِ وَأَمَّا الرَّجُلُ الَّذِي أَتَيْتَ عَلَيْهِ يُشَرْشَرُ شِدْقُهُ إِلَى قَفَاهُ وَمَنْخِرُهُ إِلَى قَفَاهُ وَعَيْنُهُ إِلَى قَفَاهُ فَإِنَّهُ الرَّجُلُ يَغْدُو مِنْ بَيْتِهِ فَيَكْذِبُ الْكَذْبَةَ تَبْلُغُ الْآفَاقَ وَأَمَّا الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ الْعُرَاةُ الَّذِينَ فِي مِثْلِ بِنَاءِ التَّنُّورِ فَإِنَّهُمْ الزُّنَاةُ وَالزَّوَانِي وَأَمَّا الرَّجُلُ الَّذِي أَتَيْتَ عَلَيْهِ يَسْبَحُ فِي النَّهَرِ وَيُلْقَمُ الْحَجَرَ فَإِنَّهُ آكِلُ الرِّبَا وَأَمَّا الرَّجُلُ الْكَرِيهُ الْمَرْآةِ الَّذِي عِنْدَ النَّارِ يَحُشُّهَا وَيَسْعَى حَوْلَهَا فَإِنَّهُ مَالِكٌ خَازِنُ جَهَنَّمَ وَأَمَّا الرَّجُلُ الطَّوِيلُ الَّذِي فِي الرَّوْضَةِ فَإِنَّهُ إِبْرَاهِيمُ وَأَمَّا الْوِلْدَانُ الَّذِينَ حَوْلَهُ فَكُلُّ مَوْلُودٍ مَاتَ عَلَى الْفِطْرَةِ قَالَ فَقَالَ بَعْضُ الْمُسْلِمِينَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَأَوْلَادُ الْمُشْرِكِينَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَأَوْلَادُ الْمُشْرِكِينَ وَأَمَّا الْقَوْمُ الَّذِينَ كَانُوا شَطْرٌ مِنْهُمْ حَسَنًا وَشَطْرٌ قَبِيحًا فَإِنَّهُمْ قَوْمٌ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّئًا تَجَاوَزَ اللَّهُ عَنْهُمْ»**[[60]](#footnote-61)

سمره بن جندب مي‎گويد: در بسياري از موارد پيغمبر‎ به اصحاب مي‎گفت: آيا كسي از شما خوابي ديده است؟ هر كسي كه خدا مي‎خواست خوابش را براي پيغمبر بازگو مي‎كرد.

يك روز صبح پيامبر‎ فرمودند: شب گذشته در خواب ديدم كه دو نفر (جبرئيل و ميكائيل) نزدم آمدند و مرا با خود بردند، گفتند: با ما بيا، من هم با ايشان رفتم، به نزد مردي رفتيم كه دراز كشيده بود، فردي با سنگ بزرگي بر بالاي سرش ايستاده بود، مرد ايستاده، آن سنگ را بشدت تمام بر سر مرد ديگر مي‎زد و سنگ دور مي‎افتاد، آن مرد بار ديگر سنگ را بر‎مي‎داشت، و هنوز برنگشته بود كه سر آن مرد كاملاً خوب ‎شده بود، و مانند بار اول با او رفتار مي‎كرد، پيامبر‎ فرمودند: در خواب به آن دو (فرشته) گفتم: سبحان الله اين دو كيستند؟ به من گفتند: بيا برويم، پيامبر‎ گفت: با ايشان رفتم و به مردي رسيديم كه بر پشت خوابانده شده بود، و مرد ديگر كه انبري آهني در دستش بود در كنارش ايستاده بود و انبرآهنين را در طرفي از دهان آن مرد فرو كرده وآن را به پشت گردنش مي‎كشيد و به همين ترتيب بيني و چشمش را به طرف پشت مي‎كشيد (يكي از راويان بنام ابو رجاء مي‎گويد و آنها را قطعه قطعه مي‎نمود) و پيامبر‎ فرمود: سپس آن مردِ ايستاده به طرف ديگر رفته، و همان بلايي را كه بر قسمت اول صورتش آورده بود بر طرف دوم نيز مي‎آورد، و هنوز از كارش فارغ نشده بود كه جانب ديگر صورت صحيح و سالم مي‎گشت و آن مرد دوباره همان كار را تكرار مي‎كرد. گفتم: سبحان الله اين دو چه كساني هستند؟ به من گفتند: برو، برو.

با ايشان رفتم، به جاي تنور مانندي رسيديم كه سر و صداي نامفهومي از آن به گوش مي‎رسيد وقتي كه به درون آن نگاه كرديم، ديديم كه مردان و زنان لختي درآنجا هستندكه وقتي آتش شعله مي‎كشيد و حرارت شديد آتش از ته تنور به ايشان مي‎رسيد به ناله و فرياد مي‎افتادند. به اين دو نفر گفتم: اين جماعت چه كساني هستند؟ به من گفتند: برو، برو.

با ايشان رفتم تا به رودي رسيديم كه آبش مانند خون قرمز بود، مردي در آن رود شنا مي‎كرد، و يك نفر نيز در كنار آن رود ايستاده و سنگهاي فراواني را نزد خود جمع كرده بود، آن مرد تا مي‎توانست شنا مي‎كرد سپس به نزد شخصي كه در كنار رود ايستاده بود ‎آمده و دهانش را براي او باز مي‎كرد و او نيز يك سنگ در دهانش مي‎انداخت سپس آن مرد مي‎رفت و شنا مي‎كرد و مجدداً به سوي مردِ ساحلي بر مي‎گشت، هر باركه به ساحل بر مي‎گشت دهانش را برايش باز مي‎كرد او هم سنگي در دهانش مي‎انداخت، به آن دو نفر گفتم: اين دو نفر چه كساني هستند؟ گفتند: برو، برو.

با ايشان رفتيم، به نزد مرد بد چهره و زشت رو رسيديم كه شما زشت‎تر از او نديده‎ايد، ديديم كه آتشي روشن كرده و آن را زير و رو مي‎كند تا روشن‎تر شود، و دور

آن آتش مي‎چرخيد (و از آن مراقبت مي‎نمود)، گفتم: اين مرد كيست؟ گفتند: برو، برو.

با ايشان رفتم تا به باغچه‎اي پر از گل و گياه و درخت رسيديم، كه انواع گلهاي بهاري در آن موجود بود و در وسط اين باغ مرد قد بلندي ايستاده بود، به اندازه‎اي قدش بلند بود كه نزديك بود سرش را نبينم، فرزندان زيادي دورش را گرفته بودند كه هرگز تا اين اندازه فرزند نديده بودم، به آن دو نفري كه همراهم بودند گفتم: او كيست و آنها چه كساني هستند؟ گفتند: برو، برو.

با ايشان رفتيم، تا بالآخره به باغ بزرگي رسيديم، كه هرگز باغي با اين عظمت و زيبايي نديده بودم، آن دو نفر به من گفتند: به طرف بالا برو، با ايشان بالا رفتيم تا به شهري رسيديم،كه آجرهاي آن يكي از طلا و ديگري نقره بود، به دروازه‎ي شهر رسيديم، در زديم، در را بر ما گشودند و به آن وارد شديم، در آنجا مرداني را ديديم كه قسمتي از بدن آنها زيباترين چيزي بود كه تا بحال ديده بودم، اما قسمت ديگر از بدنشان زشت‎ترين چيزي بود كه تا بحال ديده بودم، اين دو (فرشته) به آن مردان گفتند: برويد، داخل آن رود شويد، (من ديدم: رودي بود كه در عرض حركت مي‎كرد و آبش مانند شير خالص، سفيد بود) آنها داخل آن رود شدند، و سپس به سوي ما برگشتند، زشتيي و قبحي كه قبلاً در قسمتي از بدن داشتند به كلي از بين رفته بود و به شكل و قيافه‎ي بسيار زيبا در آمده بودند.

آن دو نفر به من گفتند: اينجا جنات عدن(بهشت جاويدان) است و اين منزل شماست.

پيامبر فرمودند: به طرف بالا نگاه كردم قصري را ديدم كه همانند ابر سفيد بر هم انباشته شده بود و به من گفتند: اين قصر، منزل شماست. پيامبر‎ فرمودند: خدا به شما خير و بركت بدهد اجازه بدهيد تا داخل آن شوم، گفتند: اكنون خير، بعداً داخل آن مي‎شويد.

به ايشان گفتم: من در طول شب چيزهاي عجيب و غريبي را ديدم، آنها چه بودند؟ به من گفتند: اكنون به شما خبر مي‎دهيم، اما آن مردي كه به نزدش آمدي، و ديدي كه سرش با سنگ لِه ‎مي‎شد همان مردي است كه قرآن را حفظ مي‎نموده، و سپس آن را ترك مي‎كند و مردي است كه با خوابيدن، نماز واجب از او فوت مي‎شود. اما آن كسي كه ديدي صورت و بيني و چشمش به عقب كشيده شده و پاره پاره مي‎شد كسي است كه صبح از منزل بيرون مي‎آيد، و دروغ‎هايي مي‎گويد كه به همه مي‎رسد. و اما زنان و مردان لختي كه در جايگاه تنور مانندي قرار داشتند، زنان و مردان زناكار هستند. اما مردي كه در آب شنا مي‎كرد و در دهانش سنگ ‎انداخته مي‎شد، مرد رباخوار است. اما آن مرد زشت و بد قيافه كه در نزديكي آتش بود و دور آن مي‎چرخيد و آتش را شعله‎ورتر مي‎ساخت، او مالك، نگهبان دوزخ است. و آن مرد قد بلندي كه در وسط باغچه ايستاده، ابراهيم بود و بچه‎هاي اطرافش كودكاني هستند كه قبل از بلوغ بر فطرت پاك انساني از دنيا رفته‎اند.

بعضي از مسلمانان گفتند: اي رسول خدا ! آيا اولاد مشركين هم جزو آنان مي‎باشند؟ فرمودند: بلي، اولاد مشركين هم جزو آنان هستند. اما آن گروهي كه قسمتي از بدنشان زيبا و قسمت ديگر زشت بود، ايشان گروهي هستند كه عمل نيك و بد را با هم انجام داده‎اند، وخداوند از گناه آنان صرف نظر مي‎نمايد.

جبرئيل و همسران پيامبر

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ « أَتَى جِبْرِيلُ النَّبِيَّ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذِهِ خَدِيجَةُ قَدْ أَتَتْ مَعَهَا إِنَاءٌ فِيهِ إِدَامٌ أَوْ طَعَامٌ أَوْ شَرَابٌ فَإِذَا هِيَ أَتَتْكَ فَاقْرَأْ عَلَيْهَا السَّلَامَ مِنْ رَبِّهَا وَمِنِّي وَبَشِّرْهَا بِبَيْتٍ فِي الْجَنَّةِ مِنْ قَصَبٍ لَا صَخَبَ فِيهِ وَلَا نَصَبَ.»**[[61]](#footnote-62)

از ابوهريره روايت است پيامبر گفت: جبرئيل به نزدم آمد و گفت: اي رسول خدا اكنون خديجه ظرفي كه در آن خورش، نان يا نوشيدني است مي‌آورد. و چون به حضورت رسيد از جانب پروردگارش و من به او سلام برسان و او را به قصري از مرواريد آبدار در بهشت مژده ده كه نه در آن هيچ خستگي و سر و صدايي وجود ندارد.

**عَنْ عَائِشَةَ « أَنَّ جِبْرِيلَ جَاءَ بِصُورَتِهَا فِي خِرْقَةِ حَرِيرٍ خَضْرَاءَ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ إِنَّ هَذِهِ زَوْجَتُكَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ.»**[[62]](#footnote-63)

از عائشه روايت است كه جبرئيل صورتش (صورت عائشه) را در پارچه‎اي از حرير سبز رنگ با خود آورد و خطاب به پيامبر گفت: اين همسر تو در دنيا و آخرت است.

**عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : «**يَا عَائِشَةُ هَذَا جِبْرِيلُ وَهُوَ يَقْرَأُ عَلَيْكِ السَّلَامَ قَالَتْ قُلْتُ وَعَلَيْهِ السَّلَامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ تَرَى مَا لَا نَرَى»**[[63]](#footnote-64)

از عائشه رضي الله عنها روايت است كه رسول الله فرمودند: اي عائشه اين جبرئيل است و بر تو سلام مي‎فرستد. گفتم: سلام و رحمت و بركات پروردگار بر او باد، تو مي‎بيني آنچه ما نمي‎بينيم.

### **عَنْ قَيْسِ بن زَيْدٍ أَنَّ رسُولَ اللهِ قَال: « قَالَ لِي جِبرِيلُ: رَاجِعْ حَفْصَةَ فَإِنَّهَا صَوَّامَةٌ قَوَّامَةٌ وَإِنَّهَا زَوجَتُكَ فِي الجنَّةِ»**[[64]](#footnote-65)

از قيس بن زيد روايت است كه رسول الله فرمودند: جبرئيل به من گفت: حفصه را برگردان، به درستي كه او زن بسيار روزه‎گير و نماز خواني است، و همانا او همسر تو در بهشت است.

توجه: چون پيامبر حفصه را يك طلاق داده بود جبرئيل درخواست كرد كه حفصه را برگرداند.

عداوت يهود با جبرئيل

عمر‎ به روحا آمد و مردماني را ديد كه بسوي تخته سنگهايي مي‎شتافتند و بسوي آنها نماز مي‎گزاردند سؤال كرد اينها چه كساني هستند؟ گفتند: آنها گمان مي‎برند كه رسول الله‎ در آنجا نماز خوانده است، عمر‎‎ از اين عمل خوشش نيامد و گفت: رسول اكرم‎ نماز را با رسيدن وقت آن، در هر مكاني كه بود ادا مي‎نمودند سپس سفر را ادامه مي‎دادند.

بعد از اين جريان عمر‎ مشغول گفتگو با مردم شد و در ميان سخنان خويش چنين نقل كرد: من در بعضي از مجالس يهود شركت مي‎كردم و از اينكه مي‎ديدم چگونه تورات، قرآن را تصديق، و قرآن، تورات را تصديق مي‎كرد به شگفت مي‎آمدم تا اينكه در يكي از روزها يهوديان گفتند: اي پسر خطاب ما تو را از ميان يارانت بيشتر دوست داريم گفتم: چرا؟

گفتند: زيرا تو هميشه به نزد ما مي‎آيي.‎‎

گفتم: من به نزد شما مي‎آيم و در شگفتم از اينكه قرآن و تورات همديگر را تأييد مي‎كنند.

در همان هنگام رسول اكرم ‎ از آنجا عبور نمودند يهوديان گفتند: اي عمر اين دوست شماست پس خود را به او برسان.

به آنها گفتم: شما را به خدايي كه به حق جز او خدايي نيست قسم مي‎دهم چرا آن گونه كه شايسته‎ي مقام اوست با او رفتار نمي‎كنيد وكتابش را رها نموده‎ايد آيا نمي‎دانيد كه او رسول خدا است؟!

يهوديان سكوت كردند سپس يكي از علما و بزرگان ايشان گفت: او با تندي با شما برخورد نمود پس جوابش را بدهيد، گفتند: تو عالم و بزرگ ما هستي جوابش را بده.

عالِم يهودي خطاب به عمر گفت: اكنون كه ما را بخدا قسم دادي بدان كه ما مي‎دانيم او رسول خدا است. عمر گفت: واي بر شما! در اين صورت هلاك مي‎شويد گفتند: نابود و هلاك نمي‎گرديم، عمر گفت: چگونه او را تصديق مي‌كنيد ولي از او پيروي نمي‎كنيد در حالي كه مي‎دانيد او رسول خدا‌ ‌ است.

گفتند: براي ما در ميان فرشتگان دوست و دشمني مي‎باشد و محمد‎ نبوتش همراه با فرشته‎اي شده كه دشمن ما است.

عمر گفت: چه كسي دشمن شما و چه كسي دوست شما است؟‎

گفتند : دشمن ما جبرئيل و دوست ما ميكائيل است.

عمر گفت: به چه دليل با جبرئيل دشمني داريد و ميكائيل را به دوستي گرفته‎ايد؟

گفتند: جبرئيل فرشته‎اي تندخو، درشت سخن، سختگير، متشدد، عذاب‌آور و همانند اينها است و ميكائيل فرشته‎اي دلسوز، رحيم، آسانگير و امثال اينها مي‎باشد.

عمر گفت: آنها نزد خداوند چه منزلتي دارند؟

گفتند: يكي در طرف راست و ديگري در طرف چپ خداوند مي‎باشد .

عمر گفت قسم به خدايي كه به حق جز او خدايي نيست و قسم به كسي كه بين آن دو مي‎باشد، خداوند دشمن است با كسي كه با آن دو دشمني ورزد و دوست است با كسي كه آن دو را دوست مي‎دارد و شايسته‎ي جبرئيل نيست كه با دشمن ميكائيل دوستي نمايد و شايسته‎ي ميكائيل نيست كه با دشمن جبرئيل دوستي ورزد.

عمر (بعد از اين گفتگو) بسوي پيامبر‎ شتافت تا به او رسيد در حالي كه پيامبر‎ بيرون از منزل فردي ايستاده بود.

پيامبر فرمود: اي پسر خطاب آيا بر تو آياتي نخوانم كه لحظاتي قبل نازل شد؟ سپس اين آيات را قرائت نمودند:

﴿ ﴾ [البقرة: 97- 98]

«بگو كسي كه دشمن جبرئيل باشد (در حقيقت دشمن خداست) زيرا كه او به فرمان خدا قرآن را بر قلب تو نازل كرده است قرآني كه كتابهاي آسماني پيشين را تصديق مي‎كند و هدايت و بشارتي براي مؤمنان است، كسي كه دشمن خدا، فرشتگان، فرستادگان او و جبرئيل و ميكائيل باشد. پس خداوند دشمن كافران است».

عمر گفت: پدر و مادرم فدايت باد! قسم به خدايي كه تو را بحق به پيامبري برگزيده است آمده بودم تو را با خبر نمايم اما اكنون مي‎شنوم كه خداوند دانا و مهربان بر من سبقت گرفته و اخبار را به تو رسانده است.[[65]](#footnote-66)

رقيه‎ي جبرئيل بر پيامبر

**عَنْ أَبِي سَعِيد ٍ «أَنَّ جِبْرِيلَ أَتَى النَّبِيَّ**  **فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ اشْتَكَيْتَ فَقَالَ نَعَمْ قَالَ بِاسْمِ اللَّهِ أَرْقِيكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِيكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ اللَّهُ يَشْفِيكَ بِاسْمِ اللَّهِ أَرْقِيكَ»**[[66]](#footnote-67)

از أبو سعيد روايت است كه جبرئيل به نزد پيامبر‎ آمد و گفت: اي محمد آيا گله وشكايت كردي؟ فرمودند: بله. جبرئيل گفت: به نام خدا بر تو رقيه[[67]](#footnote-68) مي‎خوانم از هر چيزي كه تو را آزار مي‎رساند، و از شر هر موجود زنده و چشم حسود، به نام خدا بر تو رقيه مي‎خوانم و خداوند تورا شفا دهد.

سفارشهايي از جبرئيل و ملائكه

**1- «عَن‏ْ سَهْلِ بنِ سَعْدٍ عَن رَسُولِ اللهِ قَالَ: أَتَاِني جِبْرِيلُ فَقَالَ: يَا مُحَمَدُ! عِشْ مَاشِئْتَ فَإنَّكَ مَيِّتٌ، واَحْبِبْ مَنْ شِئْتَ فَإِنَّكَ مُفَارِقُهُ، وَاعْمَلْ مَا شِئْتَ فَإِنَّك مَجْزِيٌّ بِه، وَاعْلَمْ اَنَّ شَرَفَ الْمُؤمِنِ قِيامُهُ بِالَّليْلِ وَعِزَّهُ اِسْتِغنَائُهُ عَنِ النَّاسِ»**[[68]](#footnote-69)

از سهل بن سعد روايت است كه پيامبر فرمودند: جبرئيل به نزدم آمده و گفت: اي محمد به هر صورتي كه مي‎خواهي زندگي كن هر آينه وفات خواهي كرد و هر كسي را كه مي‌خواهي دوست بدار هر آينه از هم جدا خواهيد شد، و آنگونه كه مي‌‎خواهي عمل كن بدرستي نتيجه‎ي آن را خواهي ديد و بدان كه شرف و بزرگواري مؤمن به شب زنده‌داري اوست و عزت و سربلندي وي در بي نيازي از مردم مي‎باشد.

**2-** **عَنْ سَهْلِ بنِ سَعْدٍ**  **أَنَّ رَسُولَ اللهِ**  **قَالَ**: «**أَمَرَنِي جِبْرِيْلُ بِالسِّوَاكِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنِّي سَأَدْرَدُ»[[69]](#footnote-70)**

از سهل بن سعد روايت است كه رسول الله فرمودند: جبرئيل آن چنان مرا امر به مسواك ‎نمود كه گمان بردم دندانهايم خواهد افتاد.

**3- عَن عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهَا عَنِ النَّبِيِّ قال: « مَا زَالَ جِبْرِيْلُ يُوصِيْنِي بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنتُ أَنَّهُ سَيُوَرِّثُهُ»**[[70]](#footnote-71)

از عايشه رضي الله عنها روايت است كه رسول الله فرمودند: همواره جبرئيل مرا در مورد همسايه سفارش نمود تا جايي كه گمان كردم همسايه از همسايه ارث خواهد ‎برد.

**4- عَن اَبِي ذَّرٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ :** أَ**تَانِي جِبرِيلُ فَقَالَ: «** **بَشِّرْ أُمَّتَكَ أَنَّهُ مَنْ مَاتَ لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ »**[[71]](#footnote-72)

 از ابوذر روايت است كه رسول الله فرمودند: جبرئيل نزد من آمده و گفت: به امتت بشارت بده كه هر كس از دنيا برود در حالي كه براي خداوند شريكي قرار ندهد وارد بهشت مي‎شود.

**5- عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ الْجُهَنِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** :**«جَاءَنِي جِبْرِيلُ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ مُرْ أَصْحَابَكَ فَلْيَرْفَعُوا أَصْوَاتَهُمْ بِالتَّلْبِيَةِ فَإِنَّهَا مِنْ شِعَارِ الْحَجِّ»**[[72]](#footnote-73)

از زيد بن خالد روايت است كه رسول الله‎ ‎فرمودند: جبرئيل نزد من آمد و گفت: اي محمد به اصحابت دستور بده كه صدايشان را به هنگام لبيك گفتن بالا بياورند. بدرستي كه آن (لبيك) از شعارهاي حج است.

**6- عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قال: قَامَ فِيهِمْ رسول الله**  **فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْإِيمَانَ بِاللَّهِ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تُكَفَّرُ عَنِّي خَطَايَايَ فقَالَ لَهُ رَسولُ اللهِ: نَعَمْ إِنْ قُتِلْتَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** :**كَيْفَ قُلْتَ، قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَتُكَفَّرُ عَنِّي خَطَايَايَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ :نَعَمْ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ إِلَّا الدَّيْنَ فَإِنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَام قَالَ لِي ذَلِكَ »**[[73]](#footnote-74)

از ابي قتاده روايت است كه پيامبر بلند شده سخنراني فرمودند: جهاد در راه خدا و ايمان به خداوند افضل‎ترين اعمالند، مردي بلند شد وگفت يا رسول الله، اگر در راه خدا كشته شدم خطاها و گناهانم بخشيده مي‎شود؟ پيامبر فرمودند : بله اگر در راه خدا كشته شوي و درحالي كه براي رضاي خدا صبر كرده، رو به دشمن نموده و فرار نكني، بعد پيامبر فرمودند: چه گفتي؟ گفت: يا رسول الله اگر در راه خدا كشته شدم خطاها وگناهانم بخشيده مي‎شود؟ پيامبر فرمودند : بله در صورتي كه در راه خدا كشته شوي و تو براي رضاي خدا صبر كرده، رو به دشمن نموده و فرار نكني در صورتي كه بدهي و قرض نداشته باشي، چرا كه جبرئيل به من اين چنين گفت .[[74]](#footnote-75)

**7- عَن‏‏‎‎ْ بنِ عَباس قال قَالَ رَسولُ اللهِ : «اَتانِي جِبِريلُ فَقَالَ يا مُحَمَّدُ! اِنَّ الله لَعَنَ الْخَمرَ وعاصِرَها ومُعتَصِرَها وَشاربَها وَحامِلَها وَالْمَحمُولَة اِلَيهِ وَبَائِعَها ومُبتاعَها وَساقِيَها ومُستَقِيَها»**[[75]](#footnote-76)

از ابن عباس روايت است كه رسول الله‎ فرمودند: جبرئيل نزد من آمده و گفت: اي محمد! همانا خداوند ، مشروب (مسكرات) و كسي كه آن را براي خود و يا براي ديگري بسازد و كسي كه براي خود و يا براي ديگري درخواست ساختن آن را بكند و حمل كننده‎ي آن و آن كه به سويش حمل شود و فروشنده و خريدار آن و آن كه به ديگري براي نوشيدن بدهد (ساقي) و آن كه از او بگيرد را لعنت نموده است.

**8- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رسُول اللهِ قَالَ: « أَخْبَرَنِي جِبرِيلُ أَنَّ الْحَجْمَ أَنْفَعَ مَا تَدَاوَى بِهِ النَّاس »[[76]](#footnote-77)**

از ابوهريره روايت است كه رسول الله فرمودند: جبرئيل به من خبر داد كه حجامت مفيدترين وسيله‎اي است كه مردم با آن يكديگر را درمان مي‌كنند.

**عَنِ بنِ عَبَّاسٍ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** «**مَا مَرَرْتُ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي بِمَلَإٍ إِلَّا قَالُوا يَا مُحَمَّدُ مُرْ أُمَّتَكَ بِالْحِجَامَةِ »**[[77]](#footnote-78)

از ابن عباس روايت است كه پيامبر فرمودند: در شب اسرا و معراج بر گروهي (از ملائكه) عبور نمي‎كردم مگر اينكه مي‎گفتند: اي محمد امت خود را به حجامت گرفتن سفارش نما.

**9- عَنْ بنِ عَبَّاسٍ قَالَ بَيْنَمَا جِبْرِيلُ قَاعِدٌ عِنْدَ النَّبِيِّ**  **سَمِعَ نَقِيضًا مِنْ فَوْقِهِ فَرَفَعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: «هَذَا بَابٌ مِنْ السَّمَاءِ فُتِحَ الْيَوْمَ لَمْ يُفْتَحْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ فَنَزَلَ مِنْهُ مَلَكٌ فَقَالَ هَذَا مَلَكٌ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ لَمْ يَنْزِلْ قَطُّ إِلَّا الْيَوْمَ فَسَلَّمَ وَقَالَ أَبْشِرْ بِنُورَيْنِ أُوتِيتَهُمَا لَمْ يُؤْتَهُمَا نَبِيٌّ قَبْلَكَ فَاتِحَةُ الْكِتَابِ وَخَوَاتِيمُ سُورَةِ الْبَقَرَةِ لَنْ تَقْرَأَ بِحَرْفٍ مِنْهُمَا إِلَّا أُعْطِيتَهُ»**[[78]](#footnote-79)

ابن عباس مي‎گويد: در حالي كه جبرئيل نزد پيامبر نشسته بود صداي حركتي از بالا شنيد. جبرئيل سر را بالا آورده و گفت: دري از درهاي آسمان باز شد كه هرگز قبل از اين باز نشده بود، آنگاه فرشته‎اي از آسمان بسوي زمين فرود آمد كه هرگز قبل از اين فرود نيامده بود فرشته سلام نمود و گفت: مژده بده به دو نوري كه به تو عطا شده است كه به هيچ پيامبري قبل از تو داده نشده است. سوره‌ي حمد و اواخر سوره‌ي البقره[[79]](#footnote-80)\*، هيچ حرفي از اين دو نمي‎خواني مگر اين كه خداوند درخواست تو را اجابت مي‎نمايد.

**10- عَن حُذَيْفَةَ أَنَّ رَسولَ اللهِ قَالَ:** **«إِنَّ هَذَا مَلَكٌ لَمْ يَنْزِلْ الْأَرْضَ قَطُّ قَبْلَ هَذِهِ اللَّيْلَةِ اسْتَأْذَنَ رَبَّهُ أَنْ يُسَلِّمَ عَلَيَّ وَيُبَشِّرَنِي بِأَنَّ فَاطِمَةَ سَيِّدَةُ نِسَاءِ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَأَنَّ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ سَيِّدَا شَبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ** **»**[[80]](#footnote-81)

از حذيفه روايت است كه پيامبر‎ فرمودند: فرشته‎اي از آسمان فرود آمد و بر من سلام نمود و اين فرشته هرگز قبل از اين شب به زمين نيامده بود مرا بشارت داد كه حسن و حسين سرور جوانان بهشت و فاطمه سرور زنان بهشت مي‎باشند.

اسرافيل

صفات اسرافيل

اسرافيل يكي از حاملين عرش است و مهمترين وظيفه‎ي او دميدن در صور (شيپور) مي‎باشد.[[81]](#footnote-82) او هميشه آماده و منتظر است تا خداوند دستور دميدن در صور را به او بدهد. در مستدرك حاكم از أبوهريره روايت است كه پيامبر‎ مي‎فرمودند:

**«اِنَّ طَرَفَ صَاحبَ الصُّورِ مُنذُ وُكِّلَ بِه مُستَعِدٌّ يَنظُر نَحو العَرش، مَخافَةً اَنْ يُؤمَرَ قَبلَ اَن يَرتَدَّ اِلَيه طَرفهُ، كَأَنَّ عَينَيهِ كَوكبانِ دُرّيّان»**[[82]](#footnote-83)

همانا صاحب صور از زماني كه عهده‎دار دميدن در صور شده است با چشمهايش كه همانند دو ستاره‎ي درخشان است آماده بسوي عرش مي‎نگرد از ترس اينكه مبادا آن زماني كه پلكهايش را به هم مي‎زند به او دستور داده شود.

 بي شك هرچه زمان مي‎گذرد وقت دميدن در صور نزديك‌تر مي‎شود و به همان نسبت اسرافيل خود را آماده‎تر مي‎كند.

**عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  **:«كَيفَ أَنْعَمُ وَقَدِ اِلْتَقَمَ صَاحِبُ القَرْنِ القَرنَ وَحَنَي جَبهَتَهُ وَأَصْغَي سَمْعَهُ يَنتَظِرُ أَن يُّؤمَرَ أَن يَنفُخ فَيَنفُخ، قَال المسلمون: فَكيفَ نَقولُ يا رسول الله**  **! ،قَالَ قُولوا:حَسبَنَا الله وَنِعمَ الوَكِيل تَوَكَّلنا عَلَي اللهِ رَبَّنا»**[[83]](#footnote-84)

از ابو‎سعيد خدري روايت است كه پيامبر فرمودند: چگونه خوش باشم در حالي كه اسرافيل قرن (شيپور) را به دهن گرفته و چهره‎اش را كج نموده (گوش به زنگ ايستاده است) و منتظر است كه دستور دميدن به او داده شود تا در آن بدمد. مسلمانان گفتند: اي رسول خدا ما چه بگوييم؟ فرمودند بگوييد: **«حَسبُنَا اللهُ وَنِعمَ الوَكيل تَوَكَّلنا عَلَي اللهِ رَبَّنا».**

(خدا براي ما كافي است و او بهترين سرپرست‎ ما است و ما بر خدايمان توكل كرديم).

وظايف اسرافيل:

اسرافيل دو بار در صور مي‎دمد.

1) دميدن اول، كه در نتيجه‎ي آن، همه مي‎ميرند.

2) دميدن دوم، كه همه زنده مي‎شوند.

﴿ ﴾ [النازعات: 6- 7] روزي كه زلزله‎ي شديدي در مي‎گيرد (نفخه‎ي اول) سپس زلزله‎ي ديگري به دنبال خواهد داشت (نفخه‎ي دوم).

قالَ الله تَعالي: ﴿ ﴾ [الزمر: 68]

«در صور دميده خواهد شد و تمام كساني كه در آسمانها و زمين هستند مي‎ميرند مگر كساني كه خدا بخواهد سپس بار ديگر در آن دميده مي‎شود، به ناگاه همگي بپا مي‎خيزند و مي‎نگرند».

بخاري و مسلم از ابو هريره روايت مي‎كنند كه پيامبر اكرم ‎فرمودند:

**«مَا بَيْنَ النَّفْخَتَيْنِ أَرْبَعُونَ قَالُوا يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَرْبَعُونَ يَوْمًا قَالَ أَبَيْتُ قَالُوا أَرْبَعُونَ شَهْرًا قَالَ أَبَيْتُ قَالُوا أَرْبَعُونَ سَنَةً قَالَ أَبَيْتُ ثُمَّ يُنْزِلُ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْبَقْلُ قَالَ وَلَيْسَ مِنْ الْإِنْسَانِ شَيْءٌ إِلَّا يَبْلَى إِلَّا عَظْمًا وَاحِدًا وَهُوَ عَجْبُ الذَّنَبِ وَمِنْهُ يُرَكَّبُ الْخَلْقُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»**[[84]](#footnote-85)

مدت بين دو نفحه (صور اول ودوم) چهل است. از ابوهريره سؤال شد كه چهل روز يا چهل ماه يا چهل سال است؟ گفت: نمي‎دانم كداميك منظور رسول اكرم بود. سپس خداوند باراني فرو مي‎فرستد و انسانها مانند سبزيجات مي‎رويند و پيامبر‎ فرمودند: تمام بدن انسان در قبر مي‎پوسد و از بين مي‎رود مگر تكه استخوان كوچك و آن استخوان پشت (انتهاي ستون فقرات) كه مردم در روز قيامت از آن روئيده مي‎شوند.

دميدن در صور اول توسط اسرافيل در روز جمعه مي‎باشد.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَّ قَالَ: «خَيْرُ يَوْمٍ طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ يَوْمُ الْجُمُعَةِ فِيهِ خُلِقَ آدَمُ وَفِيهِ أُدْخِلَ الْجَنَّةَ وَفِيهِ أُخْرِجَ مِنْهَا وَلَا تَقُومُ السَّاعَةُ إِلَّا فِي يَوْمِ الْجُمُعَةَ »[[85]](#footnote-86)

از أبو هريره روايت است كه پيامبر فرمودند: بهترين روزي كه خورشيد در آن طلوع كرده، روز جمعه است، در اين روز آدم خلقت شد و در اين روز به بهشت آورده شد و در همين روز او را از بهشت بيرون كردند و قيامت به پا نمي‌شود مگر در روز جمعه.

ميكائيل

صفات و وظايف ميكائيل

**عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ**  **قَالَ، قَالَ رَسولُ اللهِ لِجِبرِيلَ: «مَالِي لَم أرَ ميكائيلَ ضاحِكاً قَطُّ؟ قال : مَا ضَحِكَ مِيكائِيلُ مُنذُ خُلِقَتِ النَّارُ»**[[86]](#footnote-87)**.**

از أنس بن مالك روايت است كه پيامبر‎ به جبرئيل گفت: چرا هرگز نديده‌ام ميكائيل بخندد؟ جبرئيل گفت: ميكائيل از زماني كه آتش (جهنم) خلقت شده نخنديده است.

او فرشته‌ي موكل بارش باران، رشد نباتات و تقسيم ارزاق مخلوقات خداوند است.

ملاحظه: در كتابهاي علوم تجربي مطالعه نموده‎ايد كه در اثر تابش نور خورشيد به درياها و اقيانوسها آب آنها بخار و توده‎هاي ابر تشكيل مي‎شود سپس بوسيله‌ي جريان هوا جابجا شده و بر اثر برخورد اين توده‎هاي عظيم كه داراي بارهاي غير همنام (مثبت و منفي) مي‎باشند بارش باران صورت مي‎گيرد. اما بايد بدانيم كه هيچ تناقضي بين روند و جريان طبيعي بوجود آمدن باران و مأموريت ملائكه در ريزش باران وجود ندارد زيرا كليه‎ي اين امور طبيعي به فرمان خدا و اجراي آن توسط ملائكه صورت مي‎گيرد.

در زمين و آسمان مكاني نيست مگر اين كه فرشته‎اي در آنجا وجود دارد و هر كدام مأموريت خاصي دارند كه با دقت كامل آن را انجام مي‎دهند. ﴿ ﴾ [تحريم: 6]

و از جمله فرشتگاني كه در ريزش باران مشاركت دارند فرشته‎ي ابرها مي‎باشد.

**عَنِ بنِ عَبَّاسٍ قَالَ، قَالَ رَسولُ اللهِ :«اَلرَّعدُ مَلَكٌ مِنَ الملائكَةِ مُوَكَّلٌ بِالسَّحاب (بِيَدَيهِ اَو فِي يَدِهِ مِخرَاقٌ مِن نارٍ يَزجُرُ بِهِ السَّحابَ) وَالصَّوتُ الَّذِي يُسمَعُ مِنهُ زَجرُهُ السَّحابَ اِذَا زَجَرَهُ حَتَّى يَنتَهِي إلى حَيثُ اَمَرَهُ»**[[87]](#footnote-88)**.**

از ابن عباس روايت است كه پيامبر فرمودند: رعد فرشته‎اي از فرشتگان مي‎باشد كه مسئوليت ابرها را به عهده دارد و در دو دستش يا در يكي از دستهايش تازيانه‎اي آتشين است كه ابرها را به پيش مي‎راند، و صدائي كه شنيده مي‎شود، صداي نهيب زدن او بر ابرهاست كه او بر آنان نهيب مي‎زند تا به محلي كه به آنان دستور مي‎دهد پيش بروند.

ملك الموت

صفات و وظايف ملك الموت

نام خاصي براي فرشته‎ي مرگ در قرآن و حديث ذكر نشده آنچه در قرآن و حديث ذكر شده است همان كلمه‌ي ملك الموت است.

در بعضي روايات اسرائيلي به نام عزرائيل معرفي شده است.[[88]](#footnote-89)

ملك الموت روح بنده را از كالبد بيرون مي‎كشد تا اينكه به حلقوم برسد وقتي روح را گرفت بلا فاصله به ملائكه‎ي رحمت يا عذاب تحويل مي‎دهد.

﴿ ﴾ [الأنعام: 61]

«خداوند بر بندگان خود كاملاً چيره است. او مراقباني بر شما مي‎گمارد و چون مرگ يكي از شما فرا رسيد، فرستادگان ما جان او را مي‎گيرند، و كوتاهي نمي‎كنند».

**عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ**  **قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ فِي جِنَازَةِ رَجُلٍ مِنْ الْأَنْصَارِ، فَانْتَهَيْنَا إِلَى الْقَبْرِ وَلَمَّا يُلْحَد، فَجَلَسَ رَسُولُ اللَّهِ** [**مُستَقبِلَ القِبلة**]**، وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ، وَكَأَنَّ عَلَى رُؤوسِنَا الطَّيْرَ، وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ،** [**فَجَعَل يَنظر إِلَى السماء ويَنظُرُ إلى الأرض، وجَعَل يَرفَع بَصَرَهُ وَيَخفَضُهُ ثَلاثاً**]**، فَقَالَ: إسْتَعِيذُوا بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا،** [**ثُمَّ قَالَ: اَللَّهُمَّ اِنِّي اَعُوذُ بِكَ مِن عَذابِ القَبْرِ**] [**ثلاثاً**]**، ثُمَّ قَالَ:**

**إِنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِنْ الدُّنْيَا، وَإِقْبَالٍ مِنْ الْآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مَلَائِكَةٌ مِنْ السَّمَاءِ بِيضُ الْوُجُوهِ، كَأَنَّ وُجُوهَهُمْ الشَّمْسُ، مَعَهُمْ كَفَنٌ مِنْ أَكْفَانِ الْجَنَّةِ، وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الْجَنَّةِ، حَتَّى يَجْلِسُوا مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمَوْتِ حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ (وَ فِي رِوَايَةٍ المُطْمَئِنَّة) اُخْرُجِي إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ اللَّهِ وَرِضْوَانٍ، قَالَ: فَتَخْرُجُ تَسِيلُ كَمَا تَسِيلُ الْقَطْرَةُ مِنْ فِي السِّقَاءِ فَيَأْخُذُهَا (وَ فِي رِوَايَةٍ حَتَّى إذَا خَرَجَتْ رُوحُهُ صَلَّي عَلَيهِ كُلُّ مَلَكٍ بَينَ السَّماءِ وَالأَرضِ وكُلُّ مَلَكٍ فِي السَّماءِ وفُتِحَتْ لَهُ أبوابُ السَّمَاءِ لَيسَ مِن أَهلِ بَابٍ اِلاَّ وَهُمْ يَدعُونَ اللهَ اَنْ يُّعرَجَ بِرُوحِهِ مِن قِبَلِهِم) فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى يَأْخُذُوهَا فَيَجْعَلُوهَا فِي ذَلِكَ الْكَفَنِ وَفِي ذَلِكَ الْحَنُوطِ** [**فَذَلكَ قَولُهُ تَعالَي ﴿** **﴾ وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَطْيَبِ نَفْحَةِ مِسْكٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ قَالَ فَيَصْعَدُونَ بِهَا فَلَا يَمُرُّونَ** - **يَعْنِي** - **بِهَا عَلَى مَلَإٍ مِنْ الْمَلَائِكَةِ إِلَّا قَالُوا مَا هَذَا الرُّوحُ الطَّيِّبُ فَيَقُولُونَ فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ بِأَحْسَنِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانُوا يُسَمُّونَهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا حَتَّى يَنْتَهُوا بِهَا إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا فَيَسْتَفْتِحُونَ لَهُ فَيُفْتَحُ لَهُمْ فَيُشَيِّعُهُ مِنْ كُلِّ سَمَاءٍ مُقَرَّبُوهَا إِلَى السَّمَاءِ الَّتِي تَلِيهَا حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ فَيَقُولُ اللَّهُ : اكْتُبُوا كِتَابَ عَبْدِي فِي عِلِّيِّينَ ﴿** **﴾ فَيُكْتَبُ كِتَابَهُ فِي عِلِّيِّيِنَ ، ثُمَّ يٌقالَ**]: **وَأَعِيدُوهُ إِلَى الْأَرْضِ …**

**وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ (وَ فِي رِوَايَةٍ الْفَاجِرَ) إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِنْ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنْ الْآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مِنْ السَّمَاءِ مَلَائِكَةٌ (غِلاظٌ شِدادٌ)سُودُ الْوُجُوهِ مَعَهُمْ الْمُسُوحُ(مِنَ النَّارِ) فَيَجْلِسُونَ مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمَوْتِ حَتَّى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَيَقُولُ أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ اخْرُجِي إِلَى سَخَطٍ مِنْ اللَّهِ وَغَضَبٍ قَالَ فَتُفَرَّقُ فِي جَسَدِهِ فَيَنْتَزِعُهَا كَمَا يُنْتَزَعُ السَّفُّودُ**[**الكَثيرُ الشُّعَبِ**] **مِنْ الصُّوفِ الْمَبْلُولِ**[**فَتُقّطَّعُ مَعَهَا العُرُوقُ وَالعَصَب**] [**فَيَلعَنُهُ كُلُّ مَلَكٍ بَينَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، وَكُلُّ مَلَكٍ فِي السَّمَاءِ، وَتُغلَقُ أبوَابَ السَّمَاءِ، لَيسَ مِنْ أهْلِ بَابٍ اِلاَّ وَهُم يَدْعُونَ اللهَ اَلاَّ تَعرُجَ رُوحُهُ مِن قِبَلِهِم**] **فَيَأْخُذُهَا فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَدِهِ طَرْفَةَ عَيْنٍ حَتَّى يَجْعَلُوهَا فِي تِلْكَ الْمُسُوحِ وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَنْتَنِ رِيحِ جِيفَةٍ وُجِدَتْ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ فَيَصْعَدُونَ بِهَا فَلَا يَمُرُّونَ بِهَا عَلَى مَلَإٍ مِنْ الْمَلَائِكَةِ إِلَّا قَالُوا مَا هَذَا الرُّوحُ الْخَبِيثُ فَيَقُولُونَ فُلَانُ بْنُ فُلَانٍ بِأَقْبَحِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانَ يُسَمَّى بِهَا فِي الدُّنْيَا حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ فَلَا يُفْتَحُ لَهُ ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ اللَّهِ : ﴿** **﴾ فَيَقُولُ اللَّهُ : اكْتُبُوا كِتَابَهُ فِي سِجِّينٍ …»**[[89]](#footnote-90)

از براء بن عازب روايت است كه فرمود: ما براي تشييع جنازه‎ي مردي از انصار خارج شديم تا به قبر (مورد نظر) رسيديم و هنوز لحد قبر آماده نشده بود، رسول الله رو به قبله نشست و ما دور او نشستيم ( چنان ساكت و آرام بوديم ) گويا پرنده‎اي بر بالاي سر ما نشسته بود و در دست رسول الله تكه‌ چوبي بود كه آن را در زمين مي‎كوبيد و فرو مي‎برد و بعد از آن سه مرتبه نگاهش را به طرف آسمان ‎كرده و دوباره نگاهش را به طرف زمين بر‎گرداند، سپس دو يا سه مرتبه فرمود: از عذاب قبر به خدا پناه ببريد آنگاه سه مرتبه فرمودند: پروردگارا از عذاب قبر به تو پناه مي‎برم. در ادامه فرمودند:

همانا بنده‎ي مؤمن هنگامي كه در لحظه‎ي جدايي و وداع با دنيا و استقبال از آخرت قرار مي‎گيرد فرشتگاني با چهره‎هاي سفيد در حالي كه چهره‎ي ايشان همچون آفتاب مي‎درخشد از آسمان بر او نازل مي‎شوند كه همراه آنها كفني از كفن‎هاي بهشت و حنوطي از حنوطهاي خوشبوي بهشت مي‎باشد، تا جايي كه چشم مي‎بيند اطراف او را فرا مي‎گيرند سپس ملك‎الموت آمده بالاي سرش نشسته مي‎گويد اي روح پاك (در روايتي روح مطمئنه) به سوي مغفرت و رضوان خدا خارج شو. رسول الله فرمودند: روحش همانند قطره‎ي آبي كه از مشك خارج مي‎شود به آساني خارج مي‎گردد و ملك‎الموت آن را مي‎گيرد (در روايتي هنگامي كه روح از جسد خارج مي‎شود تمامي فرشتگان بين آسمان و زمين و همه‎ي فرشتگان آسمان بر او درود مي‎فرستند و درهاي آسمان بر روحش باز كرده مي‎شود هيچ درباني نيست مگر اينكه از خداوند تمنا مي‎كند كه آن روح از مقابل او عروج كند) پس وقتي كه ملك‎الموت روحش را گرفت فرشتگان رحمت به اندازه‎ي يك چشم به هم زدن آن را از دستش مي‎گيرند و كفن و حنوط بهشتي قرار مي‎دهند اين كلام خداوند است كه مي‎فرمايد: ﴿ ﴾ [الأنعام:61] «فرستادگان ما جان او را مي‎گيرند و كوتاهي نمي‎كنند» و روح از جسد همراه با بهترين بو و مشكي كه بر زمين پيدا شود خارج مي‎گردد پس آن روح را به طرف آسمان مي‎برند و بر هيچ جمعي از فرشتگان نمي‎گذرند مگر اينكه آنها سؤال مي‎كنند اين روح خوش بو از آن كيست پس مي‎گويند: فلاني پسر فلاني و او را با بهترين نامي كه در دنيا داشته صدا مي‎زنند تا اينكه به آسمان دنيا مي‎رسند پس درخواست مي‎كنند كه درِ آسمان بر روي آنها باز شود و باز كرده مي‎شود و فرشتگان مقرب هر آسمان روح را همراهي مي‎كنند تا اينكه به آسمان بعدي برسند و تا آسمان هفتم ادامه مي‎دهند. سپس خداوند مي‎فرمايد كتاب اعمال بنده‎ي مرا در عليين بنويسيد ﴿ ﴾ [المطففين: 19-20] «و تو چه ميداني عليين چيست؟ نامه‎اي است رقم زده شده و سرنوشتي است قطعي».

اما هنگامي كه بنده‎ي كافر (در روايتي فاجر) در لحظه‎ي جدايي و وداع با دنيا و استقبال از آخرت قرار مي‎گيرد فرشتگاني خشن و سخت‌گير، با چهره‎هاي سياه از آسمان بر او نازل مي‎شوند كه لباس(كفن) مويي جهنم همراه دارند تا جائي كه چشم مي‎بيند اطراف او را فرا مي‎گيرند سپس ملك‎الموت مي‌آيد بالاي سرش نشسته مي‎گويد: اي روح خبيث بسوي غضب و خشم خدا خارج شو. (پيامبر ) فرمود: روح در بدنش پراكنده شده و فرشته روحش را مي‎كشد همانند سيم خاردار كه از ميان پشم خيس بيرون كشيده مي‎شود (پس رگها و عصبها به همراه آن پاره مي‎گردد)، (تمامي فرشتگان بين آسمان و زمين و همه‎ي فرشتگان آسمان بر او لعنت مي‎فرستند و در‎هاي آسمان بر روحش بسته مي‎شود و هيچ درباني نيست مگر اينكه از خداوند درخواست مي‎كند كه آن روح از مقابل او عروج نكند) پس وقتي كه ملك الموت روحش را گرفت فرشتگان عذاب به اندازه‎ي چشم به هم زدن آن را رها نمي‎كنند تا اينكه آن را در لباسِ موييِ جهنم قرار دهند و روح از جسد مانند بدترين بوي مرده‎اي كه در زمين يافته مي‎شود خارج مي‎گردد، سپس آن را بالا مي‎برند، و بر هيچ جمعي از فرشتگان نمي‎گذرد مگر اينكه آنها سؤال مي‎كنند اين روح خبيث از آن كيست؟ پس مي‎گويند فلاني پسر فلاني و او را با زشت‎ترين نام كه در دنيا داشته صدا مي‎زنند تا اينكه به انتهاي آسمان دنيا مي‎رسد پس برايش اجازه‎ي‎ ورود مي‎گيرند دري گشوده نمي‎شود. سپس پيامبر تلاوت كردند: ﴿ ﴾ [الأعراف: 40] «درهاي آسمان بر روي آنها باز نمي‎شوند و وارد بهشت نمي‎شوند تا اينكه شتر از سوراخ سوزن عبور كند. و خداوند مي‎فرمايد اسم بنده‎ي مرا در سجين بنويسيد.

بسياري سؤال مي‎كنند كه چگونه ملك‎الموت در يك لحظه روح تعداد زيادي از انسانها را بيرون مي‎كشد در حالي كه ممكن است افراد زيادي با هم در آن واحد جان بدهند؟**!** براي پاسخ به اين سؤال بايد بدانيم كه:

1) تطبيق دادن عالم ملائكه با عالم انسانيت و غيره سبب شده كه چنين طرز فكري بوجود بيايد كه ملك‎الموت قادر نيست در يك لحظه جان افراد زيادي را بگيرد و فراموش كرده‎اند كه سرعت عمل فرشته هرگز قابل مقايسه با بشريت و غيره نمي‎باشد. همانطوري كه اشاره شد اين گونه مقايسه كردن مانند اين است كه مگسي بخواهد سرعت خود را با سرعت يك هواپيما مقايسه نمايد.

2) از ابن عباس و مجاهد روايت شده است كه زمين در جلو روي ملك‎الموت همانند يك ظرف مي‎باشد و هرطور كه بخواهد از آن بر مي‎دارد.[[90]](#footnote-91)

3) بايد بدانيم كه هيچ امري بدون اراده‎ي خدا صورت نمي‎گيرد و خداوند اين

قدرت را به ملك‎الموت داده است كه در يك لحظه بتواند روح افراد زيادي را بگيرد. ﴿ ﴾ با اين حال اگر باز هم اين مسئله را نتوانيم با عقل بپذيريم بايد بدانيم كه خداوند بر هر چيز قادر است و نمي‎توان تمام آنچه را كه در عالم ملائكه رخ مي‎دهد درك نمود و پي بردن دقيق به اين موضوع جز از كانال وحي از طريق ديگر امكان پذير نيست.

موسي و ملك‎الموت

در صحيحين روايتي وجود دارد كه بيانگر حادثه‎اي است كه بين موسي و ملك‎الموت رخ داده است، اين روايت كه در ظاهر مغاير با عقل مي‎باشد سبب شده، بسياري كه دنباله‌رو عقل خود هستند منكر اين حديث شوند زيرا اينان هر چه با عقل ناقصشان نخواند فوراً انكار مي‎كنند و هزاران بهانه تراشي كرده تا بتوانند روايات صحيح را رد كنند و علت آن اين است كه آنان ديد ماديگري داشته يا كه مي‎خواهند همه چيز را در لوله‎ي‎‎ آزمايشگاه و زير ميكروسكوپ ببينند يا باصطلاح بعضي از آنها مي‎خواهند ثابت كنند كه اسلام مغاير با عقل حرف نمي‎زند. درحالي كه فراموش كرده‎اند كه رابطه فرشتگان با انبيا جنبه‎ي معجزه داشته و همچنين غافلند كه اينجا بحث از امور غيبي و باصطلاح متافيزيك مي‎باشد و الا شكي نيست كه كليه‌ي احكام دين و شريعت خاصتاً دين مبين اسلام با عقل تناقضي ندارد.

بنابراين براي رفع شبهه حديث را از صحيح مسلم با فوائد آن نقل مي‎كنيم:

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **«جَاءَ مَلَكُ الْمَوْتِ إِلَى مُوسَى فَقَالَ لَهُ أَجِبْ رَبَّكَ قَالَ فَلَطَمَ مُوسَى عَيْنَ مَلَكِ الْمَوْتِ فَفَقَأَهَا قَالَ فَرَجَعَ الْمَلَكُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى فَقَالَ إِنَّكَ أَرْسَلْتَنِي إِلَى عَبْدٍ لَكَ لَا يُرِيدُ الْمَوْتَ وَقَدْ فَقَأَ عَيْنِي قَالَ فَرَدَّ اللَّهُ إِلَيْهِ عَيْنَهُ وَقَالَ ارْجِعْ إِلَى عَبْدِي فَقُلْ الْحَيَاةَ تُرِيدُ فَإِنْ كُنْتَ تُرِيدُ الْحَيَاةَ فَضَعْ يَدَكَ عَلَى مَتْنِ ثَوْرٍ فَمَا تَوَارَتْ يَدُكَ مِنْ شَعْرَةٍ فَإِنَّكَ تَعِيشُ بِهَا سَنَةً قَالَ ثُمَّ مَهْ قَالَ ثُمَّ تَمُوتُ قَالَ فَالْآنَ مِنْ قَرِيبٍ رَبِّ أَمِتْنِي مِنْ الْأَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ رَمْيَةً بِحَجَرٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  **وَاللَّهِ لَوْ أَنِّي عِنْدَهُ لَأَرَيْتُكُمْ قَبْرَهُ إِلَى جَانِبِ الطَّرِيقِ عِنْدَ الْكَثِيبِ الْأَحْمَرِ»**[[91]](#footnote-92)

ابوهريره روايت مي‎كند كه پيامبر فرمودند: ملك‎الموت (در شكل و هيئت بشر) به نزد موسي آمده و به او گفت: دعوت پروردگارت را لبيك بگو. موسي سيلي به او زد و چشم او از حدقه بيرون آورد. ملك‎الموت به نزد خدا بازگشته و گفت: پروردگارا! مرا پيش بنده‌اي فرستاده‎اي كه نمي‎خواهد بميرد و چشم مرا از حدقه بيرون آورده است خداوند چشمش را به او برگرداند و فرمود: بسوي بنده‎ام برگرد و به او بگو آيا حيات دنيا را مي‎خواهي؟ اگر حيات دنيا را مي‎خواهي دستت را بر پشت گاوي قرار بده و در مقابل هر يك از موهايي كه زير دستت قرار مي‎گيرد مي‎تواني يك سال زندگي كني (زماني كه ملك‎الموت اين مطلب را به موسي اعلام كرد) موسي گفت: بعد از آن چه خواهد شد؟ گفت: سپس خواهي مْرد. موسي گفت: پس همين الان مي‎خواهم بميرم، پروردگارا! از تو درخواست مي‎كنم فاصله‎ام با بيت‎المقدس هنگام وفاتم باندازه‎ي فاصله‌ي پرتاب يك سنگ باشد.

پيامبر فرمودند: به خدا قسم اگر اكنون آنجا بودم قبر موسي را به شما نشان مي‎دادم كه در كنار راه بر تپه‎ي كوچك و قرمز رنگي قرار دارد.

**فوائد:**

1. انبيا در انتخاب ماندن در اين دنيا و يا پيوستن به بهشت و رفيق اعلي مختارند. چنانكه پيامبر رفيق اعلي را انتخاب نمودند حيات دنيا هر چه طولاني باشد روزي به اتمام خواهد رسيد و هيچ موجودي از مرگ نجات پيدا نخواهد كرد و اگر نجاتي بود انبيا و رسل نجات مي‎يافتند.
2. ملك‎الموت به نزد موسي آمده و اظهار كرد مي‎خواهد جانش را بگيرد، موسي براي اينكه انساني را ديد كه بدون اجازه وارد خانه‌اش شده است و چون قدرت و توانايي بدني زيادي داشت به تصور اينكه ملك‎الموت يك انسان مي‎باشد، سيلي محكمي به صورت او زد كه چشم(به شكل بشري) او از حدقه بيرون آمد.[[92]](#footnote-93) البته فرشتگان در چهره‌ي بني آدم به نزد ابراهيم ولوط آمدند كه در ابتدا فرشتگان را نشناختند واگر ابراهيم آنها را مي‌شناخت خوردني به نزد آنها نمي‌آورد ولوط نيز اگر آنها را مي‌شناخت از آنها بر قومش نمي‌ترسيد.

بايد بدانيم كه اولاً ملك‎الموت بصورت بشر آمده بود چون اگر بصورت حقيقي آشكار مي‎گشت هرگز موسي قدرت و توانايي دست بلند كردن بر او را نداشت، و ثانياً اين خشم و عصبانيت موسي لازمه‎ي حيات او بود زيرا در قومي مبعوث شده بود كه معناي نرمي و لطافت، محبت، حق و حق‎جويي را نمي‎دانستند بلكه تمام امور آنها فقط لجاجت و عنادت بود همانطور كه قرآن به اين صفات بني‎اسرائيل اشاره كرده و خشم خداوند را بر آنها بيان مي‎دارد.

1. هنگامي كه ملك‎الموت بار ديگر آمد و دستور خداوند را به موسي ابلاغ نمود موسي ديد كه چشمش به حالت عادي قبلي برگشته است متوجه شد او مأمور خداوند است، پس تسليم ملك‎الموت شد **«فَشَمَّهُ شَمَّةً فَقَبَضَ رُوحَهُ»**[[93]](#footnote-94)

به سبب همين حادثه ملك‎الموت از آن به بعد براي قبض روح آشكار نمي‎گرد.

**« قَدْ كَانَ مَلَكُ الْمَوْتِ يَأْتِي النَّاسَ عِيَانًا فَأَتَى مُوسَى فَلَطَمَهُ فَفَقَأَ عَيْنَهُ … وَكَانَ (بعد ذلك) يَأْتِي النَّاسَ خُفْيَةً»**[[94]](#footnote-95)

1. در اين حادثه اگر فضل، كرامت و شخصيت اين پيامبر اولواالعزم نبود ملك‎الموت با او برخورد ديگري مي‎نمود همانطور كه به خداوند گفت: « **وَلَوْلَا كَرَامَتُهُ عَلَيْكَ لَعَنُفْتُ بِهِ (لَشَقَقْتُ عَلَيْهِ)»**[[95]](#footnote-96)

اگر نزد تو بزرگوار نبود او را تكه پاره و قطعه قطعه مي‎كردم.

1. اين حديث دليلي است براي استحباب دفن در اماكن مقدس چنانچه موسي از خداوند درخواست نمود و امام بخاري بابي كه اين حديث را درآن روايت نموده است چنين نامگذاري نموده است: (**باب من الدفن في الأرض المقدسه أو نحوها)**[[96]](#footnote-97)

منظور از سرزمين مقدس: مكه، مدينه، بيت المقدس مي‎باشد.

علما مي‎گويند موسي درخواست نمود كه قبرش نزديك بيت‎المقدس باشد، نه در داخل شهر، زيرا مي‎ترسيد قبرش مشهور گشته و مردم به فتنه بيفتند.[[97]](#footnote-98)

روزي كه همه جان مي‎سپارند

روزي خواهد رسيد كه همه خواهند مرد. و اين همان روزي است كه خداوند ندا مي‎دهد: ﴿ ﴾ «امروز پادشاهي و حكومت از آن كيست» و چون هيچ جواب دهنده‎اي يافت نمي‎شود خداوند مي‎فرمايد: ﴿ ﴾ [غافر: 16] «از آن خداي يكتا و چيره‎ي توانا است».

براي علما نظر ديگري در مورد زمان نداي خداوند ﴿ ﴾ وجود دارد والله اعلم بالصواب.

**عَنِ بنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قَالَ: «يُنَادِي مُنادٍ بَينِ يَدَيِ السَّاعَة يَا أَيُّهَا النَّاسُ! أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ فَيسْمَعهَا الأَحيَاءُ وَالأَموَاتُ، قَالَ وَيَنْزِلُ اللهُ إلى سَمَاءِ الدُّنيَا وَيَقُولُ لِمَنِ الْمُلكُ اليَومَ لِلَّهِ الوَاحِدِ القَهَّار»**[[98]](#footnote-99)

ابن عباس مي‎گويد: ندا دهنده‎اي در ابتداي قيامت ندا مي‎دهد اي مردم! قيامت آمده است، زندگان و مردگان آن صدا را مي‎شنوند و خداوند به آسمان دنيا آمده و مي‎گويد: امروز پادشاهي و حكومت از آن كيست؟! از آن خداي يكتا و غالب است.

منكر و نكير

بعد از دفن ميت دو فرشته براي سؤال كردن از ميت مي‎آيند كه به آن دو فرشته، منكر و نكير مي‎گويند.

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَة َ** **قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله**  **: «إِذَا قُبِرَ الْمَيِّتُ أَوْ قَالَ أَحَدُكُمْ أَتَاهُ مَلَكَانِ أَسْوَدَانِ أَزْرَقَانِ يُقَالُ لِأَحَدِهِمَا الْمُنْكَرُ وَالْآخَرُ النَّكِير »**[[99]](#footnote-100)

از أبوهريره‎ روايت شده است كه رسول اكرم فرمودند: وقتي ميت دفن شد دو فرشته‌ي سياه رنگ با چشمان آبي به نزد او مي‎آيند كه به يكي از آنها منكر و به ديگري نكير گفته مي‎شود.

**عَنْ أَنَسٍ**  **قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله**  **:« إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ أَتَاهُ مَلَكٌ فَيَقُولُ لَهُ مَا كُنْتَ تَعْبُدُ ،فَإِنْ اللَّهُ هَدَاهُ ،قَالَ: كُنْتُ أَعْبُدُ اللَّهَ فَيُقَالُ لَهُ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُل، فَيَقُولُ هُوَ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ فَمَا يُسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ غَيْرِهَا، فَيُنْطَلَقُ بِهِ إِلَى بَيْتٍ كَانَ لَهُ فِي النَّارِ فَيُقَالُ لَهُ: هَذَا بَيْتُكَ كَانَ لَكَ فِي النَّارِ وَلَكِنَّ اللَّهَ عَصَمَكَ وَرَحِمَكَ فَأَبْدَلَكَ بِهِ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ، فَيَقُولُ: دَعُونِي حَتَّى أَذْهَبَ فَأُبَشِّرَ أَهْلِي فَيُقَالُ لَهُ: اسْكُنْ، وَإِنَّ الْكَافِرَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ أَتَاهُ مَلَكٌ فَيَنْتَهِرُهُ فَيَقُولُ لَهُ: مَا كُنْتَ تَعْبُدُ، فَيَقُولُ: لَا أَدْرِي فَيُقَالُ لَهُ: لَا دَرَيْتَ وَلَا تَلَيْتَ، فَيُقَالُ لَهُ: فَمَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُل، فَيَقُولُ: كُنْتُ أَقُولُ مَا يَقُولُ النَّاسُ، فَيَضْرِبُهُ بِمِطْرَاقٍ مِنْ حَدِيدٍ بَيْنَ أُذُنَيْهِ فَيَصِيحُ صَيْحَةً يَسْمَعُهَا الْخَلْقُ غَيْرُ الثَّقَلَيْنِ »**[[100]](#footnote-101)

از انس روايت شده است كه رسول اكرم فرمودند: وقتي بنده مؤمن دفن شد فرشته‎اي بر او وارد مي‎شود و به او مي‎گويد چه چيزي را مي‌پرستيدي ؟ پس اگر خدا او را هدايت كرده مي‎گويد: خداوند را مي‎پرستيدم، و به او گفته مي‌شود در مورد مردي كه در ميان شما ظهور كرد چه مي‎گفتي؟ مي‎گويد او بنده‌ي خدا و فرستاده‌ي اوست. بعد از اين از او سؤالي نمي‌شود و او به طرف خانه‌اي كه در جهنم است برده مي‎شود و به او گفته مي‎شود اين خانه‌ي تو است ليكن خداوند بر تو رحم كرده و تو را از آن نجات داده و آن را به خانه‌اي در بهشت تبديل كرده است پس مرده مي‎گويد: اجازه دهيد به نزد خانواده‎ام رفته و آنها را با خبر كنم پس به او گفته مي‎شود آرام باش.

و وقتي كافري دفن شد فرشته‌اي بر او وارد شده و او را توبيخ مي‎كند و به او مي‎گويد: چه چيزي را عبادت مي‎كردي؟ مي‎گويد: نمي‎دانم. پس به او گفته مي‎شود ندانستي و نخواندي؟!

سپس به او گفته مي‎شود در مورد مردي كه ميان شما ظهور كرد چه مي‎گفتي؟ جواب مي‎دهد آنچه را مي‎گفتم كه مردم مي‎گفتند، سپس با چكشي آهني ضربه‎اي در بين دو گوشش زده مي‎شود و او فرياد و نعره‎اي مي‎كشد كه تمامي مخلوقات بجز انس و جن صداي او را مي‎شنوند.

**عَنْ عَائِشَةَ رَضيَ اللهُ عَنها قَالَتْ :جَاءَتْ يَهُودِيَّةٌ فَاسْتَطْعَمَتْ عَلَى بَابِي فَقَالَتْ: أَطْعِمُونِي أَعَاذَكُمْ اللَّهُ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ وَمِنْ فِتْنَةِ عَذَابِ الْقَبْرِ، قَالَتْ :فَلَمْ أَزَلْ أَحْبِسُهَا حَتَّى جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ فَقُلْتُ :يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا تَقُولُ هَذِهِ الْيَهُودِيَّةُ قَالَ: وَمَا تَقُولُ؟ قُلْتُ: تَقُولُ أَعَاذَكُمْ اللَّهُ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ وَمِنْ فِتْنَةِ عَذَابِ الْقَبْرِ قَالَتْ: عَائِشَةُ فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ فَرَفَعَ يَدَيْهِ مَدًّا يَسْتَعِيذُ بِاللَّهِ مِنْ فِتْنَةِ الدَّجَّالِ وَمِنْ فِتْنَةِ عَذَابِ الْقَبْرِ ثُمَّ قَالَ أَمَّا فِتْنَةُ الدَّجَّالِ فَإِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيٌّ إِلَّا قَدْ حَذَّرَ أُمَّتَهُ وَسَأُحَذِّرُكُمُوهُ تَحْذِيرًا لَمْ يُحَذِّرْهُ نَبِيٌّ أُمَّتَهُ إِنَّهُ أَعْوَرُ وَاللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَيْسَ بِأَعْوَرَ مَكْتُوبٌ بَيْنَ عَيْنَيْهِ كَافِرٌ يَقْرَؤُهُ كُلُّ مُؤْمِنٍ فَأَمَّا فِتْنَةُ الْقَبْرِ فَبِي تُفْتَنُونَ وَعَنِّي تُسْأَلُونَ فَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ الصَّالِحُ أُجْلِسَ فِي قَبْرِهِ غَيْرَ فَزِعٍ وَلَا مَشْعُوفٍ ثُمَّ يُقَالُ لَهُ فِيمَ كُنْتَ فَيَقُولُ فِي الْإِسْلَامِ فَيُقَالُ مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي كَانَ فِيكُمْ فَيَقُولُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَصَدَّقْنَاهُ فَيُفْرَجُ لَهُ فُرْجَةٌ قِبَلَ النَّارِ فَيَنْظُرُ إِلَيْهَا يَحْطِمُ بَعْضُهَا بَعْضًا فَيُقَالُ لَهُ انْظُرْ إِلَى مَا وَقَاكَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ ثُمَّ يُفْرَجُ لَهُ فُرْجَةٌ إِلَى الْجَنَّةِ فَيَنْظُرُ إِلَى زَهْرَتِهَا وَمَا فِيهَا فَيُقَالُ لَهُ هَذَا مَقْعَدُكَ مِنْهَا وَيُقَالُ عَلَى الْيَقِينِ كُنْتَ وَعَلَيْهِ مِتَّ وَعَلَيْهِ تُبْعَثُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ وَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ السَّوْءُ أُجْلِسَ فِي قَبْرِهِ فَزِعًا مَشْعُوفًا فَيُقَالُ لَهُ فِيمَ كُنْتَ فَيَقُولُ لَا أَدْرِي فَيُقَالُ مَا هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي كَانَ فِيكُمْ فَيَقُولُ سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ قَوْلًا فَقُلْتُ كَمَا قَالُوا فَتُفْرَجُ لَهُ فُرْجَةٌ قِبَلَ الْجَنَّةِ فَيَنْظُرُ إِلَى زَهْرَتِهَا وَمَا فِيهَا فَيُقَالُ لَهُ انْظُرْ إِلَى مَا صَرَفَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْكَ ثُمَّ يُفْرَجُ لَهُ فُرْجَةٌ قِبَلَ النَّارِ فَيَنْظُرُ إِلَيْهَا يَحْطِمُ بَعْضُهَا بَعْضًا وَيُقَالُ لَهُ هَذَا مَقْعَدُكَ مِنْهَا كُنْتَ عَلَى الشَّكِّ وَعَلَيْهِ مِتَّ وَعَلَيْهِ تُبْعَثُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ يُعَذَّبُ .** [[101]](#footnote-102)

از أم المؤمنين عايشه رضي الله عنها روايت شده كه مي‎گويد: زني يهودي به در خانه‎ام آمد و طلب غذا نمود و گفت: به من غذا بدهيد خداوند شما را از فتنه‌ي دجال و فتنه‌ي عذاب قبر نجات دهد عايشه رضي الله عنها گفت: او را همچنان نگه داشتم تا اينكه رسول الله آمد، گفتم: اي رسول الله اين زن يهودي چه مي‎گويد؟ فرمودند: مگر چه مي‎گويد؟ گفتم مي‎گويد: خداوند شما را از فتنه‌ي دجال و فتنه‌ي عذاب قبر نجات دهد، عايشه رضي الله عنها گفت: سپس رسول اكرم ايستاده و دو دستش را بلند كردند و از فتنه‎ي دجال و فتنه‎ي عذاب قبر به خدا پناه بردند سپس فرمودند: اما فتنه‌ي دجال، هيچ پيامبري نبوده مگر اينكه امت و پيروان خود را از فتنه‌ي آن بر حذر داشته است و من شما را از علامتي كه در دجال وجود دارد با خبر مي‎كنم كه هيچ پيامبري امت و پيروان خود را از اين علامت با خبر نكرده است. به درستي يك چشم او كور است و به راستي كه خداوند چنين نيست، بين دو چشمش «كافر» نوشته شده و تمامي مؤمنان آن را مي‎خوانند.

اما فتنه‎ي قبر، درباره‌ي پيامبري من مورد آزمايش و سؤال قرار مي‎گيريد، اگر ميت انساني صالح و نيكوكار باشد در قبر نشسته و هيچ ناراحتي و ترسي ندارد و به او گفته مي‎شود دينت چه بود؟ مي‎گويد: دينم اسلام بود، ‎گفته مي‎شود آن مردي كه ميان شما بود چه كسي بود؟ جواب مي‎دهد: او محمد رسول خدا بود، و پروردگار، او را با دلايل روشن و آشكار فرستاد، و ما او را تصديق نموديم. پس دريچه‎اي از آتش به روي او گشوده شده و او به سوي آن نگاه مي‎كند كه آتشي است هولناك و درهم پيچيده كه همديگر را مي‎خورند، و به او گفته مي‎شود: ببين و بنگر به آنچه خداوند تو را از آن نجات داده سپس دريچه‎اي از بهشت بسوي او باز مي‎گردد به گلها و آنچه در بهشت وجود دارد نگاه مي‎كند و به او گفته مي‎شود: اين جايگاه و مسكن تو است، تو بر يقين و بر حق بودي، و بر آن دنيا را وداع گفتي، و بر آن إن شاء الله (به خواست خدا) زنده و محشور خواهي شد.

و اگر انساني بدكار باشد در حالي كه ترس و ناراحتي قلب او را فرا گرفته در قبر مي‎نشيند و به او گفته مي‎شود در دنيا چه مي‎گفتي؟ جواب مي‎دهد شنيدم مردم چيزي مي‎گفتند و من آنچه مردم مي‎گفتند تكرار مي‎كردم. سپس دريچه‎اي از بهشت بسوي او باز مي‎شود و او به گلها و آنچه در آن مي‎باشد نگاه مي‎كند، و به او گفته مي‎شود: ببين و بنگر به آنچه خدا تو را از آن محروم كرده است، و دريچه‎اي از جهنم به روي او گشوده مي‎شود و آتش را مي‎بيند كه در هم پيچيده و زبانه مي‎كشد، به او گفته مي‎شود: اين مسكن و جايگاه تو است، حقيقتاً كه بر شك و ترديد بودي، و بر آن مردي، و بر آن در روز قيامت زنده و محشور خواهي شد، سپس در قبر به او عذاب داده مي‎شود.

منظور از سؤال كردن دو فرشته در قبر اين نيست كه اگر دفن نشد از او سؤال نمي‎كنند بلكه مقصود هر جايي است كه شخص بعد از مرگ در آن قرار مي‎گيرد خواه قبر، هوا، دريا، شكم حيوانات و غيره باشد.

و چون اكثر مردگان در قبر گذاشته مي‎شوند گفته مي‎شود سؤال آنها در قبر مي‎باشد.

كاتبين اعمال انسان

﴿ ﴾ [الإنفطار: 10- 12]

«بدرستي كه نگهباناني بر شما گمارده شده‎اند، نگهباناني محترم كه پيوسته اعمال را مي‎نويسند، و هر كاري را كه مي‎كنيد مي‎دانند».

و خداوند اين فرشتگان را با وصف **«كراماً»** ياد نموده است تا انسان بيشتر مراقب اعمال خويش باشد زيرا هر قدر ناظر بر اعمال انسان شخصيت والاتري داشته باشد انسان بيشتر مواظب خود مي‎شود و از انجام گناه خودداري مي‎نمايد.

فرشتگان اعمال انسانها را نزد خود در دفاتري ثبت و ضبط كرده و براي هر فردي پرونده‎اي تشكيل مي‎دهند سپس روز قيامت اين پرونده‎ها به معرض نمايش گذاشته مي‎شود.

﴿ ﴾ [ق: 16- 18]

«ما انسان را آفريده‎ايم و مي‎دانيم كه در خاطرش چه مي‎گذرد و چه انديشه‎اي در سر دارد و ما از شاهرگ گردن به او نزديكتريم. بدانگاه كه دو فرشته در سمت راست و سمت چپ انسان نشسته‎اند انسان هيچ سخني را بر زبان نمي‎آورد مگر اينكه فرشته‎اي مراقب و آماده براي دريافت و نگارش آن سخن است و اعمال او را دريافت مي‎دارند و ثبت و ضبط مي‎كنند».

حسن بصري درباره‎ي اين فرموده‎ي خداوند ﴿ ﴾ مي‎گويد: اي بني آدم، كتابي برايت گسترده و باز شده است و دو فرشته‎ي بزرگواري بر تو گمارده شده‎اند: يكي در سمت راست و ديگري در سمت چپ، فرشته‌ي سمت راست مأمور ثبت و ضبط اعمال نيك، و فرشته‎ي سمت چپ مأمور ثبت و ضبط اعمال بد است. پس كم يا زياد هر طور كه مي‎خواهي عمل كن و هنگامي كه بميري نامه‌ي اعمالت پيچيده مي‎شود و با تو در گور همراه است و به گردنت آويخته مي‎شود تا روز قيامت كه زنده شوي و از گور در آيي، در اين هنگام خداوند مي‎فرمايد:

﴿ ﴾[[102]](#footnote-103)

«ما اعمال هر كسي را به گردنش آويخته‎ايم و در روز قيامت كتابي را براي وي بيرون مي‎آوريم آن را در برابر خود باز و گشوده مي‌بيند. كتابت را بخوان كافي است كه امروز خودت حسابگر خود باشي».

**توجه:** در ميان عامه‎ي مردم اين دو فرشته بنام رقيب و عتيد مشهورند در حالي كه رقيب و عتيد دو صفت براي هر كدام از دو فرشته مي‎باشد.

رقيب يعني: مراقب و ناظر

عتيد يعني: آماده

**عَن أَبِي اُمَامَةَ أَنَّ رَسولَ الِلهِ قَالَ: «اَنَّ صَاحِبَ الشِّمالِ لَيَرفَعُ القَلَمَ سِتَّ سَاعَاتٍِ عَنِ العَبدِ الْمُسْلِمِ الْمُخْطِيءِ، فإِن نَدِمَ وَاستَغفَرَ اللهَ مِنْهَا اَلقَاها وَاِلَّا كُتِبَتْ وَاحِدَةٌ.»**[[103]](#footnote-104)

از أبو أمامه روايت است كه پيامبر‎ فرمودند: فرشته‎ي سمت چپ تا شش ساعت قلم را بالا برده و از نوشتن خطاي بنده‎ي مسلمان دست نگه مي‎دارد اگر توبه و استغفار نمود آن را نمي‎نويسد و اِلا يك گناه برايش ثبت خواهد نمود.

آيا ملائكه همه چيز را مي‎نويسند؟

ظاهر آيات نشان مي‎دهد كه فرشتگان تمام حركات و سكنات انسان را ثبت و ضبط مي‎كنند آيه: ﴿ ﴾ [ق: 18]

«انسان هيچ سخني را بر زبان نمي‎راند مگر اينكه فرشته‎اي، مراقب و آماده (براي دريافت و نگارش آن سخن) است».

چون **(مِن قَولٍ)** در سياق نفي آمده و ما قبل آن لفظ **(من)** ذكر شده است خود نص صريحي است بر اينكه آيه دلالت بر عموم دارد كه همه‎ي الفاظ ادا شده ثبت مي‎گردد.

نظر بعضي علما بر اين است كه حتي آه و ناله بيمار نيز نوشته مي‎شود. ابن كثير نقل مي‎كند كه امام احمد در وقت بيماري ناله مي‎كرد از طاووس بن كيسان به گوشش رسيد كه فرشته حتي صداي ناله‎هاي بيمار را مي‎نويسد امام احمد بعد از آن از ناله كردن خودداري مي‎كرد.

و اين قول (نوشته شدن كليه‎ي اعمال توسط فرشته‎ها) صحيح‎تر مي‎باشد. والله اعلم

و نظر بعضي از علما بر اين است كه فرشتگان فقط اعمال داراي ثواب و عقاب را مي‎نويسند، البته همه‌ي علما اجماع بر اين است كه محاسبه فقط در مورد اعمالي كه مستوجب ثواب و عقاب است صورت مي‎گيرد[[104]](#footnote-105) ولي مناسب شخص مؤمن و مسلمان نيست كه پرونده‌ي اعمال خويش را از آنچه برايش سود و نفعي ندارد پر بنمايد.

به فرموده‎ي پيامبر : **«** **مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ »**[[105]](#footnote-106) از نيكي اسلام شخص مسلمان اين است كه آنچه به او ارتباطي ندارد ترك كند.

مسائلي كه شامل «**مَا لاَيَعنِيهِ** » مي‎شود:

الف) گفتگوهاي بي‎مورد.

ب) سخن و بحث از اموري كه ارتباط به دين ، دنيا و امور زندگي فردي شخص نداشته باشد.

ج) حريص بودن بر شناخت امور ديگران و دخالت در امور شخصي و خانوادگي كساني كه هيچ ارتباطي به او ندارد. همچون جملات كليشه‌اي و روزمره‎ي مردم: فلاني چه كار مي‎كند؟ از كجا در مي‎آورد؟ كجا صرف مي‎كند؟ …

د) زياده روي در سخنهاي مباح مثل مبالغه و تعريف زياد و آب و تاب دادن به سفر مباحي كه داشته است.

لذا شايسته است كه انسان مؤمن حرف خيري زده يا سكوت رعايت كند زيرا كليه‎ي حركات و الفاظ تلفظ شده، ثبت و ضبط مي‎گردد و در روز قيامت همه‎ي آنها را در پرونده‎ي خويش مشاهده خواهد كرد.

و خداوند مي‎فرمايند: كفار روز قيامت زماني كه عملكرد كوچك و بزرگ و ناشايست خويش را جلو رويشان مي‎بينند آه حسرت و ندامت سر مي‌دهند.

﴿ ﴾ [الكهف: 49]

«واي بر ما! اين چه كتابي است كه هيچ عمل كوچك و بزرگي را رها نكرده است و همه را بر شمرده است (به ثبت و ضبط آن مبادرت ورزيده است)».

برادر و خواهر مسلمانم، گاهي كتابي را مطالعه مي‎كنيم و از خواندنش لذت برده و مؤلف را مورد تحسين قرار مي‎دهيم و بر عكس چه بسا از بعضي مؤلفين و خبرنگاران بدمان مي‎آيد و از جمله بنديهاي آنها و نوشته‎هاي پوچ و بي‎ارزش آنها انتقاد مي‎كنيم كه چرا اوقات مردم را با نوشته‎هاي پوچ و بي‎ارزش ضايع مي‎كنند؟! اگر برخورد ما با اين مؤلفين چنين است، بايد بدانيم كه در روز قيامت وقتي همه محشور مي‎شوند از تك تك مؤلفين سؤال مي‎شود و تو هم جزء مؤلفين و نويسندگان مي‎باشي!!

بله! مؤلف و نويسنده‎ي اعمال و گفتار خودت مي‎باشي و آنجاست كه كتابت بدستت داده مي‎شود: نويسنده توئي و بس !!

﴿ … …﴾ [الحاقة: 19- 25]

اگر نوشته‎هاي زيبا داري خوشا به حالت و صدا مي‎زني و همه را خبر مي‎دهي: ﴿ ﴾ «بيائيد پرونده اعمالم را بخوانيد» افتخار مي‎نمايي و سربلندي وگرنه واي بر تو، جاي تأسف است كه بعضي از نويسندگان در آنجا نداي حسرت سر مي‎دهند:

﴿ ﴾ «مي‎گويد‎ اي كاش هرگز نامه‎ي اعمالم به من داده نمي‎شد» نمي‎خواهد كتابش را ببيند و بخواند.

برادر و خواهر مؤمن بياييم نويسنده‎ي خوبي باشيم و با گفتار و كردار شايسته از نو كتابي بنويسيم كه ما را سر بلند و سر افراز ميدان محشر نمايد و بتوانيم آن كردارهاي نادرست را پاك نماييم. هنوز دير نشده است، بايد بدانيم كه اين دنيا با تمام پيچ و تاب و پستي و بلندي‎هايي كه دارد خواهد گذشت و روزي فرا خواهد رسيد كه در پيشگاه اَحكَم الاحاكِميِن قرار گرفته و به ريز و درشت اعمالمان رسيدگي خواهد شد. پس لحظه‎اي بينديشيم مبادا در آن روز جزء كساني باشيم كه آه و حسرت و ندامت سر مي‎دهند.

آيا فرشتگان از درون قلب خبر دارند؟

علما از آيات و احاديث استدلال كرده‎اند كه فرشتگان از بعضي از اعمال دروني انسان خبردار مي‎شوند.

الف- ﴿ ﴾ [الإنفطار: 12] «مي‎دانند آنچه شما انجام مي‎دهيد».

فهميدن فرشته‎ها مي‎تواند به إذن و خواست خدا، شامل اعمال ظاهر و باطن شود.

ب - در صحيح مسلم ابوهريره از رسول الله روايت مي‎كند كه خداوند خطاب به فرشته‎ها مي‎فرمايند:

**« إِذَا هَمَّ عَبْدِي بِسَيِّئَةٍ فَلَا تَكْتُبُوهَا عَلَيْهِ فَإِنْ عَمِلَهَا فَاكْتُبُوهَا سَيِّئَةً وَإِذَا هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا فَاكْتُبُوهَا حَسَنَةً فَإِنْ عَمِلَهَا فَاكْتُبُوهَا عَشْرًا »**[[106]](#footnote-107)

هنگامي كه بنده‎ام قصد عمل بدي نمود آن را برايش ننويسيد پس اگر بدان عمل كرد تنها يك گناه برايش ثبت كنيد و هنگامي كه قصد عمل نيكي نمود ولي آن را انجام نداد، برايش يك حسنه بنويسيد و اگر بدان عمل نمود ده حسنه برايش بنويسيد.

پس معلوم شد قصد و اراده **(هَمَّ)** براي فرشته معلوم و آشكار مي‎باشد البته به إذن خدا كه او را آگاه نمايد و فرشتگان فقط قصد و اراده را مي‎فهمند اما بقيه امور دليلي براي آن وجود ندارد.

و اين درك فرشته همانند بعضي از امور غيبي است كه انبياء به اذن خداوند از آنها آگاه مي‎شوند.

﴿ ﴾ [الجن: 27- 26]

«خداوند داننده‎ي غيب و نهان است و هيچ كس را از علوم غيبي خويش آگاه و مطلع نمي‎سازد جز پيامبري كه خدا از او راضي و خشنود باشد، همانا خدا محافظان و نگهباناني در پيش رو و پشت سر او قرار داده است».

و رسول يا فرستاده در جمله‎ي **«اِلاَّ مَنِ ارْتَضَي مِن رَّسُولٍ»** مي‎تواند فرشته يا پيامبري باشد. كه به إذن خداوند از مسئله‎ي پنهاني خبردار مي‎شوند.

خداوند به كاتبين دستور مي‎دهد!

**عَن عُقْبَةِ بن عَامِرَ الجُهَنِيّ**  **قَاَل، قَالَ رَسولُ الله : «لَيْسَ مِنْ عَمَلِ يَوْمٍ إِلَّا وَهُوَ يُخْتَمُ عَلَيْهِ فَإِذَا مَرِضَ الْمُؤْمِنُ قَالَتْ الْمَلَائِكَةُ يَا رَبَّنَا عَبْدُكَ فُلَانٌ قَدْ حَبَسْتَهُ فَيَقُولُ الرَّبُّ عَزَّ وَجَلَّ اخْتِمُوا لَهُ عَلَى مِثْلِ عَمَلِهِ حَتَّى يَبْرَأَ أَوْ يَمُوتَ»**[[107]](#footnote-108)

از عقبه بن عامر جهني روايت است كه پيامبر فرمودند: كليه‎ي اعمال روزانه‎ي هر فرد بر آن مهري زده مي‎شود، هنگامي كه مؤمني بيمار مي‎شود فرشته‎ها مي‎گويند: پروردگارا! فلان بنده‎ات را به دليل بيماري از عبادت نگه داشته‎اي. خداوند مي‎فرمايد: مادامي كه او بيمار است اعمالي را كه در حال سلامتي انجام مي‎داد برايش بنويسيد تا شفا پيدا كرده يا وفات كند.

اشعس صنعاني مي‎گويد: صبح زود به سوي مسجد دمشق حركت كردم. در راه شداد بن اوس و صنابحي را ملاقات كردم گفتم: خدا شما را مورد رحمتش قرار دهد كجا مي‎رويد؟ گفتند: قصد ملاقات برادري بيمار را داريم. به همراه آنها حركت كردم تا به منزل آن بيمار رسيديم به او گفتند: چگونه شب را صبح نمودي گفت: به فضل و نعمت خدا شب را بخوبي به صبح رساندم. شداد گفت: تو را بشارت باد از پيامبر شنيدم كه مي‎فرمود:

**«إنَّ اللهَ تَعَالَي يَقُولُ: إِذَا ابتَلَيتُ عَبْداً مِّنْ عِبَادِي مُؤمِناً، فَحَمَدَنِي وَصَبَرَ عَلَي مَاابْتَليتُهُ بِه فَإِنَّهُ يَقُومُ مِن مَّضجَعِهِ ذَلِكَ كَيَومِ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ مِن الخَطَايَا، وَيَقُولُ الرَّبُّ لِلحَفَظَة: اِنِّي اَنَا قَيَّدْتُ عَبْدِي هذَا وَابْتَلَيتُه فَاَجِرُوا لَهُ مِنَ الأَجْرِ مَا كُنْتُم تُجْرُونَ لَهُ قَبلَ ذَلِكَ وَهُو صَحِيحٌ»**[[108]](#footnote-109)

خداوند متعال مي‎فرمايند: هنگامي كه بنده‎اي از بندگان مؤمنم را بيمار نموده و مورد آزمايش قرار دادم و او بر بيماريش صبر نمود. از بستر بيماريش بلند مي‎شود در حالي كه گناهانش پاك شده همانند روزي كه از مادرش تولد شده است. خداوند به فرشتگان موكل او مي‎گويد: همانا من او را بيمار و از كارش باز داشتم پس به او اجر و پاداش دهيد آن گونه كه در هنگام صحت و سلامتي به او اجر و پاداش مي‎داديد.

فصل دوم:
فرشته‎هاي ديگر

1- مالك : نگهبان و مسئول جهنم

**عَنْ سَمُرَة َ قَالَ، قَالَ النَّبِيُّ**  : **«رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي قَالَا الَّذِي يُوقِدُ النَّارَ مَالِكٌ خَازِنُ النَّارِ وَأَنَا جِبْرِيلُ وَهَذَا مِيكَائِيلُ».**[[109]](#footnote-110)

از سمره روايت است كه پيامبر فرمودند: ديشب دو مرد نزدم آمدند و گفتند: كسي كه جهنم را روشن نگه مي‎دارد، مالك، نگهبان جهنم مي‎باشد و من جبرئيل و اين ميكائيل است.

زماني كه دوزخيان تمام راه‎هاي نجات را به روي خودشان مسدود ديده و از همه جا قطع اميد كرده فرياد مي‎كشند و مالك را به فرياد مي‎خوانند:

﴿ ﴾ [الزخرف: 77]

«جهنميان فرياد مي‎زنند، اي مالك آرزو داريم پروردگارت ما را بميراند، مالك مي‎گويد: شما در اين جا ماندني هستيد».

**«ماكثون»** از ريشه‌ي «مكث» در اصل به معناي توقف توأم با انتظار است و شايد اين تعبير، يك نوع استهزاء از سوي مالك براي جهنميان باشد. همان طوري كه در جواب فردي كه تقاضايي دارد كه مستحق آن نيست مي‎گوييم منتظر باش!!

**عَنْ عَبد اللهِ بن عمروٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قَالَ: « إِنَّ أَهْلَ النَّارَ يَدْعُونَ مَالِكاً فَلا يُجِيبُهُمْ أَربَعِينَ عَامًا ثُمَّ يَقُولُ: ﴿** **﴾ ثُمَّ يَدْعُونَ رَبَّهُم فَيَقُولُونَ ﴿** **﴾ فَلَا يُجِيبُهُم مِثلَ الدُّنيَا ثُمَّ يَقُولُ ﴿** **﴾ ثُمَّ يَيْأَسِ القَومَ فَمَا هُوَ إِلَّا الزَّفِيرُ وَالشَّهِيقُ تُشْبِهُ أَصْوَاتُهُم أَصْوَاتُ الحَمِيرَ أَوَّلُهَا شَهِيقٌ وَآخِرُهَا زَفِيرُ.** [[110]](#footnote-111)

عبدالله بن عمرو مي‎گويد: همانا جهنميان، مالك (نگهبان جهنم) را صدا مي‌زنند،

اما او جوابي نمي‌دهد، بعد از چهل سال در جواب جهنميان مي‎گويد: ﴿ **﴾** شما در اين جا ماندني هستيد. سپس خداوند را صدا مي‌زنند: پروردگارا ! ما را از جهنم خارج نما، اگر دوباره تكرار كرديم قطعاً ستمگريم (مستحق عذابيم).

خداوند به اندازه‌ي تمام عمر دنيا، جوابشان را نمي‌دهد. سپس مي‌فرمايد: در دوزخ ساكت و خاموش باشيد و با من سخن نگوييد (از من دور شويد و در قعر دوزخ فرو رويد)، بعد از آن جهنميان ديگر نااميد مي‎گردند و صدائي نيست مگر ناله‌هاي طولاني دم و بازدمي‎كه شبيه صداي خران است، اولش صداي هواي سينه و آخرش صداي هواي حلق است.

زفير و شهيق: هر دو صداي فرياد و ناله‎ي كساني است كه از غم و اندوه ناله سر
مي‌دهند ناله‌اي كه تمام وجود آنها را پر مي‌كند و نشانه‎ي نهايت ناراحتي و شدت عذاب است.

جملة ﴿ ﴾ فعل امر است، معمولاً براي دور كردن سگ به كار مي‌رود و هرگاه در مورد انساني گفته شود، به معني پستي و مستحق مجازات بودن او است.

2- موكلين جهنم

قرآن اين مأمورين را زبانيه معرفي مي‎كند.

﴿ ﴾ [العلق: 18] «به زودي مأمورين دوزخ را صدا مي‎زنيم».

زبانيه جمع «زبنيه» به معناي مأمورين انتظامي، از ريشه‎ي «زبن» به معناي دفع كردن دور كردن و صدمه زدن است.

در سوره‌ي مدثر تعداد آنها 19 فرشته بيان شده است:

﴿ ﴾ [المدثر: 30]

«بر جهنم نوزده نفر (از فرشتگان عذاب) گمارده شده‌اند».

ما علت ذكر عدد نوزده را نمي‎دانيم. هر عددي كه ذكر مي‎شد فرقي نمي‎كرد و مجالي براي عقل ما نيست والله اعلم.

ليكن از آيات بعد مي‌توان فهميد كه اهدافي در آن نهفته است:

1. به فتنه انداختن كفار، زيرا كفار تعداد فرشتگان را كم دانسته و آن را مسخره مي‎كردند. ﴿ ﴾
2. به يقين رسيدن اهل كتاب، زيرا تعداد فرشتگان جهنم كه در قرآن آمده با تعداد ذكر شده‎ي در تورات و انجيل توافق دارد. ﴿ ﴾
3. ازدياد ايمان مؤمنان ﴿ ﴾

﴿ ﴾ [المدثر: 31]

«و مأمورين دوزخ را جز از ميان فرشتگان قرار نداديم و تعداد آنها را جز براي آزمايش كافران معين نكرديم تا اهل كتاب يقين و اطمينان حاصل كنند و ايمان مؤمنان افزوده گردد. و اهل كتاب و مؤمنان (در حقانيت قرآن) شك و ترديدي به خود راه ندهند. و كساني كه در دلهايشان بيماري (نفاق) است و كافران بگويند خدا از بيان اين عدد چه منظوري دارد؟! اين گونه خداوند هر كس را بخواهد گمراه مي‎سازد و هر كس را بخواهد هدايت مي‎بخشد لشكريان پروردگارت را جز او كسي نمي‎داند و اين جز هشدار و تذكري براي انسانها نيست».

هنگامي كه دوزخيان از همه جا نااميد شده و دل از همه جا كندند و در اطراف خود جز عذاب و فرشتگان عذاب چيز ديگري را مشاهده نكردند، يقين پيدا مي‎كنند كه مجازات الهي بر طرف شدني نيست و مي‎بايست انواع عذابها را بچشند ولي به اميد كم شدن عذاب رو به سوي موكلين و مأموران جهنم كرده و درخواست تخفيف مي‎كنند اگر چه يك روز هم باشد تا نفسي تازه كنند و اندكي بياسايند.

﴿ ﴾ [غافر: 49]

«و كساني كه در آتشند به نگهبانان جهنم مي‎گويند از پروردگارتان بخواهيد كه يك روز عذاب را از ما بر دارد».

3- نگهبانان بهشت [[111]](#footnote-112)

﴿ ﴾ [الزمر: 73]

«و كساني كه تقواي الهي پيشه كرده‎اند، گروه گروه به سوي بهشت برده مي‎شوند، هنگامي كه به آنجا مي‎رسند درهاي آن گشوده مي‎شود و نگهبانان بهشت به آنها مي‎گويند: سلام بر شما، به نيكي و خوبي زندگي‌كرديد پس داخل بهشت شويد و در آنجا جاودانه بمانيد».

**عَنْ أَنَسِ بن مَالِكٍ**  **قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله**  **: «آتِي بَابَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَأَسْتَفْتِحُ فَيَقُولُ الْخَازِنُ مَنْ أَنْتَ فَأَقُولُ مُحَمَّدٌ فَيَقُولُ بِكَ أُمِرْتُ لَا أَفْتَحُ لِأَحَدٍ قَبْلَك»**[[112]](#footnote-113)

از أنس بن مالك روايت است كه پيامبر فرمودند: روز قيامت به در بهشت مي‎آيم و درخواست مي‎كنم در را به رويم بگشايند نگهبان مي‎گويد تو كيستي؟ مي‎گويم: محمد، مي‎گويد: به من دستور داده شده است در را جز به روي شما به روي هيچ كسي قبل از شما باز نكنم.

**عَن عَبداللهِ بن عُمَرٍ قَالَ ، قَالَ رَسولُ اللهِ : «اَتَعلَمُ اَوَّلُ زُمرَةٍ تَدخُلُ الجَنَّةَ مِن اُمَّتِي؟ قُلتُ: اللهُ وَرسولُهُ اَعلَمُ، فَقَالَ: المُهَاجِرُونَ، يأتُونَ يَومَ القِيَامَةِ إلي بَاب الجَنَّةِ ويَستَفتِحُونَ، فَيَقُولُُ لَهُم الخَزَنَةُ: أَوَ قَد حُوسِبتُم؟ فَيَقُولُونَ: بأَيِّ شيءٍ نُحاسَبُ؟! وَإِنَّمَا كَانَت أَسيَافَُنا عَلَي عَوَاتِقِنا فِي سَبيلِ اللهِ حَتَّى مِتنَا عَلَي ذَلِكَ قَالَ: فَيُفتَحُ لَهُم فَيَقِيلُونَ فِيهِ أَرْبَعِينَ عَاماً قَبلَ أَنْ يَدخُلَهَا النَّاسُ.»**[[113]](#footnote-114)

از عبد الله بن عمر روايت است كه پيامبر فرمودند: آيا مي‎داني اولين گروه از امت من كه وارد بهشت مي‎گردند چه كساني هستند؟ گفتم: خدا و پيامبرش داناترند. فرمودند: آنها مهاجرين هستند كه روز قيامت به سوي بهشت مي‎آيند و اجازه‎ي ورود مي‎گيرند، نگهبان بهشت به ايشان مي‎گويد: آيا محاسبه شده‎ايد؟ مي‎گويند: به چه چيزي محاسبه شويم؟! در راه خدا جهاد كرده‎ايم در حالي كه شمشيرهايمان بر دوشمان بود تا اينكه در همين راه دنيا را وداع گفتيم پيامبر فرمودند: درها به رويشان گشوده مي‎شود و چهل سال قبل از اينكه مردم وارد آن گردند آنها در آن قيلوله(خواب نيمروز) مي‎كنند.

4- هاروت و ماروت

نام اين دو فرشته در سوره‌ي بقره ذكر شده و علمايي مانند ابن حزم ظاهري مي‎گويند كه آنها دو قبيله از جن مي‎باشند.[[114]](#footnote-115) اما آثار وارد شده در اين مورد ضعيف مي‎باشد.

﴿ ﴾ [البقرة: 102]

گروهي از يهوديان آنچه شياطين در باره‎ي سلطنت سليمان مي‎گفتند باور نموده و از آنها پيروي كردند، حال آنكه سليمان هرگز كفر نورزيده است، بلكه اين شياطين بودند كه كفر ورزيدند و به مردم سحر و آن چيزي كه بر دو فرشته‎ي هاروت و ماروت در بابل فرود آمده بودند ياد مي‎دادند در حالي كه آن دو فرشته به هيچ كس چيزي را نمي‎آموختند، مگر اينكه پيشاپيش به او مي‎گفتند: ما وسيله‎ي آزمايش و امتحان مي‎باشيم پس كفر نورزيد. و مردم از آن دو فرشته رمز و رموزي ياد مي‎گرفتند كه بوسيله‎ي آن بين زن و مرد جدايي مي‎افكندند حال آنكه ايشان جز با اراده و مشيئت خداوند نمي‎توانند به كسي ضرر و زيان برسانند و آنها چيزهايي را ياد مي‎گرفتند كه به ايشان ضرر رسانده و سودي برايشان در بر‎نداشت. و هر آئينه مي‎دانستند هر كسي كه دنبال سحر و جادو باشد در آخرت بهره‎اي نخواهد داشت و چه زشت و ناپسند است آنچه را كه بخاطر آن خويشتن را فروختند، اي كاش مي‌دانستند. و اگر آنها ايمان مي‎آوردند و تقواي خدا پيشه مي‎كردند (برايشان بهتر بود) اي كاش مي‎دانستند كه پاداشِ نزد خداوند بهتر است.

در مورد دو فرشته‎ي هاروت و ماروت قصه‎هاي دروغين در ميان عامه‎ي مردم شايع است و جاي بسي تأسف است كه بسياري از وعاظ و سخنرانان بدون اينكه كوچكترين دقتي به عدم صحت روايات كنند با آب و تاب آن را براي شنوندگان خويش بيان مي‎كنند و اين تهمت ناروا را به فرشتگان خداوند روا داشته و آيه‌ي ﴿ ﴾[[115]](#footnote-116) را فراموش مي‌نمايند. «و العياذ بالله من الجهل»

يك نمونه از روايات ساختگي و دروغين را ذكر مي‎كنيم تا خوانندگان عزيز و گرامي از خواندن روايات دروغين بر حذر بوده و از نقل كردن آن جدا خودداري نمايند.

در روايت ضعيفي در مسند امام احمد چنين آمده است:

 هنگامي‌كه خداوند آدم را به سوي زمين فرستاد فرشتگان گفتند اي پروردگارا! ﴿ ﴾ [البقرة: 30]

«آيا در زمين كسي را قرار مي‌دهي كه فساد مي‎كند و تباهي راه مي‎اندازد و خونها خواهد ريخت، و حال آنكه ما به حمد و ستايش و طاعت و عبادت تو مشغوليم؟! خداوند فرمود: همانا من حقايقي را مي‎دانم كه شما نمي‎دانيد… »

فرشتگان گفتند: پروردگارا ما براي تو از بني آدم مطيع‎تر هستيم.

خداوند گفت: دو فرشته را آماده نموده تا آن دو را به زمين فرستاده و ببينيم چه عملي انجام مي‎دهند،گفتند: هاروت و ماروت، سپس به سوي زمين فرستاده شدند و زهره به صورت زني بسيار زيبا به نزد آنها آمد.

آن دو (هاروت و ماروت) از او طلب عمل فاحشه نمودند.

زهره گفت: به خدا قسم تا كلمه‌ي شرك را بر زبان نياوريد، تسليم شما نمي‎شوم. گفتند: به خدا قسم هرگز بخدا شرك نمي‎آوريم. زهره رفت و در حالي كه پسر بچه‎اي را به همراه داشت، برگشت. آنها درخواست خويش را تكرار كردند. گفت: اگر اين پسر بچه را بكشيد به خدا قسم تسليم مي‎شوم. گفتند: به خدا سوگند هرگز او را نمي‎كشيم. سپس رفت و در حالي كه ليواني از مشروب به دست داشت، برگشت. آنها درخواست خويش را تكرار نمودند. گفت: به خدا تا اين مشروب را ننوشيد هرگز تسليم نمي‎شوم آنها مشروب را سر كشيده و با او مجامعت نموده و پسر بچه را به قتل رساندند هنگامي كه از مستي بيرون آمدند زهره به آنها گفت: بخدا تمام كارهايي كه از انجام دادنش خودداري مي‎كرديد در هنگام مستي مرتكب شديد خداوند آنها را بين عذاب دنيا و آخرت مخير كرد و آنها عذاب دنيا را ترجيح دادند.[[116]](#footnote-117)

علمايي امثال ابن‎كثير، احمد شاكر و ابو‎حاتم آن را ضعيف دانسته‎اند‍‍. بدون شك آنچه كه از آيات قرآن فهميده مي‎شود آنها فرشتگان خداوند بودند كه جهت امتحان مردم به آنها سحر ياد مي‎دادند و تمام تذكرات لازمه‎ي سحر، كفر و شرك را به آنها يادآوري مي‎نمودند.

و در بعضي از اين روايتها اشاره شده است كه آنها اكنون در چاه بابل سر به زير آويزان مي‎باشند و كسي كه سنگي در اين چاه بيندازد تا آن دو فرشته از پرتاب آن سنگ قطرات آبي بنوشند از سحر و جادو در امان مي‎ماند و هر چه بخواهد برآورده مي‎شود.

همه‎ي اينها از خرافات و افسانه‎هاي دروغين مي‎باشد كه فرشتگان خداوند از اين خرافات بري و پاك هستند.

5- حاملين عرش

﴿ ﴾ [غافر: 7]

«فرشتگاني كه حامل عرشند و فرشتگاني كه گرداگرد عرش هستند به تسبيح و حمد خدا مشغولند و به او ايمان دارند و براي مؤمنان طلب آمرزش مي‎كنند».

﴿ ﴾ [الزمر: 75]

«و ملائكه را خواهي ديد كه گرداگرد عرش خدا حلقه زده‎اند و به حمد و ستايش پروردگار خود مشغولند».

﴿ ﴾ [الحاقة: 17]

«در آن روز هشت فرشته، عرش پروردگار را بر فراز سر خود حمل مي‎كنند».

**عَنْ جَابِرِ بن عَبد اللهٍ**  **قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله: « أُذِنَ لِي أَنْ أُحَدِّثَ عَنْ مَلَكٍ مِنْ مَلَائِكَةِ اللَّهِ مِنْ حَمَلَةِ الْعَرْشِ إِنَّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أُذُنِهِ إِلَى عَاتِقِهِ مَسِيرَةُ سَبْعِ مِائَةِ عَامٍ»**[[117]](#footnote-118)

از جابر بن عبد الله روايت است كه پيامبر فرمودند: به من اجازه داده شد كه از فرشته‎اي از فرشتگان خداوند، كه از حاملين عرش است سخن بگويم همانا بين لاله‎ي گوش تا دوش او فاصله‎ي هفتصد سال راه مي‎باشد.

**عَن اَنَس قَالَ قَالَ رَسُولُ الله‌ : « أُذِنَ لِي أَنْ أُحَدِّثَ عن مَلَكٍ من حَمَلَةِ العرْشِ رِجْلَاهُ فِي الأرضِ السُّفْلَى وعَلَى قَرْنِهِ العَرْشَ وَبَيْنَ شَحْمَةَ أُذُنَيْهِ وَعَاتِقِهِ خَفَقَانُ الطّيرِ سبعمائة عامٍ يقولُ ذَلِكَ المَلَكْ سُبْحَانَكَ حَيْثُ كُنْتَ »[[118]](#footnote-119)**

از انس روايت است كه رسول الله فرمودند: به من اجازه داده شد كه از فرشته‌اي از حاملين عرش سخن بگويم كه دو پايش در پايين ترين طبقه زمين مي‌باشد و عرش بر شاخش قرار دارد و فاصله بين نرمه گوشش و شانه‌اش برابر با مسيري است كه پزنده اي سريع بال و تند پرواز در طول 700 سال طي مي‌كند و سخن آن فرشته اين مي‌باشد كه خداوند تو انجايي كه هستي پاك ومنزهي .

6- فرشته‎ي كوهها

**أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنهَا قَالَتْ لِلنَّبِيِّ :هَلْ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمٌ كَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمِ أُحُدٍ قَالَ: «لَقَدْ لَقِيتُ مِنْ قَوْمِكِ مَا لَقِيتُ وَكَانَ أَشَدَّ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمَ الْعَقَبَةِ إِذْ عَرَضْتُ نَفْسِي عَلَى ابْنِ عَبْدِ يَالِيلَ بْنِ عَبْدِ كُلَالٍ فَلَمْ يُجِبْنِي إِلَى مَا أَرَدْتُ فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي فَلَمْ أَسْتَفِقْ إِلَّا وَأَنَا بِقَرْنِ الثَّعَالِبِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَظَلَّتْنِي فَنَظَرْتُ فَإِذَا فِيهَا جِبْرِيلُ فَنَادَانِي فَقَالَ إِنَّ اللَّهَ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ وَمَا رَدُّوا عَلَيْكَ وَقَدْ بَعَثَ إِلَيْكَ مَلَكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شِئْتَ فِيهِمْ فَنَادَانِي مَلَكُ الْجِبَالِ فَسَلَّمَ عَلَيَّ ثُمَّ قَالَ يَا مُحَمَّدُ فَقَالَ ذَلِكَ فِيمَا شِئْتَ إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمْ الْأَخْشَبَيْنِ فَقَالَ النَّبِيُّ بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا.»**[[119]](#footnote-120)

از عايشه رضي الله عنها روايت است كه به پيامبر گفت: اي رسول خدا آيا روزي سخت‎تر از روز احد براي تو پيش آمده است؟ پيامبر فرمودند: محنتهاي زيادي از قومت به من رسيده است و سخت‎ترين محنتي كه از آنها به من رسيده است، روز **عَقَبَة** بود. وقتي نزد ابن عبد يالَيلِ بن عبدكُلال خواسته‎ي خود را بيان كردم اما آنچه را خواستم قبول نكردند، پس با حالت پريشاني و ناراحتي از نزد آنها رفتم، و از شدت ناراحتي متوجه نشدم كه كي به «قرن ثعالب» رسيدم پس سرم را بلند كردم ناگاه ابري را ديدم كه بر من سايه افكنده بود به آن نگاه كردم جبرئيل در ميان آن بود پس مرا ندا زد و گفت: خداوند سخنان قوم و قبيله‎ي تو، كه گفتار تو را رد كردند شنيد و اينك فرشته‎ي كوه‎ها را نزد تو فرستاده است تا آنچه را كه مي‎خواهي به او امر كني، آنگاه فرشته‎ي كوه‎ها مرا صدا كرده و بر من سلام نمود. سپس گفت: اي محمد من فرشته‎ي كوه‎هايم و هر آنچه تو بخواهي! من به فرمان تو مي‎باشم اگر مي‎خواهي تا اين دو كوه را بلند كرده و بر سر آنها فرود آورم. رسول الله فرمودند:‍ اما من اميدوارم كه خداوند از پشت آنها كساني را بيافريند كه خدا را عبادت كنند و شريك و همتايي براي خدا قرار ندهند.

 منظور از «جبلين» دو كوه نزديك مكه يعني كوه **ابوقُبَيْس** و كوهي كه مقابل آن قرار دارد مي‌باشد نه كوههاي طائف، همانطوري كه ابن حجر به آن اشاره نموده است.[[120]](#footnote-121)

7- مدافعين اماكن مقدس

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَة َ قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله : «عَلَى أَنْقَابِ الْمَدِينَةِ مَلَائِكَةٌ لَا يَدْخُلُهَا الطَّاعُونُ وَلَا الدَّجَّال**».[[121]](#footnote-122)

از ابوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: بر راههاي ورودي مدينه فرشتگاني هستند كه مانع از داخل شدن طاعون و دجال مي‎شوند.

**عَن أَنَسِ بن مَالِكٍ عَنِ النَّبيِّ قَالَ: «الْمَدِينَةُ يَأْتِيهَا الدَّجَّالُ فَيَجِدُ الْمَلَائِكَةَ يَحْرُسُونَهَا فَلَا يَقْرَبُهَا الدَّجَّالُ قَالَ وَلَا الطَّاعُونُ إِنْ شَاءَ اللَّه»**[[122]](#footnote-123)

از أنس بن مالك روايت است كه پيامبر فرمودند: دجال به سوي مدينه آمده پس فرشتگان را مي‎يابد كه از آن پاسباني مي‎كنند پس إن شاء الله به خواست خدا دجال و طاعون به مدينه نزديك نمي‎شوند.

در قصه‎ي تميم داري در صحيح مسلم چنين آمده كه دجال گفت: **«إنِّي أنَا الْمَسيحَ وإنِّي أُوشِكُ أن يُؤذَنَ لي فِي الْخُروج فَأخرُجَ فَأسيْرَ في الأرضِ فَلاَ أدَعَ قَريةً اِلاَّ هَبَطتُها في اَربَعيِن لَيلَةً غَيرَ مِكَّةَ وَطَيْبَة فَهُما مُحَرَّمتان عَلَيَّ كِلتاهُما كُلَّمَا اَرَدتُ أن اَدخُلَ وَاحِدَةً أو واحِدً مِنهُما اِستَقبَلَنِي مَلَكٌ بِيَدِه السَّيفُ صَلتًا يَصُدًُّنِي عَنها وَاِنَّ عَلي كُل نَقبٍ مِنها مَلائكةً َيَحْرُسونَها قالت قال طَعَنَ رسول الله بِمِخصَرَتِهِ فِي الْمِنبر: «هذه طَيْبَة، هَذه طَيْبَة، هذه طَيْبَة يعني المدينة».**[[123]](#footnote-124)

براستي من مسيح دجال هستم و بدون شك نزديك است به من اجازه‎ي خروج داده شود. آنگاه بيرون مي‎آيم و در زمين گردش مي‎كنم و هيچ قريه‎اي را رها نمي‎كنم مگر اين كه در چهل شب به همه‌ي آنها داخل مي‎شوم، جز مكه و طيبه كه آن دو بر من حرام است و هرگاه بخواهم وارد يكي يا هر دو شوم فرشته‎اي با شمشير با من برخورد مي‎كند فاطمه بنت قيس گفت: پيامبر پايش را به منبر زده و گفت**: «هذه طَيْبَة، هَذه طَيْبَة، هذه طَيْبَة»** اين شهر پاك، اين شهر پاك، اين شهر پاك يعني مدينه.

**عَن زَيدِ بن ثَابِتٍ قَالَ كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ نُؤَلِّفُ الْقُرْآنَ مِنْ الرِّقَاعِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **«طُوبَى لِلشَّامِ فَقُلْنَا لِأَيٍّ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ لِأَنَّ مَلَائِكَةَ الرَّحْمَنِ بَاسِطَةٌ أَجْنِحَتَهَا عَلَيْهَا»**[[124]](#footnote-125)

از زيد بن ثابت روايت است كه گفت: ما نزد رسول الله در حال جمع آوري و نوشتن قرآن بوديم كه رسول الله فرمودند: خوشا به شام. پس گفتيم به چه دليلي خوشا به شام؟ فرمودند: براي اينكه فرشتگان خداوند بالهايشان را روي شام گسترانيده‎اند.

8- فرشتگاني كه مأمور حمل تابوت (صندوق) مي‎باشند

﴿ ﴾ [البقرة: 248]

«و پيغمبرشان به آنان گفت: نشانه‎ي حكومت او اين است كه صندوقي بسوي شما خواهد آورد كه آرامشي از سوي پروردگارتان و يادگارهاي خاندان موسي و هارون در آن است، و فرشتگان آن را حمل مي‎كنند. در اين كار بيگمان نشانه‎اي براي شما است اگر مؤمن هستيد».

پيامبر بني اسرائيل به قوم خود گفت: كه نشانه‎ي حكومت طالوت[[125]](#footnote-126) اين است كه خداوند صندوقي را كه آنچه از موسي و هارون باقي مانده است يعني عصا، لوحها و نيز نسيمي آرام كه باعث دلگرمي و آرامش از سوي پروردگار است، در آن قرار دارد كه از شما گرفته شده است و فرشتگاني مأمور حمل آن هستند، آن را به شما باز خواهند گرداند.[[126]](#footnote-127)

9- فرشتگاني كه عيسي بر بال آنها فرود مي‎آيد

نواس بن سمعان در حديث طولاني دجال، از پيامبر نقل مي‎كند كه فرمودند: **«فَبَينَما هُو كَذلِك اذْ بَعَثَ الله المسيحَ بنَ مريم فَيَنْزِل عند المنارة البَيضاءِ شَرقي دَمِشق بَيْنَ مَهرُودَتَيْن وَاضِعاً كَفَّيهِ عَلَي اَجنِحَةِ مَلَكَين».**[[127]](#footnote-128)

در حاليكه او (دجال) بر روي زمين وجود دارد، عيسي بن مريم در سمت مشرق دمشق در كنار مناره‎ي سفيد( در حاليكه لباس سرخ كم رنگي كه بوي زعفران مي‎دهد) بر تن دارد و دستانش را بر بالهاي دو فرشته قرار داده است، فرود مي‎آيد.

10- فرشتگان مأمور اخذ و ارسال مقدرات خداوند

﴿ ﴾ [سباء: 23]

«هيچ شفاعتي در پيشگاه خدا سودمند واقع نمي‎گردد مگر شفاعت كسي كه خداوند به او اجازه‎ي ميانجي‎گري دهد. و زماني كه اضطراب از دلهاي آنها زايل گردد، (ملائكه) مي‎گويند: پروردگارتان چه دستوري صادر فرموده؟ مي‎گويند: حق را صادر كرده و او بزرگ و والا مقام است».

امام بخاري رحمه الله در صحيح خود در تفسير آيه‎ي مذكور از پيامبر نقل مي‎كند:

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَة َ** **قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله: «اِذا قَضَي الله الأمرَ فِي السَّماء ضَرَبَت الْمَلائكةُ بِأَجنِحَتَها خُضعاناً لِقَولِه كَأنَّه سلسلَة عَلَي صَفوانٍ فِإِذا فُزِّعَ عَن قُلوبِهِم قَالوا مَاذا قَال رَبُّكم قالوا لِلَّذي قال الحق وَهو العَلِي الكَبِيْر فَيَسمَعُهَا مُستَرَقُ السَّمعِ وَمُسترق السَمعِ هَكَذا بَعضُهُ فَوقَ بَعض- وَصَفَ سُفيان بِكَفِّهِ فَحَرَّفَها وَبَدَّدَ بَينَ اَصابِعِهِ- فَيَسمَعُ الكَلِمَة فَيُلقِيها إلى مَن تَحتِهِ ثُمَّ يُلقِيها الآخَرُ اِلا مَن تَحتِها حَتَّى يُلقِيَهَا عَلَي لِسان الساحِر اَوِ الكَاهِن فَرُبَّما اَدرَكَ شهاب قَبل اَن يُلقِيَها وَرُبَّما اَلقَاها قَبل اَن يُدرِكَهُ فَيَكذِبُ مَعَها مِائَةَ كَذِبَة فَيُقال اَلَيسَ قَد قَال لَنا يَومٌ كَذَا وَكَذا وَكَذا وَكَذا فَيُصَدَّقُ بِتِلكَ الكَلِمَة اَلَّتِي سَمِعَ مِنَ السَّماء.»**[[128]](#footnote-129)

ابو هريره مي‎گويد همانا پيامبر خدا فرمودند: هرگاه خداوند امري را در آسمان مقدر فرمايد فرشتگان بخاطر قول و دستور خداوند خاضعانه و با فروتني بالهايشان را به يكديگر مي‎زنند و صدايي همانند برخورد سنگ صاف و لغزنده‎اي با آهن ايجاد مي‎گردد و هنگامي كه ترس و هراس از سينه‎هاي آنها برطرف شد مي‎گويند: پروردگارتان چه فرمود؟ فرشتگان مي‎گويند: گفتار حقي را صادر نمود و او والا و بزرگوار است. پس شياطين جن در آسمان كه براي استراق سمع آمده‎اند و بر روي يكديگر ايستاده‌اند، اخبار را مي‎شنوند (سفيان يكي از راويان حديث با دست و فاصله انداختن بين انگشتان وضعيت آنها را توصيف نمود) پس كلمه‎اي را مي‎شنوند و به شيطاني كه در پايين قرار گرفته است ابلاغ مي‎كنند و به همين صورت به پايين مي‎رود تا بر زبان ساحر يا كاهن مي‎اندازند و چه بسا قبل از اينكه بر دهان ساحر يا كاهن بيندازند شهابي به آنها برخورد مي‎كند و گاهي قبل از اينكه شهاب به آنها برسد كلمه را به زبان ساحر يا كاهن مي‎رسانند و صدها دروغ به آن اضافه كرده و به يكديگر مي‎گويند مگر اين همان كلمه‎اي نيست كه امروز به ما گفتند؟ پس كاهن و ساحر به گمان اينكه كلمه ايست كه از آسمان گرفته شده است آن را باور و تصديق مي‎كند.[[129]](#footnote-130)

و در روايتي ديگر: **«إِذَا قَضَى أَمْرًا سَبَّحَ حَمَلَةُ الْعَرْشِ ثُمَّ سَبَّحَ أَهْلُ السَّمَاءِ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ حَتَّى يَبْلُغَ التَّسْبِيحُ أَهْلَ هَذِهِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا ثُمَّ قَالَ الَّذِينَ يَلُونَ حَمَلَةَ الْعَرْشِ لِحَمَلَةِ الْعَرْشِ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ فَيُخْبِرُونَهُمْ مَاذَا قَالَ قَالَ فَيَسْتَخْبِرُ بَعْضُ أَهْلِ السَّمَاوَاتِ بَعْضًا حَتَّى يَبْلُغَ الْخَبَرُ هَذِهِ السَّمَاءَ الدُّنْيَا.»**[[130]](#footnote-131)

هرگاه خداوند در آسمان دستوري صادر نمايند فرشتگان حامل عرش شروع به تسبيح و ستايش خداوند مي‎كنند و اين تسبيح به فرشتگان آسمان بعدي و بعد از آن به فرشتگان آسمان دنيا مي‎رسد سپس فرشتگاني كه به دنبال فرشتگان حاملين عرش هستند از حاملين عرش سؤال مي‎كنند پروردگارتان چه فرمود: پس آنها را نسبت به كلام خداوند آگاه مي‎كنند و به همين صورت فرشتگان آسمانها يكديگر را با خبر مي‎كنند تا خبر به فرشتگان آسمان دنيا مي‎رسد.

بخش سوم:
رابطه‎ي فرشتگان با انسانها

فصل اول:
رابطه‎ي ملائكه با آدم

فرشتگان و آدم

فرشتگان قبل از آفرينش انسان در جريان فساد ، ظلم و طغيان جنيان در زمين بودند كه خداوند آنها را مورد خشم و غضب قرار داد.

و زماني كه خداوند آدم را خلقت نمود، ملائكه از خداوند حكمت آفرينش انسان را سؤال نمودند كه قرآن محاوره‎ي آنها با خداوند را براي ما نقل مي‎كند.

﴿ ﴾ [البقرة: 30]

«زماني كه پروردگارت به فرشتگان فرمود: من در زمين جانشيني قرار مي‎دهم گفتند: آيا كسي را در زمين قرار مي‎دهي كه فساد مي‎كند و تباهي راه مي‎اندازد و خونها مي‎ريزد، و حال آنكه ما به حمد ، ستايش ، طاعت و عبادت تو مشغوليم؟ خداوند فرمود: من حقايقي را مي‎دانم كه شما نمي‎دانيد».

خداوند بعد از آفرينش انسان بر او منت نهاد و از علم بي انتهاي خويش مقدار ناچيزي را در اختيار او قرار داد.

﴿ ﴾ [العلق: 5]

«به او چيزهايي را آموخت كه نمي‎دانست».

خداوند در انسان روح دميد و به وي علم آموخت و سپس به فرشتگان دستور داد كه بر او سجده كنند.

﴿ ﴾ [ص: 71-72]

«وقتي كه پروردگارت به فرشتگان گفت: من بشري را از گِل مي‎آفرينم، هنگامي كه آن را سر و سامان دادم و آراسته و پيراسته كردم، و از روح خود در او دميدم، پس براي او سجده كنيد».

**تذكر:** همه‎ي اين آيات دلالت بر اين دارد كه آدم داراي معلوماتي بوده كه خداوند در اختيارش گذاشته بود و زماني كه پا روي كره‎ي خاكي گذاشت صاحب علم بود. متأسفانه امروزه در اذهان جوانان و نوجوانان ما جا داده‎اند كه انسان نخستين وحشي بوده و چيزي نمي‎دانسته و عكس‎ها و نقش و نگارهايي در كتاب‎ها قرار داده‎اند كه انسان را مانند يك موجود وحشي با قيافه‎اي حيواني و زشت به تصوير مي‎كشند در حالي كه خداوند اظهار مي‎دارند، ما به انسان علم داديم. بنابراين نمي‎توان كلام خداوند را با نظريات باستان شناسان كه توأم با فرضيات مي‎باشد، مقايسه نمود. زيرا اين فرضيات ثابت نبوده و هر روز در حال تغيير و تحول است. قضيه‎ي پيشرفت علم و صنعت يك قضيه‎ي نسبي است كه در هر عصر و زمان سير صعودي و نزولي داشته است ولي آيا اين دليلي بر جهالت و نقص عقل پدران و اجداد ما مي‎باشد؟! مسلماً هيچ عقل سليمي اين را نمي‎پذيرد. **رب زدنا علما.**

فرشتگان، آدم و فرزندانش را راهنمايي مي‎كنند

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَة َ** **قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله: «خَلَقَ اللهُ آدَمَ عَلَي صُورَتِهِ، طُولُهُ سِتُّون ذِراعاً، فَلَمَّا خَلَقَه قَالَ: اِذهَبْ فَسَلِّم عَلَي أُولَئِكَ، نَفَرٌ مِنَ الْمَلائِكَةِ جُلُوسٌ، فَاستَمِعْ مَا يُحَيُّونَكَ، فَاِنَّها تَحِيَّتُكَ وَتَحِيَّةُ ذُرِّيَّتَكَ، فََقاَلَ: اَلسَّلامُ عَلَيكُم. فَقَالُوا: السلام عليك ورحمة الله (فَزادُوهُ ورحمة الله)»**[[131]](#footnote-132)

از ابوهريره روايت است كه رسول الله فرمودند: خداوند آدم را بر چهره‎اش خلقت نمود، (درحالي كه) قدش شصت گز بود. پس هنگامي كه او را آفريد فرمود: نزد گروهي از فرشته‎هايي كه نشسته‎اند رفته و بر آنان سلام كن وگوش فرا بده به سلامي كه بر تو مي‎كنند، پس همانا آن تحيت تو و ذريه‎ي تو مي‎باشد. پس گفت: «**السلام عليكم**. ملائكه گفتند: **السلام عليك** **و رحمة الله**» (**و رحمة الله** را اضافه نمودند).

همچنين زمان وفات آدم فرزندانش در طريقه‎ي كفن و دفن او حيران ماندند پس خداوند فرشته‎ها را جهت تعليم آنها فرو فرستاد.

**عَن اُبَيِّ بن كَعْبٍ عَنِ النَّبِي قَالَ: «لَمَّا تُوُفِّيَ آدَمُ غَسَلَتهُ المَلاَئِكَةُ بِالْمَاءِ وِتراً، وَاَلْحَدُوا لَه، وَقَالُوا هَذِهِ سُنَّةُ آدَم فِي وَلَدِهِ»**[[132]](#footnote-133)

از أبي بن كعب روايت است كه رسول الله فرمودند: زماني كه آدم وفات نمود. ملائكه او را به صورت وتر[[133]](#footnote-134) غسل داده و برايش در گور لحد كندند. و گفتند: اين شيوه و روش دفن فرزندان آدم مي‎باشد.

فصل دوم:
رابطه‎ي ملائكه با فرزندان آدم (رابطه با كليه‌ي اشخاص)

نقش فرشته در رحم

از همان لحظات اوليه‎ي ورود اسپرم به رحم مادر مسئوليت فرشته‎ها شروع شده و كليه‎ي اخبار به سوي عرش مخابره مي‎شود. البته خداوند از بالاي عرش از كليه‎ي حركات و سكنات با خبر است.

**عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنْ النَّبِيِّ** **قَالَ: « وَكَّلَ اللَّهُ بِالرَّحِمِ مَلَكًا فَيَقُولُ أَيْ رَبِّ نُطْفَةٌ أَيْ رَبِّ عَلَقَةٌ أَيْ رَبِّ مُضْغَةٌ فَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَقْضِيَ خَلْقَهَا قَالَ أَيْ رَبِّ أَذَكَرٌ أَمْ أُنْثَى أَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ فَمَا الرِّزْقُ فَمَا الْأَجَلُ فَيُكْتَبُ كَذَلِكَ فِي بَطْنِ أُمِّهِ»**[[134]](#footnote-135)

انس بن مالك مي‎گويد: پيامبر فرمودند: خداوند فرشته‎اي را مأمور رحم مادر قرار داده است، هنگامي كه نطفه وارد رحم گرديد مي‎گويد: پروردگارا ! نطفه است، سپس مي‎گويد: پروردگارا ! نطفه به صورت خون بسته در آمده است، بعداً مي‎گويد: خداوندا ! به صورت پاره گوشتي در آمده است. وقتي خداوند اراده‎ي كامل نمودن خلقتش را نمود، آن فرشته مي‎گويد: پروردگارا ! پسر است يا دختر؟ بدبخت است يا خوشبخت؟ رزق و اجلش چقدر است؟ وقتي كه انسان در شكم مادرش مي‎باشد همه‎ي اينها برايش نوشته مي‎شود.

قرين فرشته

انسان از زماني كه پا به عرصه‎ي گيتي مي‎گذارد تا لحظه‎ي وداع با اين دنيا قرينه‎اي از فرشته و جن همراهيش مي‎كنند كه او را به انجام دادن اعمالي امر مي‎كنند.

**عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُود ٍ قَالَ، قَالَ رَسولُ اللهِ**  :**«مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَقَدْ وُكِّلَ بِهِ قَرِينُهُ مِنْ الْجِنِّ قَالُوا وَإِيَّاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ وَإِيَّايَ إِلَّا أَنَّ اللَّهَ أَعَانَنِي عَلَيْهِ فَأَسْلَمَ فَلَا يَأْمُرُنِي إِلَّا بِخَيْرٍ»**[[135]](#footnote-136)

از عبدالله بن مسعود روايت است كه پيامبر فرمودند: هيچ فردي از شما نيست مگر اينكه قرينه‎اي از جن و قرينه‎اي از فرشته او را همراهي مي‎كنند. گفتند: حتي همراه شما اي رسول خدا ؟ فرمودند: و حتي همراه من ليكن خداوند مرا بر او (قرينه‎ي جن) ياري داده و تسليم شده است بدين دليل مرا به عملي امر نمي‎كند مگر اينكه خير باشد.

**عَن عَبداللهِ بن مَسعودِ قَالَ: «اِنَّ لِلشيطانِ لَمَّةٌ بِإِبنِ آدَمَ، وَلِلمَلَكِ لَمَّةٌ، فَاَمَّا لَمَّةُ الشَّيطانِ فَإِيعَادٌ بِالشَّرِّ وَتَكذيبٌ بِالْحَق،وَ اَمَّا لَمَّةُ الْمَلَكِ فَإِيعادٌ بِالْخَير وَتَصدِيقٌ بِالْحَق، فَمَن وَجَدَ ذالِكَ فَليَعلَم اَنَّهُ مِنَ الله، فَليَحمَدِ اللهَ وَمَن وَجَدَ الاُخرَي فَليَتَعَوَّذَ مِنَ الشَّيطان، ثُمَّ قَرَأَ : ﴿** **﴾** [البقرة: 268][[136]](#footnote-137)

عبدالله بن مسعود مي‎گويد: شيطان انسان را وسوسه مي‎كند و فرشته به انسان الهام مي‎كند اما وسوسه‎ي شيطان، دادن وعده‎ي شر و فساد و تكذيب حق است و اما الهام فرشته، دادن وعده‎ي نيك و خير و تصديق حق مي‎باشد پس اگر كسي وعده‎ي نيك و خير را دريافت كرد، بداند كه آن از طرف خداست و خدا را حمد و سپاس گويد و كسي كه شر و فساد دريافت كرد، از شر شيطان به خدا پناه ببرد سپس اين آيه را تلاوت نمودند:

﴿ ...﴾شيطان به شما وعده‎ي تهيدستي مي‎دهد و امر به انجام گناه مي‎كند، ولي خداوند به شما وعده‎ي آمرزش خويش و فزوني (نعمت) مي‎دهد. و خداوند (فضل و مرحمتش) وسيع (و از همه چيز) آگاه است.

آزمايش انسان توسط فرشته‎ها

در طول زندگي خداوند بندگانش را مورد امتحان قرار مي‎دهد.

﴿ ﴾ [العنكبوت: 1- 3]

«آيا مردمان گمان كردند با گفتن ايمان آورديم، به حال خود رها شده و آزمايش نمي‎شوند، ما كساني را كه قبل از ايشان بودند آزمايش كرده‎ايم خدا مي‎داند چه كساني راست و چه كساني دروغ مي‎گويند».

رسول اكرم در داستاني از داستانهاي گذشته جريان سه نفري را كه مورد آزمايش قرار ‎گرفتند مطرح مي‎فرمايند

**عَن أبِي هُرَيرَةَ**  **أنَّهُ سَمِعَ النَّبِي يَقُول: «اِنَّ ثَلاثَةً مِن بَنِي اِسرائيل: اَبرَصَ، وَاَقرَعَ، وَاَعمَي، اَرادَ اللهُ اَن يَبتَلِيَهُم فَبَعَثَ اِلَيهِم مَلَكاً، فَأَتَي الاَبرَصَ فَقال: اَيُّ شَيءٍ اَحَبُّ اَليك؟ قَال: لَونٌ حَسَنٌ، وَجِلدٌ حَسَنٌ، وَيَذهَبُ عَنِّي الَّذي قَد قَذِرَنِي النَّاسُ؛ فَمَسَحَه فَذَهَب عَنهُ قَذَرُهُ وأُعطِيَ لَوناً حَسَناً. فَقال: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيك؟ قال: الإبِلُ- أَوْ قال: البَقَرُ- شك الراوي، فَأُعطِيَ نَاقَةً عُشَرَاءَ فَقال: بَارَكَ الله لَك فيها.**

**فَأَتَي الأَقرَعَ فَقال: أَيُّ شَيءٍ أَحَبُّ إِلَيك؟ قال: شَعرٌ حَسَنٌ، وَيَذهَبُ عَنِّي هذا الَّذي قَذِرَنِي النَّاسُ؛ فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنهُ وَأُعطِيَ شَعراً حَسَناً. قال: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيك؟ قَال: البَقَرُ، فَأُعطِيَ بَقَرةً حَامِلاً، وَقَال: بَارَكَ اللهُ لَك فِيها.**

**فَأَتَي الأَعمَي فَقال: أَيُّ شَيءٍ أَحَبُّ إِليك؟ قال: أَنْ يَرُدَّ اللهُ إِلَيَّ بَصَرِي فَأُبْصِرُ النَّاسَ؛ فَمَسَحَهُ فَرَدَّ اللهُ اِلَيه بَصَرَهُ. قال: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيك؟ قال: الغَنَمُ، فَأُعطِيَ شَاةً وَالِداً، فَأَنتَجَ هَذانِ وَوَلَّدَ هَذَا، فَكَانَ لِهَذَا وَادٍ مِنَ الإِبِلِ وَلِهَذا وَادٍ مِنَ البَقَر، وَلِهَذا وَادٍ مِنَ الغَنَم.**

**ثُمَّ إِنَّهُ أَتَي الأَبرَصَ فِي صُورَتِه وَهَيئَتِهِ، فَقَال: رَجُلٌ مِسكِينٌ قَدِ انْقَطَعضتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلاَ بَلاغَ لِيَ اليَومَ اِلاَّ بِاللهِ ثُمَّ بِك، أَسأَلُكَ بِالَّذِي أَعطَاكَ اللَّونَ الْحَسَنَ، وَالْجِلدَ الْحَسَنَ،**

**وَالْمَالَ، بَعِيراً أَتَبَلَّغُ بِهِ فِي سَفرِي، فَقال: الْحُقُوقُ كَثِيرَةٌ. فَقال: كَأَنِّي أَعرِفُكَ، أَلَم تَكُن أَبرَصَ يَقذُرُكَ النَّاسُ فَقِيراً فَأَعطَاكَ اللهُ!؟ فقال: إِنَّما وَرِثتُ هَذا الْمَالَ كَابِراً عَن كَابِرٍ، فَقال: إِنْ كُنتَ كَاذِباً فَصَيَّرَكَ اللهُ إلى مَا كُنتَ.**

**وَ أَتَي الأَقرَعَ فِي صُورَتِه وَهَيئَتِهِ، فَقال لَه مِثلَ مَا قَال لِهَذا، وَرَدَّ عَلَيهِ مِثلَ مَا رَدَّ هَذَا، فَقال: إِنْ كُنتَ كَاذِباً فَصَيَّرَكَ اللهُ إلى مَا كُنتَ.**

**وَ أَتَي الأَعمَي فِي صُورَتِهِ وَهَيئَتِهِ، فقال: رَجَلٌ مِسكِينٌ وَابنُ سَبِيلٍ انْقَطَعَتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلاَ بَلاغَ لِيَ اليَومَ إِلاَّ بِاللهِ ثُمَّ بِكَ، أَسأَلُكَ بِالَّذِي رَدَّ عَلَيكَ بَصَرَكَ شَاةً أَتَبَلَّغُ بِها فِي سَفَرِي؟ فَقال: قَد كُنتُ أَعمَي فَرَدَّ اللهُ إِلَيَّ بَـصَرِي، فَـخُذ مَا شِئتَ وَدَع مَا شِئتَ، فَوَاللهِ مَا أَجهَدُكَ اليَومَ بِشَيءٍ أَخَذتَهُ لِلَّهِ . وقال: أَمسِك مَالَكَ فَإِنَّما إِبتَلِيتُم، فَقَد رَضِيَ اللهُ عَنكَ، وَسَخِطَ عَلَي صَاحِبَيكَ»**[[137]](#footnote-138)

از ابوهريره روايت است كه گفت: «شنيدم رسول خدا مي‎فرمودند: همانا خداوند اراده نمود سه نفر از بني اسرائيل كه مبتلا به پيسي، كچلي، و كوري شده بودند، بيازمايد.

پس فرشته‎اي را (در شكل و هيأت انسان) بسوي آنان فرستاد. ابتدا فرشته به نزد فرد مبتلا به پيسي آمده و گفت: چه چيزي را بيشتر از همه دوست داري؟ پيسي گفت: رنگ و پوستي زيبا و اين حالتم را كه مردم آن را ناپسند مي‎دانند و از من دوري مي‎گزينند، از بين برود.

پس فرشته او را مسح كرده و حالت كثافت و آلودگي او از بين رفت و رنگ و پوستي زيبا به او داده شد. فرشته به او گفت چه مالي را بيشتر دوست داري؟ پيسي گفت:

شتر، پس شتري حامله به او داده شد و فرشته گفت: خداوند براي تو در آن بركت بيندازد. فرشته به نزد كچل آمده و گفت: چه چيز را بيشتر از همه دوست داري؟ گفت: موي زيبا و اين حالتم را كه مردم آن را ناپسند مي‌دانند و از من دوري مي‎گزينند، از بين برود. فرشته او را مسح كرد، كچلي او برطرف شد و مويي زيبا به او داده شد. فرشته به او گفت: چه مالي را بيشتر دوست داري؟ كچل گفت: گاو، پس گاو حامله‎اي در اختيارش گذاشته شد.

 و فرشته گفت: خداوند براي تو، در آن بركت بيندازد.

سپس فرشته به نزد كور آمده و گفت: چه چيزي را بيشتر از همه دوست داري؟ كور گفت: مي‎خواهم كه خداوند بينايي‎ام را به من باز گرداند تا تمام مردم را ببينم فرشته او را مسح كرد و خداوند بينايي‎اش را به او باز گرداند.

فرشته به او گفت: چه مالي را بيشتر از همه دوست داري؟ كور گفت: گوسفند، پس گوسفند حامله‎اي به او داده شد.

(سرانجام) از زاد و ولد شتر، گاو و گوسفند، هر كدام از اين سه نفر صاحب تعداد زيادي از آنها شدند به طوري كه شخص مبتلا به پيس صاحب دره‎اي از شتر، كچل صاحب دره‎اي از گاو و كور صاحب دره‎اي از گوسفند شدند.

چندي بعد فرشته‌اي در شكل و هيأت پيس به نزد او آمده و گفت: من مردي بينوا و درويشم، مسافر و در راه مانده‎ام و توشه و مالي ندارم و جز به خدا و سپس كمك تو براي رسيدن به مقصدم اميدي ندارم. سوگند به خدايي كه اين رنگ و صورت زيبا و مال فراوان را به تو بخشيده است از تو مي‎خواهم كه شتري به من بدهي تا بوسيله‎ي آن سفرم را تمام كرده و به مقصد برسم. پيس گفت: بدهي و خرج و مخارجم زياد است. فرشته گفت: مثل اينكه تو را مي‎شناسم. آيا تو همان پيس فقيري نيستي كه مردم از تو بيزار بودند و اكنون خداوند به تو اين همه نعمت داده است؟ پيس گفت: اين ثروت را از بزرگانم به ارث برده‎ام. فرشته گفت: اگر دروغ مي‎گويي خداوند تو را به حالت اولت باز گرداند.

پس فرشته در شكل و هيأت كچل به نزد كچل آمد. فرشته گفت: مردي بينوا و مسافرم و در راه مانده‎ام و هيچ توشه و مالي ندارم. سوگند به خدايي كه اين مو و صورت زيبا و مال فراوان به تو بخشيده است، از تو مي‎خواهم كه يكي از گاوهايت را به من بدهي تا بوسيله‎ي آن سفرم را تمام كرده و به مقصد برسم. كچل گفت: بدهي و خرج و مخارجم زياد است. فرشته گفت: گويا تو را مي‌شناسم آيا تو همان كچلي نيستي كه مردم تو را كثيف و آلوده مي‎دانستند و خداوند به تو مال فراوان بخشيد؟ كچل گفت: من اين ثروت را از بزرگانم به ارث برده‎ام. فرشته گفت: اگر دروغ مي‎گويي خداوند تو را به حالت اولت باز گرداند.

سپس فرشته در شكل و هيأت كور به نزد كور آمد. و گفت: مردي بينوا و مسافرم، در راه مانده‎ام و هيچ توشه و مالي ندارم سوگند به خدايي كه چشمانت را به تو باز گرداند و اين ثروت به تو بخشيد از تو مي‎خواهم گوسفندي به من بدهي تا به سفرم ادامه داده و به مقصدم برسم. كور گفت: من كور بودم خداوند بيناييم را به من باز گرداند هر آنچه مي‎خواهي بردار و هر آنچه مي‎خواهي بگذار به خدا قسم هر قدر برداري با تو مخالفت نمي‎كنم ،هر چه مي‎خواهي ببر آن را در راه خداي مي‎بخشم فرشته گفت:‌ مالت را نگهدار هر آينه خداوند شما را مورد امتحان و آزمايش قرار داد، خداوند از تو راضي و خشنود است اما بر آن دو رفيق و يار تو خشم گرفته است.

خارج نمودن روح انسان

انسان پس از پيمودن مراحل زندگي، زود يا دير مي‎بايست با دنيا وداع گويد كه خداوند فرشتگاني را مأمور كشيدن روح بندگان نموده است تا به حيات دنيوي او خاتمه بدهند.

﴿ ﴾ [السجدة: 11]

«بگو فرشته‎ي مرگ كه بر شما گماشته شده است، جان شما را مي‎گيرد سپس بسوي پروردگارتان باز گردانده مي‎شويد».

توبيخ در عالم برزخ

**عَن أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيَّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ**  **قَال:َ «مَا مِنْ مَيِّتٍ يَمُوتُ فَيَقُومُ بَاكِيهِ فَيَقُولُ: وَا جَبَلَاهْ وَا سَيِّدَاهْ أَوْ نَحْوَ ذَلِكَ إِلَّا وُكِّلَ بِهِ مَلَكَانِ يَلْهَزَانِهِ أَهَكَذَا كُنْتَ »[[138]](#footnote-139)**

از ابو موسي أشعري روايت است كه رسول الله فرمودند: فردي نيست كه بميرد وكسي براي او گريه كرده و بگويد: **وَا جَبَلَاهْ وَا سَيِّدَاهْ** وهمانندش(كلماتي كه معاني بدبختي و بي‎چارگي براي زندگان بعد از آن مرده را برساند) مگر اينكه دو فرشته مأمور آن ميت مي‎گردند كه در سينه او محكم زده و (به قصد توبيخ او) مي‎گويند: آيا تو چنين بودي؟!.

فصل سوم:
رابطه‎ي فرشتگان با مؤمنين

دوران قبل و بعد از تولد

با تولد هر نوزاد قرين شيطان و جن او را همراهي مي‎كنند. ادعيه و رقيه‎هاي شرعي پدر و مادر نقش مهمي را در اين قسمت ايفا مي‎كند و سبب مي‎شود كه فرزند در حفظ و پناه خداوند قرار بگيرد. و فرشتگان الهي از او مواظبت و مراقبت نمايند بنابراين از ناحيه‎ي شياطين جن و انس هيچ گونه گزندي به او نمي‎رسد.

**عَن بنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ قَالَ النَّبِيُّ :«لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَأْتِيَ أَهْلَهُ قَالَ بِاسْمِ اللَّهِ اللَّهُمَّ جَنِّبْنَا الشَّيْطَانَ وَجَنِّبْ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا فَإِنَّهُ إِنْ يُقَدَّرْ بَيْنَهُمَا وَلَدٌ فِي ذَلِكَ لَمْ يَضُرَّهُ شَيْطَانٌ أَبَدًا»**[[139]](#footnote-140)

از ابن عباس روايت كه پيامبر فرمودند: اگر يكي از شما مي‎خواست با همسرش همبستر شود بگويد **«بِاسْمِ اللَّهِ اللَّهُمَّ جَنِّبْنَا الشَّيْطَانَ وَجَنِّبْ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا»** بنام خدا، خدايا شيطان را از ما و از فرزندي كه به ما عطا مي‎فرمايي دور بگردان. اگر خداوند به آنها فرزندي ببخشد هيچگاه شيطان نمي‎تواند به او ضرري برساند.

اينجا است كه پدر و مادر اسباب سعادت و خوشبختي فرزندان خويش را به إذن خداوند مهيا كرده و شيطان را دور و فرشته را قرين و همدم آنها ‎مي‎نمايند.[[140]](#footnote-141)

فرشتگان مؤمنين را دوست دارند

هر انساني در نتيجه‎ي ايمان به خدا و ايمان به امور غيبي كه وجود آنها از طريق خبر صحيح به ما رسيده است و با اخلاص در عمل (يعني كسب رضايت خدا و تصفيه‎ي آن از شايبه‎ها و آلودگي‎هاي شخصي و دنيوي) بنده‎ي محبوب خدا مي‎شود.

مؤمن حقيقي آن است كه انگيزه‎هاي ديني او بر انگيزه‎هاي نفساني او غلبه نمايد و گامهاي اخروي او بر گامهاي دنيويش پيشي گيرد و خواسته‎هاي خدا را بر خواسته‎هاي خود و مردم ترجيح دهد. نيت، قول و عمل خويش را براي خدا خالص گرداند.

اخلاص يكي از ثمره‏هاي توحيد كامل، و به معناي منحصر كردن عبادت و استعانت از پروردگار عزوجل است. در نتيجه‏ي اين ايمان و اخلاص، انسان عروج مي‏نمايد عروجي ملكوتي، تا بدان جا كه نام و نشاني در آسمانها پيدا مي‎كند. گر چه جسمش خاكي است اما روحي دارد كه به محبوبش رسيده است.

آنجاست كه خداوند پيك وحي (جبرئيل) را احضار نموده تا خبر مهمي را به او بدهد، خبري كه دل هر مؤمني بدان مي‎تپد و درآرزوي آن مي‎باشد.

حقيقتاً بعد از ايمان و اخلاص كامل بنده، زمان اعلان محبت خداوند بدان بنده فرا رسيده است و خداوند در ملكوت اعلي اعلام مي‎فرمايد:

**«اِنِّي اُحِبُّ فُلاَناً»**

چنين بنده‎اي در زمره‎ي محبوبان خدا در آمده و خداوند ياور و ولي او است با دوستان او دوست و با دشمنان او دشمن، يار و ياور او است و كسي تاب و توان مقاومت در مقابل اين بنده را ندارد، زيرا:

**«مَن عَادَ لِي وَلِيًّا فَقَد آذَنتُه بِالحَربِ»**

خداوند جبرئيل را امر مي‎نمايد كه اين بنده‎اش را دوست بدارد و همچنين جبرئيل مأموريت مي‎يابد تا در سراسر عالم فرشته‎ها اعلان كند:

**« إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ »**

چه زيباست نامي كه فرشتگان آن را بخوانند، دوستش بدارند و دعاي مغفرت و مرحمت بر او بفرستند.

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسولُ اللهِ** : **«إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَقَالَ: إِنِّي أُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبَّهُ، قَالَ فَيُحِبُّهُ جِبْرِيلُ ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ: إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ قَالَ ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الْأَرْضِ وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيَقُولُ إِنِّي أُبْغِضُ فُلَانًا فَأَبْغِضْهُ قَالَ فَيُبْغِضُهُ جِبْرِيلُ ثُمَّ يُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاءِ إِنَّ اللَّهَ يُبْغِضُ فُلَانًا فَأَبْغِضُوهُ قَالَ فَيُبْغِضُونَهُ ثُمَّ تُوضَعُ لَهُ الْبَغْضَاءُ فِي الْأَرْضِ»**[[141]](#footnote-142).

از ابوهريره روايت است كه رسول الله فرمودند: هرگاه خدا بنده‎اي را دوست بدارد جبرئيل را فرا مي‎خواند و مي‎فرمايد: من فلاني را دو ست دارم تو نيز دوستش بدار، پس جبرئيل نيز او را دوست مي‎دارد. سپس جبرئيل در آسمان ندا سر مي‎دهد و مي‎گويد: خداوند فلاني را دوست دارد شما نيز او را دوست بداريد. اهل آسمان نيز او را دوست مي‎دارند، سپس مورد قبول اهل زمين نيز واقع مي‎شود و هرگاه خدا بنده‎اي را مورد خشم قرار دهد، جبرئيل را فرا خوانده و مي‎فرمايد: من فلاني را مورد خشم قرار داده‎‎ام تو هم او را مورد خشم قرار بده سپس جبرئيل در آسمانها ندا مي‎دهد كه خداوند بر فلاني خشم گرفته است شما نيز بر فلاني خشم بگيريد سپس خداوند بغض و كينه‎ي اهل زمين را برايش قرار مي‎دهد.

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **عَنِ النَّبِيِّ**  **«أَنَّ رَجُلًا زَارَ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى فَأَرْصَدَ اللَّهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكًا فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ أَيْنَ تُرِيدُ قَالَ أُرِيدُ أَخًا لِي فِي هَذِهِ الْقَرْيَةِ قَالَ هَلْ لَكَ عَلَيْهِ مِنْ نِعْمَةٍ تَرُبُّهَا قَالَ لَا غَيْرَ أَنِّي أَحْبَبْتُهُ فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ فَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكَ بِأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَبْتَهُ فِيهِ»**[[142]](#footnote-143)**.**

از ابوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: مردي براي ديدن برادرش به روستايي رفت خداوند فرشته‎اي را در مسيرش مقرر نمود هنگامي كه به او نزديك شد، گفت: كجا مي‎روي؟ گفت: مي‎خواهم برادرم را در آن روستا ملاقات كنم. ‌گفت: آيا او بر تو حقي دارد كه قصد ادايش داري؟ گفت: خير، بلكه بخاطر خدا دوستش دارم گفت: همانا من پيك خداوند بسوي تو هستم كه تو را با خبر نمايم، خداوند تو را دوست دارد همان طوري كه اين بنده را بخاطر او دوست داري.

فرشتگان براي مؤمنين دعا مي‎كنند

ايمان داشتن به خدا آنقدر ارزشمند است كه سبب مي‎شود فرشتگان مقرب، شخص با ايمان را شامل دعاهاي خويش قرار بدهند. البته ايمان به كليه‎ي مسائل اعتقادي و غيبي سبب دعاي ملائكه مي‎گردد بنابراين به مجرد شناخت خدا (اينكه خدايي وجود دارد) بدون شك سبب نجات انسان نمي‎گردد. چون بسياري از انسانها عبوديت خدا را با اعتقاد به وجود خدا اشتباه مي‎گيرند. فراموش نشود كه در طول تاريخ مادي گرايان و آنهائي كه وجود خدا را انكار كرده‎اند، به قدري كم بوده‎اند كه در مقابل خيل عظيم بشر چيزي به حساب نمي‎آيند.

ليكن مردم زيادي از اين خيل عظيم در مسئله‎ي عبوديت خدا از جاده‎ي مستقيم خارج شده و مي‎شوند، و الا معتقد به وجود خدا بودند ولي راه توحيد را اشتباه مي‎پيمايند. بنابراين نتيجه مي‎گيريم كه مؤمن واقعي كسي است كه خود را ملزم به اطاعت از اوامر خدا و رسولش دانسته و بدانها اعتقاد، ايمان و باور راسخي داشته باشند و در حقيقت چنين افرادي، مؤمنان راستينند كه خداوند در مورد آنها مي‎فرمايد: ﴿ ﴾ [غافر: 7- 9]

«فرشتگان حامل عرش‎ و فرشتگاني كه گرداگرد عرش هستند به تسبيح و حمد خدا مشغولند و به او ايمان دارند و براي مؤمنان طلب آمرزش مي‎كنند(و مي‎گويند:) پروردگارا! رحمت و دانش تو همه چيز را فرا گرفته است پس كساني را كه توبه كرده و از راه تو پيروي مي‎كنند بيامرز و آنان را از عذاب دوزخ محفوظ بدار. پروردگارا ! آنان را به همراهي صالحان از پدران و همسران و فرزندانشان، به باغهاي هميشه جاويدان بهشت كه بديشان وعده داده‎اي داخل گردان، همانا تو توانا و حكيم هستي. و آنان را از بدي‎ها نگهدار، و هر كس را در آن روز از بدي‎ها نگاه داري، مشمول رحمتت ساخته‎اي و آن رستگاري بزرگي است».

آمين گفتن فرشته بر دعاي مؤمن

**عَنْ كَعْبِ بن عُجْرَة**  **قَالَ ،قَالَ رَسولُ اللهِ :** **«أُحْضُرُوا المِنبَرَ فَحَضَرْنَا فَلَمَّا ارْتَقَىَ دَرَجَةً قَالَ:آمِين، فَلَمَّا ارْتَقَىَ الدَّرَجَةَ الثَّانِيَةَ قَالَ :آمِينْ ،فَلَمَّا ارْتَقَىَ الدَّرَجَةَ الثَّالِثَةَ قَالَ:آمِين فَلَمَّا نَزَلَ قُلْنَا يَا رَسُولَ الله لَقَد سَمِعْنَا مِنْكَ اليَومَ شَيْئًا مَا كُنَّا نَسْمَعُهُ قَالَ:إِنَّ جِبرِيلَ عليه السلام عُرِضَ لِي فَقَالَ: بَعُدَ مَنْ أَدْرَكَ رَمَضَانَ فَلَم يُغْفَر لَهُ قُلتُ آمِين فَلَمَّا رَقَيْتُ الثَّانِيَةَ قَالَ بَعُدَ مَنْ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ فَلَم يُصَلَّ عَلَيكَ فَقُلتُ آمِين فَلَمَّا رَقَيْتُ الثَّالِثَةَ قَالَ بَعُدَ مَن أَدْرَكَ أَبَوَيْهِ الكِبَر عِندَهُ أَوْ أَحَدَهُمَا فَلَم يَدْخُلَاهُ الجَنَّةَ قُلتُ: آمِين»**[[143]](#footnote-144)**.**

از كعب بن عجره روايت است كه رسول الله دستور دادند منبر آورده شود، پس ما منبر را آورديم. هنگامي‎كه يك پله بالا رفت گفت: آمين، و با بالا رفتن به پله‎ي دوم گفت: آمين، و با بالا رفتن به پله‎ي سوم نيز آمين گفت. زماني‎كه از منبر پايين آمد، گفتيم اي رسول خدا ما امروز از شما سخني شنيديم كه تاكنون نشنيده بوديم، فرمودند: همانا جبرئيل به نزد من آمده و گفت: (از رحمت خدا) دور گردد كسي كه رمضان را دريابد ولي مورد بخشش قرار نگيرد. گفتم: آمين، و هنگامي‎ كه به پله‎ي دوم بالا رفتم فرمود: (از رحمت خدا) دور گردد كسي كه نام تو در حضور او آورده شود و بر تو صلوات نفرستد. گفتم: آمين، و هنگامي ‎كه به پله سوم بالا رفتم فرمود: (از رحمت خدا) دور گردد كسي كه پدر و مادرش يا يكي از آن آنها را در سن پيري دريابد ولي به سبب آنها وارد بهشت نگردد. گفتم: آمين.

**عَن أَبِي‌الدَّرْدَاء**  **انَّ النَّبِيَّ كَانَ يَقُولُ:«دَعْوَةُ الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ لِأَخِيهِ بِظَهْرِ الْغَيْبِ مُسْتَجَابَةٌ عِنْدَ رَأْسِهِ مَلَكٌ مُوَكَّلٌ كُلَّمَا دَعَا لِأَخِيهِ بِخَيْرٍ قَالَ الْمَلَكُ الْمُوَكَّلُ بِهِ آمِينَ وَلَكَ بِمِثْلٍ »**[[144]](#footnote-145)**.**

از أبودرداء روايت است كه پيامبر فرمودند: دعاي پنهاني كه شخص براي برادر مسلمانش مي‎كند مورد استجابت قرار مي‎گيرد زيرا در كنارش فرشته‎اي مقرر است كه بر دعايش آمين مي‎گويد هر زماني كه دعاي خيري براي او نمود فرشته مي‎گويد آمين و براي تو همانند آن.

به همين دليل در گذشته انسانهاي مؤمن، زماني كه آرزو داشتند دعايشان مستجاب گردد و خواسته‎ي‎ آنها برآورده شود، همان دعاي خير را براي برادر مسلمانشان مي‎نمودند و اظهار مي‎كردند چون فرشته در جواب او آمين مي‎گويد دعا مقبول درگه خداوند منان قرار مي‎گيرد. بنابراين هم طلبش مورد اجابت قرار گرفته و هم دعاي خيري براي برادر مسلمانش نموده است پس دعا براي ديگران در اصل دعا براي خود انسان بحساب مي‎آيد كه در درگاه خداوند به قبوليت نزديكتر است.

دعاي فرشتگان براي كسي كه انفاق مي‎كند

**عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : «مَا طَلَعَتْ شَمْسٌ قَطُّ إِلَّا بُعِثَ بِجَنْبَتَيْهَا مَلَكَانِ يُنَادِيَانِ يُسْمِعَانِ أَهْلَ الْأَرْضِ إِلَّا الثَّقَلَيْنِ يَا أَيُّهَا النَّاسُ هَلُمُّوا إِلَى رَبِّكُمْ فَإِنَّ مَا قَلَّ وَكَفَى خَيْرٌ مِمَّا كَثُرَ وَأَلْهَى وَلَا آبَتْ شَمْسٌ قَطُّ إِلَّا بُعِثَ بِجَنْبَتَيْهَا مَلَكَانِ يُنَادِيَانِ يُسْمِعَانِ أَهْلَ الْأَرْضِ إِلَّا الثَّقَلَيْنِ اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا وَأَعْطِ مُمْسِكًا مَالًا تَلَفًا»**[[145]](#footnote-146)**.**

از ابو درداء روايت است كه رسول الله فرمودند: خورشيد طلو ع نمي‌كند مگر اينكه دو فرشته در صبحگاه و شامگاه فرستاده مي‌شوند، كه ندا زده و به گوش تمام اهل زمين مگر جن و انس مي‎رسانند كه: اي مردم بشتابيد بسوي پرودگارتان؛ همانا روزي كم و كفايت كننده بهتر است از اينكه زياد و مشغول كننده باشد، و خورشيد غروب نمي‌كند مگر اينكه در صبحگاهان و شامگاهان دو فرشته فرستاده مي‌شود كه ندا مي‌زنند: پروردگارا! هر چه زودتر براي شخص انفاق كننده مال ديگري جايگزين نما، و مال شخصي كه انفاق نمي‌كند را تلف كن.

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَة َ قَالَ ، قَالَ رَسولُ الله**  **:« مَا مِن يَومٍ يُصبِحُ العِبادَ فِيهِ اِلاَّ مَلَكانِ يَنزِلانِ فَيَقُول اَحَدُهُمَا اَللَّهُمَّ اَعطِ مُنفِقًا خَلَفاً، وَيَقُولُ الآخَر اَللَّهُمَّ اَعطِ مُمسِكاً تَلَفاً»**[[146]](#footnote-147)**.**

از ابوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: هيچ صبحي نيست براي بندگان، مگر اينكه دو فرشته فرود مي‎آيند. يكي از آنها مي‎گويد: پروردگارا! براي انفاق كننده عوض بده، و دومي مي‎گويد: پروردگارا! مال كسي را كه انفاق نمي‎كند تلف كن.

ملائكه با متواضعين و شاكرين

**عَنِ بْن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا عَن رَسُولِ اللهِ**  **قَالَ: «مَا مِنْ آدَمِيٍّ إِلَّا فِي رَأسِهِ حَكَمَةٌ بِيَدِ مَلَكٍ ،فَإِذَا تَوَاضَعَ قِيلَ لِلْمَلَكِ: ارْفَعْ حَكَمَتَهُ ،وَإِذَا تَكَبَّرَ قِيلَ لِلْمَلَكِ: ضَعْ حَكَمَتَهُ»[[147]](#footnote-148)**

از ابن عباس رضي الله عنهما روايت است كه رسول الله فرمودند: هيچ آدمي نيست مگر اينكه فرزانگي و دانايي او به دست فرشته‌اي بالاي سرش سپرده شده است، پس هنگامي كه انسان از خود فروتني نشان داد به آن فرشته گفته مي‌شود شخصيت و فرزانگي او را بالا ببر و هنگامي كه تكبر ورزيد به آن فرشته گفته مي‌شود، فرزانگي و شخصيتش را پايين بياورد.

**عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ :« إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ بَعَثَ اللَّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ مَلَكَيْنِ فَقَالَ انْظُرَا مَاذَا يَقُولُ لِعُوَّادِهِ فَإِنْ هُوَ إِذَا جَاءُوهُ حَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ رَفَعَا ذَلِكَ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَهُوَ أَعْلَمُ فَيَقُولُ لِعَبْدِي عَلَيَّ إِنْ تَوَفَّيْتُهُ أَنْ أُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ وَإِنْ أَنَا شَفَيْتُهُ أَنْ أُبْدِلَ لَهُ لَحْمًا خَيْرًا مِنْ لَحْمِهِ وَدَمًا خَيْرًا مِنْ دَمِهِ وَأَنْ أُكَفِّرَ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ»[[148]](#footnote-149)**

از عطاء بن يسار روايت است كه رسول الله فرمودند: هنگامي كه بنده‎اي بيمار شد خداوند دو فرشته پيش او فرستاده و مي‎فرمايند: نگاه كنيد كه به عيادت كنندگانش چه مي‎گويد؟ هنگامي كه نزد او آمدند اگر حمد و ثناي خدا گفت، آن دو فرشته گفتارش را براي خدا مي‎برند، ( در حالي كه خود خدا داناتر است) پس خداوند مي‎فرمايند بر من است اگر او را ميراندم او را وارد بهشت كنم، و اگر اورا شفا دادم گوشت و خون بهتري جايگزين گوشت و خونش ‎نمايم و گناهان او را محو ‎كنم.

**عَنْ حُذَيفَةَ وَأَبِي مَسْعُود** ٍ **قَالاَ ،قَالَ رَسُولُ اللهِ :« إِنَّ رَجُلاً مِمَّن كَانَ قَبْلَكُم أَتَاهُ مَلَكُ المَوتِ لِيَقْبِضَ نَفْسَهُ فَقَالَ لَهُ: هَل عَمِلْتَ مِن خَيرٍ ؟ قَالَ: مَا أَعْلَمُ قَالَ لَهُ: أُنْظُرْ قَالَ: مَا أَعلَمُ شَيْئًا غَيرَ أَنِّي كُنتُ أُبَايِعُ النَّاسَ وَأُحَارِفُهُم فَأُنظِرُ المُعْسِرَ وَأَتَجَاوَزُ عَنِ المُوسِرَ فَأَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ»[[149]](#footnote-150)**

از حذيفه و ابو مسعود روايت است كه رسول الله فرمودند: ملك الموت به نزد مردي از امتهاي گذشته آمده تا او را قبض روح نمايد. به او گفت: آيا عمل نيكي انجام داده‌اي؟ مرد گفت: خير، ملك الموت گفت: بياد آور. ‎‎‎مرد گفت: چيزي نمي‎دانم مگر اينكه با مردم خريد و فروش كرده و كسب درآمد مي‎نمودم و به تنگدست (كه به من بدهكار بود.) مهلت مي‎دادم و از انسان بي‎چيز گذشت مي‎كردم، پس خداوند او را وارد بهشت نمود.

فرشتگان بر مؤمنين درود مي‎فرستند

ملائكه براي پيامبر و مؤمنين دعاي رحمت و مغفرت مي‎كنند.

﴿ ﴾ [الأحزاب: 56]

«همانا خداوند و فرشتگان بر پيامبر درود مي‎فرستند اي مؤمنان شما هم بر او درود بفرستيد و چنان كه بايد سلام بگوييد».

﴿ ﴾ [الأحزاب: 43-41]

«اي مؤمنان! خدا را بسيار ياد كنيد، و صبحگاه و شامگاه به تسبيح و تقديس او بپردازيد، او كسي است كه خود و فرشتگانش بر شما درود مي‌فرستند تا شما را از تاريكي‎هاي (كفر و ضلالت) بيرون آورده و به نور (ايمان و هدايت) برساند و خدا پيوسته نسب به مؤمنان مهربان بوده است».

**عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ**  **جَاءَ ذَاتَ يَوْمٍ وَالسُّرُورُ يُرَى فِي وَجْهِهِ فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا لَنَرَى السُّرُورَ فِي وَجْهِكَ فَقَالَ: « إِنَّهُ أَتَانِي مَلَكٌ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ أَمَا يُرْضِيكَ أَنَّ رَبَّكَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ إِنَّهُ لَا يُصَلِّي عَلَيْكَ أَحَدٌ مِنْ أُمَّتِكَ إِلَّا صَلَّيْتُ عَلَيْهِ عَشْرًا وَلَا يُسَلِّمُ عَلَيْكَ أَحَدٌ مِنْ أُمَّتِكَ إِلَّا سَلَّمْتُ عَلَيْهِ عَشْرًا قَالَ بَلَى»**[[150]](#footnote-151)

از ابوطلحه روايت است كه در يكي از روز‎ها رسول خدا آمد در حالي كه خوشحالي در صورتش ديده مي‎شد، پس صحابه گفتند: اي رسول خدا ! بدرستي ما در صورت تو خوشحالي مي‎بينيم؟! فرمود: همانا فرشته‎اي نزد من آمد پس گفت: اي محمد آيا راضي نمي‎گردي به اينكه پروردگارت مي‎فرمايند: فردي از امتت بر تو درود نمي‎فرستد مگر اينكه ده مرتبه بر او درود مي‎فرستم و احدي از امتت بر تو سلام نمي‎فرستد مگر اينكه ده مرتبه بر او سلام مي‎فرستم؟

كارهايي كه سبب درود فرشتگان مي‎شود

الف) معلم خير

علم و دانش يكي از ارزشهاي بلند و برتر رسالت اسلام است و زندگي مادي و معنوي، دنيوي و اخروي انسان بر اساس آن قرار داده شده، علم وسيله‎ي فضل و برتري انسان بر ساير مخلوقات است و با تعليم و تعلم مخلوقات ديگر را در اختيار قرار داده تا سود و نفعي ببرد و اين تسخير تا جايي ارتقاء پيدا مي‎كند كه مخلوقاتي همانند ملائكه، نردبان دعايشان را به سوي آسمان بر‎افراشته و صبحگاهان و شامگاهان از خداوند رحمات بي پايانش را براي اين فرد مي‎خواهند.

**عَن أبِي أُمَامَةَ أَنَّ رَسولَ اللِه**  **قَالَ**: **«إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرَضِينَ حَتَّى النَّمْلَةَ فِي جُحْرِهَا وَحَتَّى الْحُوتَ لَيُصَلُّونَ عَلَى مُعَلِّمِ النَّاسِ الْخَيْرَ** »[[151]](#footnote-152)

 ابوامامه روايت مي‌كند پيامبر فرمودند: همانا خداوند و فرشتگانش و اهل آسمان و زمين حتي مورچه در سوراخ خود و ماهي، براي معلمي كه به مردم خير ياد مي‎دهد درود مي‎فرستند.

ب) كساني كه بر پيامبر درود مي‎فرستند

**عَنْ عَامِرِ بْنِ رَبِيعَةَ عَنْ النَّبِي ِّ قَالَ: «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُصَلِّي عَلَيَّ إِلَّا صَلَّتْ عَلَيْهِ الْمَلَائِكَةُ مَا صَلَّى عَلَيَّ فَلْيُقِلَّ الْعَبْدُ مِنْ ذَلِكَ أَوْ لِيُكْثِرْ»**[[152]](#footnote-153)

از عامر بن ربيعه روايت است كه پيامبر فرمودند: بنده‎اي بر من صلوات نمي‎فرستد مگر اينكه ملائكه تا زماني كه بر من درود مي‎فرستد براي او دعا مي‎كنند پس بنده كم يا زياد درود بفرستد.

يعني هر چه انسان بيشتر درود بفرستد ملائكه هم دوردهايشان را بيشتر مي‎كنند و شايسته است انسان مؤمن در درود فرستادن كوتاهي نورزد. و خداوند فرشته‎اي در كنار قبر پيامبر موكل نموده تا خبر صلوات مردم را به پيامبر برساند.

**عَن أَبِي بَكرِ الصِّدِّيقَ**  **قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللهِ : « أَكثِرُوا الصَّلاةَ عَليَّ، بِأَنَّ اللهَ وَكَّلَ بِي مَلَكاً عِندَ قَبرِي، فَإِذَا صَلَّي عَلَيَّ رَجُلٌ مِن اُمَّتِي قَالَ لِي ذَلِكَ الْمَلَك: يَا مُحَمَّد إنَّ فُلَانِ بنُ فُلانٍ صَلَّي عَلَيكَ السَّاعَة»**[[153]](#footnote-154)

از ابوبكر صديق روايت است كه پيامبر فرمودند: بر من درود و صلوات زياد بفرستيد همانا خداوند فرشته‎اي را كنار قبر من مأمور نموده هنگامي كه فردي از امتم بر من درود فرستد آن فرشته به من ‎مي‎گويد: اي محمد فلاني پسر فلاني در چنين ساعتي بر تو صلوات فرستاد.

ج) كساني كه سحري مي‎خورند

خوردن سحري از سنت پيامبر مي‎باشد گرچه انسان براي تقويت بدن از غذا استفاده مي‎كند ولي همين غذا خوردن سبب مي‎شود فرشتگان بر او صلوات بفرستند.

**عَنِ ابْنِ عُمَرٍ** **أَنَّ رَسُولَ اللهِ قَالَ: «اِنَّ الَلهَ تَعَالَي وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَي الْمُتَسَحِّرِينَ»**[[154]](#footnote-155)

از ابن عمر روايت است كه پيامبر فرمودند: همان خداوند متعال و فرشته‎ها براي

كساني كه سحري مي‎خورند دعا مي‎كنند.

هر چند ما سحري را جهت تقويت بدن خويش مي‎خوريم تا نيرو يافته و بتوانيم روزه خود را كامل كنيم ليكن خداوند به فضل و كرمش براي اين غذا كه بخاطر اوست اجر و ثواب در نظر گرفته است.

د) فردي كه با وضو مي‎خوابد

**عَنِ ابْنِ عُمَرٍ قَالَ، قَالَ رَسولُ اللهِ : «مَن بَاتَ طَاهِراً بَاتَ فِي شِعارِهِ مَلَكٌ لا يَستَيقِظُ سَاعَةً مِنَ اللَّيلِ اِلاَّ قَال الْمَلَكُ اَللَّهُمَّ اغْفِر لِعَبدِكَ فُلاناً، فَإِنَّهُ بَاتَ طَاهِراً»**[[155]](#footnote-156)

از ابن عمر روايت است كه پيامبر فرمودند: كسي كه شب را با وضو بخوابد در طول شب فرشته‎اي بين او و لباس زيرينش قرار گرفته و لحظه‎اي از شب بيدار نمي‌شود مگر اينكه فرشته مي‎گويد: پروردگارا ! فلان بنده‎ات را ببخش زيرا او با وضو خوابيده است.

هـ) كساني كه به ملاقات بيماران مي‌روند

**عن علَي قَالَ: سَمِعتُ رَسول الله يَقول: «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَعُودُ مُسْلِمًا غُدْوَةً إِلَّا صَلَّى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى يُمْسِيَ وَإِنْ عَادَهُ عَشِيَّةً إِلَّا صَلَّى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى يُصْبِحَ وَكَانَ لَهُ خَرِيفٌ فِي الْجَنَّة»**[[156]](#footnote-157)

از علي روايت است كه گفت شنيدم رسول اكرم فرمودند: هر مسلماني كه به وقت صبح به عيادت بيماري رود هفتاد هزار فرشته تا شب در حق او دعاي مغفرت مي‎كنند و هر مسلماني كه شامگاه به عيادت بيماري رود هفتاد هزار فرشته تا صبح در حق او دعاي مغفرت مي‎كنند و علاوه بر اين خداوند باغي از باغهاي بهشت را به او اختصاص خواهد داد.

دعاها و درودهاي ملائكه براي نمازگزاران

فرشتگان از بندگان مطيع خداوند مي‎باشند و هرگز از اوامر خداوند سرباز نمي‎زنند و چون خودشان مطيع اوامر خداوند مي‎باشند بندگان مخلص، مطيع و مؤمن خاصتاً نماز گزاران را دوست مي‎دارند. احاديث متعددي روايت شده كه آنها بر نماز گزاراني كه قصد و اراده‌ي نماز دارند تا اتمام نماز و بعد از آن صلوات و درود فرستاده و ايشان را همراهي مي‎كنند.

الف) زماني كه در انتظار نماز جماعت هستند

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ : «عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعَةٍ تَزِيدُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي بَيْتِهِ وَصَلَاتِهِ فِي سُوقِهِ بِضْعًا وَعِشْرِينَ دَرَجَةً وَذَلِكَ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ أَتَى الْمَسْجِدَ لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ لَا يُرِيدُ إِلَّا الصَّلَاةَ فَلَمْ يَخْطُ خَطْوَةً إِلَّا رُفِعَ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ حَتَّى يَدْخُلَ الْمَسْجِدَ فَإِذَا دَخَلَ الْمَسْجِدَ كَانَ فِي الصَّلَاةِ مَا كَانَتْ الصَّلَاةُ هِيَ تَحْبِسُهُ وَالْمَلَائِكَةُ يُصَلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مَجْلِسِهِ الَّذِي صَلَّى فِيهِ يَقُولُونَ اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيْهِ مَا لَمْ يُؤْذِ فِيهِ مَا لَمْ يُحْدِثْ فِيهِ»**[[157]](#footnote-158)

از ابوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: نماز جماعت بر نماز فردي و تنهايي انسان در منزل و دكانش، بيست و اندي برتري دارد و هر يك از شما به خوبي وضو بگيرد و به مسجد بيايد و هدفي جز نماز نداشته باشد هيچ قدمي بر نمي‌دارد مگر اينكه خداوند ثواب و مقامي را برايش در نظر مي‌گيرد و گناهي از گناهانش را مي‌بخشد تا به مسجد مي‌رسد و وقتي به مسجد رسيد آن مدتي كه بخاطر نماز در مسجد باقي مانده باشد (ثواب) نماز برايش حساب مي‌شود و تا زماني كه از جايگاه نمازش كه در آن نماز خوانده بلند نشود فرشتگان برايش دعا مي‌كنند و مي‌گويند خداوندا او را رحم كن و او را ببخشاي و توبه‌اش را بپذير. تا وقتي كه وضويش باطل نشده اين دعا ادامه دارد.

ب) سلام و درود فرشته‎ها بر صف اول

**عَن أَبِي أُمَامَة قَالَ، قَالَ رَسولُ اللهِ : «إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصَّفِّ الْأَوَّلِ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَعَلَى الثَّانِي قَالَ إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصَّفِّ الْأَوَّلِ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَعَلَى الثَّانِي قَالَ وَعَلَى الثَّانِي.»**[[158]](#footnote-159)

از أبي أمامه روايت است كه رسول الله فرمودند: همانا خداوند و فرشتگان بر صف اول درود مي‎فرستند صحابه گفتند: اي رسول خدا و همچنين بر صف دوم؟ فرمودند: خداوند و فرشتگان بر صف اول درود مي‎فرستند صحابه گفتند: و بر صف دوم؟ پيامبر فرمودند و بر صف دوم.

**عن نُعمَان بنِ بَشِير رضي الله عنهما قَالَ سَمِعتُ النَّبِيَّ**  **يَقُولُ: «إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصَّفِّ الْأَوَّلِ أَوْ الصُّفُوفِ الْأوَل»**[[159]](#footnote-160)

از نعمان بن بشير روايت مي‎كند كه پيامبر فرمودند: خداوند ‎و ملائكه بر صف اول يا صفهاي اول درود مي‎فرستند.[[160]](#footnote-161)

ج) كساني كه جاهاي خالي بين صفها را پر مي‎كنند

**عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** َ **: «إنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الَّذِينَ يَصِلُونَ الصُّفُوفَ وَمَنْ سَدَّ فُرْجَةً رَفَعَهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَةً»**[[161]](#footnote-162)

 از عائشه روايت است كه پيامبر فرمودند: همانا خداوند و ملائكه بر كساني كه صفها را وصل مي‌كنند (كساني كه جاهاي خالي بين صفها را پر مي‌كنند) درود مي‎فرستند و كسي كه جاي خالي موجود در صفي را پر كند خداوند بخاطر آن يك درجه او را بالا مي‎برد.

نماز گزاران عزيز بايد دقت داشته باشند كه فاصله‎اي بين افراد نباشد زيرا سبب دوري قلبها و اختلاف مي‎گردد و خداوند فردي را كه اين فاصله‎ها را پر مي‎نمايد درجات او را در بهشت بالا مي‌برد.

د) كساني كه بعد از نماز در جايگاه خويش مي‎مانند

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَة أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «لَا يَزَالُ الْعَبْدُ فِي صَلَاةٍ مَا كَانَ فِي مُصَلَّاهُ يَنْتَظِرُ الصَّلَاةَ وَتَقُولُ الْمَلَائِكَةُ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ** **حَتَّى يَنْصَرِفَ أَوْ يُحْدِثَ »**[[162]](#footnote-163)

از ابوهريره روايت است كه رسول الله فرمودند: بنده در نماز است تا وقتي در مصلاي خويش در انتظار إقامه‎ي نماز مي‎باشد و فرشتگان(در حق او) تا وقتي از جايگاهش بلند نشده يا بي وضو نشده است، مي‎گويند: پروردگارا ! او را ببخش و مورد رحمتت قرار بده.

تذكر: «**يُحدِث»** به معناي بي وضوئي مي‎باشد زيرا در همين روايت آمده مردي از ابوهريره سؤال كرد حدث چيست؟ فرمود: خروج هوا از شكم.

هـ) فردي كه لشكريان خداوند پشت سر او نماز مي‌گزارند

**عَن سَلْمَانِ الفَارِسِيّ**  **قَالَ ،قَالَ رَسُولُ اللهِ** : **«إذَا كَانَ الرَّجُلُ بِأَرضِ قِيٍّ ،فَحَانَتِ الصَّلاةُ فَليَتَوَضّأْ ،فَإِن لَم يَجِدْ مَاءً فَليَتَيَمَّم فَإِنْ أَقَامَ صَلَّى مَعَهُ مَلَكَاهُ وَإِن أَذَّنَ وَأَقَامَ صَلَّى خَلْفَهُ مِنْ جُنُوْدِ اللهِ مَا لا يُرَى طَرَفَاهُ.»[[163]](#footnote-164)**

سلمان فارسي روايت مي‌كند پيامبر فرمودند: هنگامي كه شخصي وارد سر زمين خشك و خالي گرديد و وقت نماز رسيد وضو بگيرد و اگر آبي نيافت تيمم نمايد و زماني كه نماز را شروع نمود دو فرشته همراهش با او نماز را بجا مي‌آورند و اگر اذان داد و اقامه نمود پشت سر او لشكريان خداوند كه هيچ نهايتي ندارند نماز را بجا مي‌آورند.

همراهي فرشتگان در گفتن «آمين» با نمازگزاران

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «إِذَا قَالَ الْإِمَامُ ﴿** **﴾ فَقُولُوا «آمِين» فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قَوْلَ الْمَلَائِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»**[[164]](#footnote-165)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: وقتي كه امام **﴿** **﴾** را گفت شما «آمين» بگوئيد براستي كه فرشتگان نيز آمين مي‎گويند و كسي كه آمين او با آمين فرشتگان همراه گردد گناهان گذشته‎اش مورد بخشش قرار مي‎گيرد.

فضل مونس مسجد

**عَنْ أَبِي‎هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ**  **قَالَ: «إِنَّ لِلْمَسَاجِدِ أَوْتَادًا الْمَلَائِكَةُ جُلَسَاؤُهُمْ إِنْ غَابُوا يَفْتَقِدُونَهُمْ وَإِنْ مَرِضُوا عَادُوهُمْ وَإِنْ كَانُوا فِي حَاجَةٍ أَعَانُوهُمْ وَقَالَ جَلِيسُ الْمَسْجِدِ عَلَى ثَلَاثِ خِصَالٍ أَخٍ مُسْتَفَادٍ أَوْ كَلِمَةٍ مُحْكَمَةٍ أَوْ رَحْمَةٍ مُنْتَظَرَةٍ»**[[165]](#footnote-166)

از ابوهريره روايت است كه رسول الله فرمودند: همانا براي مسجد مرداني دل بسته به آن (كه زياد به مسجد رفت وآمد دارند) وجود دارند كه ملائكه همنشينان ايشان مي‎باشند، اگر به مسجد نيامدند به جستجوي آنها مي‎پردازند و اگر بيمار شدند به عيادتشان مي‎روند و اگر مشكلي داشتند به ياري و مددشان مي‎شتابند.

و فرمودند: شخص نشسته در مسجد داراي سه خصلت مي‌باشد برادري از او استفاده مي‎برد يا سخني حكيمانه و بجا مي‎گويد يا اينكه در انتظار رحمت و مغفرت مي‎باشد.

اجتماع فرشتگان در وقت نماز صبح و عصر

**عَنْ أَبِي‎هُرَيْرَةَ**  **أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ**  **قَالَ: «يَتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ مَلَائِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلَائِكَةٌ بِالنَّهَارِ وَيَجْتَمِعُونَ فِي صَلَاةِ الْفَجْرِ وَصَلَاةِ الْعَصْرِ ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ رَبُّهُمْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي فَيَقُولُونَ تَرَكْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ»**[[166]](#footnote-167)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: فرشتگاني در شب و در روز به نوبت و پشت سر هم به ميان شما مي‎آيند و در نماز صبح و عصر جمع مي‎شوند سپس فرشتگاني كه شب را در ميان شما گذرانده‎اند بالا مي‎روند و خداوند در حالي كه به همه آگاه است از آنها مي‎پرسد بندگانم را چگونه ترك كرديد؟ مي‎گويند: ترك كرديم آنها را در حالي كه نماز مي‎خواندند و نزدشان رفتيم در حالي كه نماز مي‎گزاردند.

مجالس محبوب فرشتگان

1- مساجد

مساجد هميشه محبوب فرشته‎ها بوده و در آنجا جمع مي‎شوند چون مساجد خانه‎ي خدا بحساب مي‎آيد و قبلاً به آن اشاره شد.

2- مجالس علمي و حلقه‎هاي ذكر

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : «إِنَّ لِلَّهِ مَلَائِكَةً يَطُوفُونَ فِي الطُّرُقِ يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرِ فَإِذَا وَجَدُوا قَوْمًا يَذْكُرُونَ اللَّهَ ، تَنَادَوْا: هَلُمُّوا إِلَى حَاجَتِكُمْ، قَالَ فَيَحُفُّونَهُمْ بِأَجْنِحَتِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، قَالَ فَيَسْأَلُهُمْ رَبُّهُمْ - وَهُوَ أَعْلَمُ مِنْهُمْ: مَا يَقُولُ عِبَادِي؟ قَالَ يَقُولُونَ: يُسَبِّحُونَكَ، وَيُكَبِّرُونَكَ، وَيَحْمَدُونَكَ وَيُمَجِّدُونَكَ قَالَ فَيَقُولُ: هَلْ رَأَوْنِي؟ قَالَ فَيَقُولُونَ: لَا وَاللَّهِ مَا رَأَوْكَ. قَالَ فَيَقُولُ: وَكَيْفَ لَوْ رَأَوْنِي؟ قَالَ يَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْكَ كَانُوا أَشَدَّ لَكَ عِبَادَةً، وَأَشَدَّ لَكَ تَمْجِيدًا وَتَحْمِيدًا وَأَكْثَرَ لَكَ تَسْبِيحًا. قَالَ يَقُولُ: فَمَا يَسْأَلُونِي؟! قَالَ يَسْأَلُونَكَ الْجَنَّةَ. قَالَ يَقُولُ: وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ: لَا وَاللَّهِ يَا رَبِّ مَا رَأَوْهَا. قَالَ يَقُولُ: فَكَيْفَ لَوْ أَنَّهُمْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ: لَوْ أَنَّهُمْ رَأَوْهَا كَانُوا أَشَدَّ عَلَيْهَا حِرْصًا، وَأَشَدَّ لَهَا طَلَبًا، وَأَعْظَمَ فِيهَا رَغْبَةً. قَالَ فَمِمَّ يَتَعَوَّذُونَ؟ قَالَ يَقُولُونَ: مِنْ النَّارِ. قَالَ يَقُولُ: وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ؟ لَا وَاللَّهِ يَا رَبِّ مَا رَأَوْهَا. قَالَ يَقُولُ: فَكَيْفَ لَوْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ: لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا أَشَدَّ مِنْهَا فِرَارًا، وَأَشَدَّ لَهَا مَخَافَةً. قَالَ فَيَقُولُ: فَأُشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُمْ. قَالَ يَقُولُ: مَلَكٌ مِنْ الْمَلَائِكَةِ: فِيهِمْ فُلَانٌ لَيْسَ مِنْهُمْ، إِنَّمَا جَاءَ لِحَاجَةٍ. قَالَ: هُمْ الْجُلَسَاءُ لَا يَشْقَى بِهِمْ جَلِيسُهُمْ»**[[167]](#footnote-168)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: براي خداوند فرشتگاني مي‎باشد كه در راه‎ها در پي اهل ذكر گردش مي‎كنند، چون گروهي را يافتند كه به ذكر خدا مشغولند همديگر را صدا زده مي‎گويند بشتابيد به سوي آنچه به دنبالش بوديد، پس آنها را با بالهايشان تا آسمان دنيا در بر مي‎گيرند، پروردگارشان از آنان سئوال مي‎كند (در حالي كه او داناتر است) بندگانم چه مي‎گويند؟ فرشتگان مي‎گويند تسبيح ، تكبير و تحميد تو را گفته و تو را به بزرگي ياد مي‎كنند، خداوند مي‎فرمايد: آيا مرا ديده‎اند؟ مي‎گويند: به خدا قسم نه، تو را نديده‎اند، خداوند مي‎فرمايد: اگر مرا ببينند چگونه خواهد بود؟! فرشتگان مي‎گويند: اگر تو را ديده بودند بيشتر تو را عبادت كرده و بيشتر تو را به بزرگي ياد نموده و زيادتر تسبيح تو را مي‎گفتند، پس مي‎فرمايد: چه مي‎خواهند؟ مي‎گويند: از تو طلب بهشت مي‎كنند مي‎فرمايد: آيا آن را ديده‎اند؟ مي‎گويند: نه، به خدا قسم اي پروردگار! آن را نديده‎اند مي‎فرمايد: اگر آن را ببينند چگونه خواهد بود؟! مي‎گويند اگر آن را ديده بودند بيشتر بدان حريص بوده و در بدست آوردن آن بيشتر تلاش مي‎كردند. خداوند مي‎فرمايد: از چه چيزي پناه مي‎جستند؟ مي‎گويند: از دوزخ پناه مي‎جويند مي‎فرمايد: آن را ديده‎اند؟ مي‎گويند: نه به خدا قسم آن را نديده‎اند، مي‎فرمايد: اگر آن را ببينند چگونه خواهند بود؟!‌ مي‎گويند: اگر آن را ببينند بيشتر از آن ترسيده و از آن فرار مي‎كنند، مي‎فرمايد: من شما را گواه و شاهد مي‎گيرم كه آنها را مورد بخشش قرار دادم.

يكي از فرشتگان مي‎گويد: در ميانشان فردي است كه از آنان نيست براي كاري آمده بود مي‎فرمايد: آنان همنشيناني هستند كه همنشين آنها شقي و بدبخت نمي‎گردند.

**عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ**  **قَالَ: خَرَجَ مُعَاوِيَةُ**  **عَلَى حَلْقَةٍ فِي الْمَسْجِدِ فَقَالَ: مَا أَجْلَسَكُمْ قَالُوا جَلَسْنَا نَذْكُرُ اللَّهَ. قَالَ: آللَّهِ مَا أَجْلَسَكُمْ إِلَّا ذَاكَ؟ قَالُوا وَاللَّهِ مَا أَجْلَسَنَا إِلَّا ذَاكَ. قَالَ أَمَا إِنِّي لَمْ أَسْتَحْلِفْكُمْ تُهْمَةً لَكُمْ، وَمَا كَانَ أَحَدٌ بِمَنْزِلَتِي مِنْ رَسُولِ اللَّهِ أَقَلَّ عَنْهُ حَدِيثًا مِنِّي وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ خَرَجَ عَلَى حَلْقَةٍ مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَ:« مَا أَجْلَسَكُمْ؟ قَالُوا جَلَسْنَا نَذْكُرُ اللَّهَ وَنَحْمَدُهُ عَلَى مَا هَدَانَا ِلْإِسْلَامِ وَمَنَّ بِهِ عَلَيْنَا. قَالَ آللَّهِ مَا أَجْلَسَكُمْ إِلَّا ذَاكَ؟ قَالُوا وَاللَّهِ مَاأَجْلَسَنَا إِلَّا ذَاكَ. قَالَ: أَمَا إِنِّي لَمْ أَسْتَحْلِفْكُمْ تُهْمَةً لَكُمْ، وَلَكِنَّهُ أَتَانِي جِبْرِيلُ فَأَخْبَرَنِي أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يُبَاهِي بِكُمْ الْمَلَائِكَةَ.»**[[168]](#footnote-169)

ابوسعيد خدري مي‎گويد معاويه از كنار حلقه‎اي در مسجد عبور نمود و گفت سبب نشستن شما چيست؟ گفتند: نشسته‎ايم و ذكر خدا را مي‎كنيم. معاويه گفت: شما را به خدا سوگند كه جز آن، چيز ديگري سبب نشستن شما نشده است؟ گفتند: به خدا قسم! ما را جز آن، چيز ديگري ننشانده است. معاويه گفت از سوگند دادن شما هيچ غرضي نداشتم و هيچ كس مثل من به رسول الله نزديك نبوده و كسي كمتر از من حديث روايت نكرده است.

و همانا پيامبر از كنار حلقه‎اي از اصحابش عبور نموده فرمودند: سبب نشستن شما چيست؟ گفتند: نشسته‎ايم ذكر خدا را كرده او را بر هدايت دادن مان بسوي اسلام و منّتي كه بخاطر اسلام بر ما نهاده ستايش مي‎كنيم. فرمودند: شما را به خدا سوگند كه جز آن، چيز ديگري سبب نشستن شما نشده است؟ گفتند: ما را جز آن، چيز ديگري ننشانده است. فرمودند: از سوگند دادن شما هيچ غرضي نداشتم و ليكن جبرئيل نزدم آمده و مرا خبر داد كه خداوند متعال نزد فرشتگان بر شما فخر مي‎ورزد.

3- اماكن تلاوت قرآن

**عَنْ أُسَيْدِ بْنِ حُضَيْرٍ قَالَ: بَيْنَمَا هُوَ يَقْرَأُ مِنْ اللَّيْلِ سُورَةَ الْبَقَرَةِ وَفَرَسُهُ مَرْبُوطَةٌ عِنْدَهُ إِذْ جَالَتْ الْفَرَسُ، فَسَكَتَ فَسَكَتَتْ، فَقَرَأَ فَجَالَتْ الْفَرَسُ، فَسَكَتَ وَسَكَتَتْ الْفَرَسُ، ثُمَّ قَرَأَ فَجَالَتْ الْفَرَسُ فَانْصَرَفَ، وَكَانَ ابْنُهُ يَحْيَى قَرِيبًا مِنْهَا فَأَشْفَقَ أَنْ تُصِيبَهُ، فَلَمَّا اجْتَرَّهُ رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءِ حَتَّى مَا يَرَاهَا، فَلَمَّا أَصْبَحَ حَدَّثَ النَّبِيَّ فَقَالَ: «اقْرَأْ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ، اقْرَأْ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ. قَالَ: فَأَشْفَقْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْ تَطَأَ يَحْيَى، وَكَانَ مِنْهَا قَرِيبًا، فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَانْصَرَفْتُ إِلَيْهِ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي إِلَى السَّمَاءِ فَإِذَا مِثْلُ الظُّلَّةِ فِيهَا أَمْثَالُ الْمَصَابِيحِ، فَخَرَجَتْ حَتَّى لَا أَرَاهَا، قَالَ: وَتَدْرِي مَا ذَاكَ؟ قَالَ: لَا، قَالَ: تِلْكَ الْمَلَائِكَةُ دَنَتْ لِصَوْتِكَ، وَلَوْ قَرَأْتَ لَأَصْبَحَتْ يَنْظُرُ النَّاسُ إِلَيْهَا لَا تَتَوَارَى مِنْهُمْ»**[[169]](#footnote-170)

اسيد بن حضير روايت مي‎كند كه وي شبي مشغول تلاوت سوره‎ي بقره بود، اسب او كه كنارش بسته شده بود از جا پريد بنابراين از تلاوت قرآن دست نگه داشت اسب هم آرام شد، باز هم تلاوت را ادامه داد بار ديگر اسب از جا پريد، به ناچار از تلاوت قرآن دست نگه داشت اسب هم آرام شد، دوباره تلاوت را ادامه داد اسب باز هم از جا پريد، در نهايت او تلاوت را رها نمود زيرا ترسيد كه مبادا اسب، پسرش يحيي را كه نزديك آن خوابيده بود لگد بزند، هنگامي كه يحيي را از اسب دور نمود سرش را به سوي آسمان بلند كرد سايباني را مشاهده نمود كه در آن چراغهاي روشني بود كه به سوي آسمان مي‌رفت به آن نگاه كرد تا از ديده‎اش پنهان گشت.

صبح روز بعد جريان را براي پيامبر تعريف نمود، پيامبر فرمودند: اي پسر حضير به تلاوتت ادامه مي‎دادي!!‌ اي پسر حضير به تلاوتت ادامه مي‎دادي!!

اسيد گفت: اي رسول خدا ترسيدم، اسب كه نزديك يحيي بود او را لگد بزند. سرم را بالا آورده به سوي يحيي حركت كردم در همان حال بسوي آسمان نگاه كردم سايباني را ديدم كه در آن چراغهاي روشني نمايان بود، پس حركت كرد تا از ديده‌ام پنهان گشت (در روايت مسلم و احمد **«عَرَجَتْ فِي الْجَوِّ حَتَّى مَا أَرَاهَا»** به آن نگاه كردم تا از ديده‎ام پنهان گشت)

پيامبر فرموند: آيا مي‎داني آنچه مشاهده كردي چه بوده است؟ اسيد گفت: نه.

پيامبر فرموند: آنان فرشتگاني بودند كه به خاطر آواز قرآن به تو نزديك شده بودند، و اگر تلاوت را ادامه مي‎دادي مردم آنها را بدون پرده مي‎ديدند و از مردم دور نمي‎شدند.

امام نووي مي‎گويد: اين حديث دليل بر اين است كه بعضي از مسلمين مي‎توانند ملائكه را ببينند همچنين در آن فضيلت قرائت قرآن و اينكه قرائت سبب نزول رحمت و حضور فرشتگان مي‎گردد بيان شده است.

ليكن ابن حجر آن را مقيد به فرد صالحي مي‎داند كه داراي آواز خوش بوده و سوره‎ي خاصي را با صفتي خاص تلاوت كند و همان طوري كه امام نووي اشاره فرمودند: اين قضيه مخصوص صحابه نيست.

در سال 1380هـ.ش در يكي از روستاهاي جزيره حادثه‎اي شبيه جريان اسيد رخ داد؛ يكي از خواهران در حالي كه ترس وجود او را فرا گرفته بود به نزدم آمده و گفت: «من در حال قرائت سوره‎ي كهف در پشت بام بودم كه ناگهان از آسمان تكه ابري فرود آمد كه پر از چراغهاي نوراني و درخشان بود به آن خيره شدم و بعد به خواهرم كه در كنار من نشسته بود همان تكه ابر را نشان دادم و او بعد از دقت، همان منظره را مشاهده كرد و بعد از آن وحشت وجود ما را فرا گرفت و آن تكه ابر بسوي آسمان بالا رفته تا ناپديد گشت.»

به او مژده و بشارت دادم كه خداوند به بركت تلاوت قرآن بر او منت نهاده و سكينه و آرامش خويش را بر او نازل كرده است و سعي نمودم تنش و ترسي كه ناشي از مشاهده‎ي آن صحنه‎ي روحاني و معنوي كه تا بحال نديده بود و وجودش را فرا گرفته بود را به بشارت و آرامش و شادي دروني تبديل كنم و داستان صحابي بزرگوار اسيد را بر ايشان بازگو نمودم تا يادآور گفتار رسول خدا باشد كه فرمودند: اگر قرائت را ادامه مي‎دادي فرشتگان همچنان مشغول استماع و گوش دادن مي‎شدند و مردم مي‎توانستند با دو چشم خود مأمورين خاص خداوند را مشاهده كنند و به او فهماندم كه مي‎تواند از انسانهايي باشد كه پل ارتباطي بين آنها و خدايشان نزديك و محكم بوده و به كمال درجات معنوي و راز و نياز با خدا نائل شوند و لذت حلاوت ايمان واقعي را بچشند و با قرار دادن قرآن به عنوان وسيله‎اي براي رسيدن به اين درجه، خوشبختي و سعادت دنيا و آخرت خود را رقم بزنند.

دفاع ملائكه از مؤمن

**عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ أَنَّهُ قَالَ : بَيْنَمَا رَسُولُ اللَّهِ جَالِسٌ وَمَعَهُ أَصْحَابُهُ وَقَعَ رَجُلٌ بِأَبِي بَكْرٍ فَآذَاهُ فَصَمَتَ عَنْهُ أَبُو بَكْرٍ ثُمَّ آذَاهُ الثَّانِيَةَ فَصَمَتَ عَنْهُ أَبُو بَكْرٍ ثُمَّ آذَاهُ الثَّالِثَةَ فَانْتَصَرَ مِنْهُ أَبُو بَكْرٍ فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ حِينَ انْتَصَرَ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ أَوَجَدْتَ عَلَيَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَزَلَ مَلَكٌ مِنْ السَّمَاءِ يُكَذِّبُهُ بِمَا قَالَ لَكَ فَلَمَّا انْتَصَرْتَ وَقَعَ الشَّيْطَانُ فَلَمْ أَكُنْ لِأَجْلِسَ إِذْ وَقَعَ الشَّيْطَانُ »[[170]](#footnote-171)**

از سعيد بن مسيب روايت است كه گفت: پيامبر و صحابه نشسته بودند در همان حال مردي به ابوبكر حرفهاي ناشايستي زد كه ابوبكر را ناراحت نمود، ليكن ابوبكر سكوت نمود، او بار ديگر سخنانش را تكرار كرد باز هم ابوبكر خاموش بود، بار سوم مرد گفتارش را تكرار نمود، ابوبكر جواب او را داد. زماني كه ابوبكر جواب آن مرد را داد پيامبر بلند شد، ابوبكر گفت: يا رسول الله آيا خشمگين شده‎اي؟ پيامبر فرمودند: فرشته‎اي از آسمان فرود آمده و سخنان آن مرد را تكذيب مي‎كرد و هنگامي كه تو جوابش را دادي شيطان به ميان آمد و با آمدن شيطان ديگر حاضر به نشستن نيستم.

حضور ملائكه در ميادين جنگ و ياري نمودن مؤمنين

﴿ ﴾ [آل عمران: 123-125]

«خداوند شما را در بدر پيروز گردانيد در حالي كه شما ناچيز بوديد، پس از خدا بترسيد تا بتوانيد شكر او را بجاي آوريد.آنگاه كه تو به مؤمنان مي‎گفتي: آيا براي شما كافي نيست كه پروردگارتان با سه هزار از فرشتگانِ فرستاده ياريتان كرد؟ آري اگر صبر داشته باشيد و پرهيزگاري كنيد و اگر آنان هم اينك بر شما بتازند، پروردگارتان با پنج هزار فرشته‌ي يورشگر و نشانگذار، شما را ياري مي‌كند».

امام بخاري در كتاب مغازي **«باب شهود الملائكة بدراً»** نقل مي‌كند كه:

**عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعٍ الزُّرَقِيِّ «جَاءَ جِبْرِيلُ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: مَا تَعُدُّونَ أَهْلَ بَدْرٍ فِيكُمْ؟ قَالَ: مِنْ أَفْضَلِ الْمُسْلِمِينَ أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا قَالَ: وَكَذَلِكَ مَنْ شَهِدَ بَدْرًا مِنَ الْمَلَائِكَةِ.»**[[171]](#footnote-172)

از رفاعه بن رافع زرقي روايت است كه جبرئيل به نزد پيامبر آمد و گفت: اهل بدر نزد شما چه مقام و منزلتي دارند؟ فرمودند: از بهترين مسلمانانند. جبرئيل گفت: و همچنين فرشتگاني كه در جنگ بدر شركت كرده‎اند.

**عَن بنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ قَالَ: «يَوْمَ بَدْرٍ هَذَا جِبْرِيلُ آخِذٌ بِرَأْسِ فَرَسِهِ عَلَيْهِ أَدَاةُ الْحَرْبِ»**[[172]](#footnote-173)

از ابن عباس رضي الله عنهما روايت است كه پيامبر در روز بدر فرمودند: اين جبرئيل است كه با لباس رزم آمده و افسار اسب خويش را به دست گرفته است.

**عَنْ الْبَرَاءِ قَالَ، قَالَ النَّبِيُّ لِحَسَّانَ «اُهْجُهُمْ** ـ **أَوْ هَاجِهِمْ** ـ **وَجِبْرِيلُ مَعَكَ»**[[173]](#footnote-174)

از براء بن عازب روايت است كه پيامبر خطاب به حسان ‎فرمودند: «آنها را ذم و هجو نما ـ يا با اشعارت برآنها هجوم برـ جبرئيل تو را ياري مي‎كند.»

حال بايد بدانيم حكمت اينكه ملائكه همراه پيامبر در جنگ شركت مي‎كردند، چيست؟در حالي كه جبرئيل قادر بود با قسمتي از بال خود تمامي كفار را نابود كند.

جواب‍‍: هدف و حكمت اين بود كه مبارزه براي پيامبر و يارانش باشد و فرشتگان، امداد رسانان ميدان جنگ باشند همان طوري كه قوانين جنگي چنين است و اين جهت رعايت قانون اسباب و مسببات مي‎باشد و سنت خدا بر اين است كه فرشتگان الهي صرفاً جهت امداد رساني پيامبر و يارانش باشند و در جنگ نيز طبق قوانين حاكم بر ميدان جنگ با استفاده از ابزار جنگي با كفار جنگيده‎اند و اين همكاري جهت ثابت قدم ماندن مؤمنين و همراهي نمودن آنها و كشتن دشمنان خدا بوده است و خداوند مي‎فرمايد: ﴿ ﴾ [آل عمران: 126- 127]

«خداوند ياري دادن شما را بوسيله‎ي فرشتگان قرار نداده مگر اينكه مژده‎اي براي شما و آرام بخشيدن به قلبهايتان باشد و پيروزي جز از جانب خداوند تواناي دانا نيست، تا گروهي از كافران را نابود كند يا سركوب و خوار نمايد و با نااميدي باز گردند».

فرشتگان همچنين مسلمين را در جنگ احزاب در سال پنجم هجري مساعدت نمودند.

﴿ ﴾ [الأحزاب: 9]

«اي مؤمنان! بياد آوريد نعمت خداي را در حق خودتان، آن گاه كه لشكرها به سراغ شما آمدند ولي ما تند بادي را بر آنان فرستاديم و لشكرهايي را بسويشان روانه كرديم كه شما آنان را نمي‎ديديد و خداوند مي‎ديد كارهايي را كه انجام مي‌داديد».

﴿ ﴾ همان فرشتگان بودند كه ترس و وحشت را در قلوب مشركين انداختند.

حضور ملائكه‎ي رحمت هنگام قبض روح مؤمنين

**عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ فِي جِنَازَةِ رَجُلٍ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَانْتَهَيْنَا إِلَى الْقَبْرِ وَلَمَّا يُلْحَد، فَجَلَسَ رَسُولُ اللَّهِ** [**مُستَقبِلَ القِبلة**]**، وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ، وَكَأَنَّ عَلَى رُؤوسِنَا الطَّيْرَ، وَفِي يَدِهِ عُودٌ يَنْكُتُ فِي الْأَرْضِ،** [**فَجَعَل يَنظر إلى السماء ويَنظُرُ إلى الارض، وجَعَل يَرفَع بَصَرَهُ وَيَخفَضُهُ ثَلاثاً**]**، فَقَالَ: إسْتَعِيذُوا بِاللَّهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا،** [**ثُمَّ قَالَ: اَللَّهُمَّ اِنِّي اَعُوذُ بِكَ مِن عَذابِ القَبْرِ**][**ثلاثاً**]**، ثُمَّ قَالَ: إِنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِنَ الدُّنْيَا، وَإِقْبَالٍ مِنَ الْآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ مَلَائِكَةٌ مِنَ السَّمَاءِ** …**»**[[174]](#footnote-175)

از براء بن عازب روايت است كه فرمود: ما براي تشييع جنازه‎ي مردي از انصار خارج شديم تا به قبر (مورد نظر) رسيديم و هنگامي كه لحد قبر كنده مي‎شد رسول الله رو به قبله نشست وما دور او نشستيم ( وچنان ساكت و آرام بوديم ) گويا پرنده‌اي بر بالاي سر ما نشسته بود و در دست رسول الله تكه چوبي بود كه آن را در زمين كوبيده و فرو مي‎برد و بعد از آن سه مرتبه نگاهش را به به طرف آسمان ‎كرده و دوباره نگاهش را به طرف زمين بر‎گرداند، سپس دو يا سه مرتبه فرمود: از عذاب قبر به خدا پناه ببريد و سه مرتبه فرمودند: پروردگارا از عذاب قبر به تو پناه مي‎برم . سپس فرمودند:

 همانا بنده‎ي مؤمن هنگامي كه در لحظه‎ي جدايي و وداع با دنيا و استقبال آخرت قرار مي‎گيرد فرشتگاني با چهره‎هاي سفيد در حالي كه چهره‎ي ايشان همچون آفتاب مي‎درخشد از آسمان بر او نازل مي‎شوند كه همراه آنها كفني از كفن‎هاي بهشت و حنوطي از حنوطهاي خوش بوي بهشت مي‎باشد، تا جايي كه چشم مي‎بيند اطراف او را فرا مي‎گيرند سپس ملك‎الموت آمده بالاي سرش نشسته، مي‎گويد: اي روح پاك (در روايتي روح مطمئنه) به سوي مغفرت و رضوان خدا خارج شو. رسول الله فرمودند: روحش همانند قطره‎ي آبي كه از مشك خارج مي‎شود به آساني خارج مي‎گردد و ملك‎الموت آن را مي‎گيرد (در روايتي هنگامي كه روح از جسد خارج مي‎شود تمامي فرشتگان بين آسمان و زمين و همه‎ي فرشتگان آسمان بر او درود مي‎فرستند و درهاي آسمان بر روحش باز كرده مي‎شود هيچ درباني نيست مگر اينكه از خداوند تمنا مي‎كند كه آن روح از مقابل او عروج كند) پس وقتي كه ملك‎الموت روحش را گرفت فرشتگان رحمت به اندازه‎ي يك چشم به هم زدن آن را از دستش مي‎گيرند و آن را در كفن و حنوط بهشتي قرار مي‎دهند اين كلام خداوند است كه مي‎فرمايد: ﴿ ﴾ «فرستادگان ما جان او را مي‎گيرند و كوتاهي نمي‎كنند» و روح از جسد همراه با بهترين بو و مشكي كه بر زمين پيدا شود خارج مي‎گردد پس آن روح را به طرف آسمان مي‎برند و بر هيچ جمعي از فرشتگان نمي‎گذرند مگر اينكه آنها سؤال مي‎كنند اين روح خوش بو از آن كيست؟ پس مي‎گويند: فلاني پسر فلاني و او را با بهترين نامي كه در دنيا داشته صدا مي‎زنند تا اينكه به آسمان دنيا مي‎رسند پس درخواست مي‎كنند كه درِ آسمان بر روي آنها باز شود و باز كرده مي‎شود و فرشتگان مقرب هر آسمان روح را همراهي مي‎كنند تا اينكه به آسمان بعدي برسند و تا آسمان هفتم ادامه مي‎دهند. سپس خداوند مي‎فرمايد كتاب اعمال بنده‎ي مرا در عليين بنويسيد ﴿ ﴾ و تو چه ميداني عليين چيست؟ ﴿ ﴾ نامه‎اي است رقم زده شده و سرنوشتي است قطعي.

غسل شهيد توسط ملائكه

**عَن عَبداللهِ بن الزُّبيرِ قَالَ: سَمِعتُ رسولَ اللهِ**  **عِندَ قَتلِ حَنْظَلَةِ بنُ أَِبي عَامِر(بَعدَ أنِ التَقَي هُو وأبُوسُفيَانِ بنُ الحَارِث حِينَ عَلاهُ شَدَّادِ بنُ الأسوَدَ بِالسَّيفِ فَقَتَلَهُ) يَقُولُ:« إنَّ صَاحِبَكُم تَغسِلْهُ المَلائِكَةُ، فَاسْأَلُوا صَاحِبَتَهُ، فَقالَت:خَرَجَ وَهُوَ جُنُبٌ لما سَمِعَ الْهائِعَةَ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ : لِذلِكَ غَسَّلَتْهُ المَلائِكَةُ»**[[175]](#footnote-176)

از عبدالله ابن زبير روايت است كه گفت: من هنگام شهادت حنظله (بعد از اينكه او و ابوسفيان بن حارث با هم درگير شدند، شداد ابن الاسود سر رسيد و او را به شهادت رساند.) شنيدم كه پيامبر فرمود: بدرستي كه فرشته‎ها رفيق و همراه شما را غسل مي‎دهند پس از همسرش سؤال كنيد پس همسرش در جواب گفت: هنگامي كه او صداي بلند منادي را شنيد بر او غسل واجب شده بود - يعني در حالي در ميدان جنگ حاضر شده بود كه بر او غسل واجب بود – پس رسول الله فرمودند: به اين دليل فرشته‎ها او را غسل دادند.

از انس بن مالك روايت است كه فرمودند: طايفه‎ي اوس به چهار نفر افتخار مي‎كردند:[[176]](#footnote-177)

1. غسيل الملائكه ( حنظله)
2. كسيكه عرش رحمن براي وفات او به لرزه در آمد. (سعد ابن معاذ)
3. كسي كه زنبوران سرخ جسدش را بعد از شهادت از دست كفار محافظت نمودند. (عاصم بن ثابت بن افلح)
4. تنها كسي كه گواهيش مانند گواهي دو نفر مورد تاييد پيامبر قرار گرفت. (خزيمه بن ثابت)

**عَن بن عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: أُصِيبَ حَمزَةُ بنُ عَبدُالمطَّلِب وَحَنظَلَةُ بنُ الرَّاهِب، وَهُمَا جُنُبٌ فَقالَ رَسولُ اللهِ : «رَأيتُ المَلائِكَةَ تُغَسِّلُهُما»**[[177]](#footnote-178)

از ابن عباس روايت است كه گفت: حمزه بن عبدالمطلب و حنظله بن راهب در جنگ شهيد شدند در حالي كه هر دو جنب بودند، پس رسول الله فرمود: ملائكه را ديدم كه هر دو نفر را غسل مي‎دهند.

حضور ملائكه در تشييع جنازه‌ي صالحان

سعد ابن معاذ از جمله كساني است كه بدليل دفاع از دين و احقاق حقوق و عدم ترس از ملامت ملامتگران سعادت مي‎يابد كه فرشته‎ها در تشييع جنازه‌ي‌ او شركت داشته باشند. در جريان جنگ احزاب كه مشركين يكدست شده و بسوي مدينه حمله نمودند و يهودها از داخل مدينه قصد خيانت به پيامبر را داشتند سعد به دفاع از پيامبر برخاست و در عرصه‌ي جنگ تيري به شاهرگ دستش اصابت نمود. سعد دعا كرده و گفت: خدايا! بر اثر جراحت اين زخم نميرم تا اينكه به نابود شدن بني قريظه چشمم روشن شود.

پيامبر بعد از اين جريان دستور دادند خيمه‎اي در مسجد براي سعد برپا كنند تا پيامبر بتواند از نزديك به عيادتش برود.

پس از اتمام جنگ كه به شكست مشركين و يهود بني‎قريظه منجر شد، بني‎قريظه چون هم پيمانان سعد بودند به خيال اينكه به نفع آنها حكم مي‎كند راضي به حكميت سعد شدند، پيامبر دستور داد سعد را بياورند تا در مورد بني‎قريظه قضاوت كند. آشنايان سعد توصيه‎هاي زيادي در مورد بني‎قريظه به سعد نمودند تا بتوانند بدين وسيله از طريق سعد تخفيفي براي آنها بگيرند لكن سعد كوچكترين اعتنائي به اين توصيه‎ها ننمود بلكه به بياد نقشه‎هاي خبيثانه و خيانت آنها به پيامبر افتاده و گفت: حكمي خواهم نمود كه خدا و رسول از آن راضي شوند.

سپس چنين حكم نمود مردانشان كشته، زنان و فرزندانشان اسير و اموالشان به غنيمت مسلمين درآيد؟!. پيامبر فرمودند: قسم به خدائي كه جانم در دست اوست همانا به حكمي اشاره كردي كه خداوند مرا بدان امر نمود.

سپس سعد دعا كرد و گفت: خدايا! اگر جنگي بين پيامبر و قريش باقي مانده مرا زنده نگهدار و اگر جنگ به اتمام رسيده است. مرا بسوي خودت بخوان.

بعد از آن درحالي كه زخم التيام يافته بود و فقط آثار آن ديده مي‎شد رگ دستش پاره شد. رسول اكرم و ابوبكر و عمر زمان وفات در خيمه‎ي او حاضر شدند.

عايشه رضي الله عنها مي‎گويد: سوگند به خدايي كه جان محمد در دست اوست در حاليكه در حجره‎ام بودم صداي گريه‎ي عمر را از گريه‌ي ابوبكر تشخيص مي‎دادم آنها همان طوري بودند كه خداوند مي‎فرمايد: ﴿ ﴾

پيامبر بعد از وفات سعد به همراهي صحابه به طرف منزل سعد رفتند اما بقدري سريع مي‎رفتند كه بند كفشهايشان پاره مي‎شد و رداها از دوششان مي‎افتاد هنگامي كه صحابه علت عجله‎ي پيامبر را پرسيدند فرمود: مي‎ترسم كه ملائكه در غسل او سبقت بگيرند همچنان كه بر حنظله سبقت گرفتند.

پيامبر در حالي به خانه‌ي سعد رسيدند. كه او را غسل مي‎دادند و مادرش مي‎گريست. پيامبر فرمودند: به راستي همه در گريستن صداقت ندارند، مگر ام سعد.

سپس خارج شدند، اهل و خويشان سعد به پيامبر گفتند: اي رسول خدا ما تا به حال جنازه‎اي به سبكي جنازه‎ي سعد حمل نكرده بوديم پيامبر گفت: چه چيزي مانع است كه سبك احساس نگردد در حالي كه تعداد بسيار زيادي از فرشته‎ها فرود آمدند و او را همراه شما حمل نمودند!.[[178]](#footnote-179)

**عَن بنِ عُمَرَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ قَالَ: «هَذَا الَّذِي تَحَرَّكَ لَهُ الْعَرْشُ وَفُتِحَتْ لَهُ أَبْوَابُ السَّمَاءِ وَشَهِدَهُ سَبْعُونَ أَلْفًا مِنْ الْمَلَائِكَةِ لَقَدْ ضُمَّ ضَمَّةً ثُمَّ فُرِّجَ عَنْهُ»**[[179]](#footnote-180)

ابن عمر روايت مي‎كند كه رسول الله فرمودند: اين كسي است كه عرش خداوند براي او به حركت در آمد و درهاي آسمان بر روي او گشوده شد و هفتاد هزار فرشته در تشييع جنازه‎اش شركت كردند و بدرستي كه فشار قبر بر او وارد شد و سپس رها شد.

**عَنْ جَابِر بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ لَمَّا قُتِلَ أَبِي جَعَلْتُ أَكْشِفُ الثَّوْبَ عَنْ وَجْهِهِ أَبْكِي وَيَنْهَوْنِي عَنْهُ وَالنَّبِيُّ لَا يَنْهَانِي فَجَعَلَتْ عَمَّتِي فَاطِمَةُ تَبْكِي فَقَالَ النَّبِيُّ** : **«تَبْكِينَ أَوْ لَا تَبْكِينَ مَا زَالَتْ الْمَلَائِكَةُ تُظِلُّهُ بِأَجْنِحَتِهَا حَتَّى رَفَعْتُمُوهُُ.»**[[180]](#footnote-181)

جابر بن عبدالله رضي الله عنهما مي‎گويد: هنگامي كه پدرم كشته شد پارچه‎ي روي صورت او را كنار مي‎زدم و گريه مي‎كردم اطرافيان مانع من مي‎شدند ولي پيامبر مرا منع نمي‎كرد. عمه‎ام، فاطمه شروع بگريستن نمود. پيامبر (خطاب به فاطمه) فرمود: ناله و زاري تو در او اثري ندارد زيرا ملائكه بالهايشان را بر او گسترانيده بودند تا اينكه او را بلند نموديد.

ملائكه در بهشت به استقبال مؤمنين مي‎آيند

﴿ ﴾ [الزمر: 73]

«و كساني كه تقواي الهي پيشه كرده‎اند، گروه گروه به سوي بهشت برده مي‎شوند، هنگامي كه به آنجا مي‎رسند درهاي آن گشوده مي‎شود و نگهبانان بهشت به آنها مي‎گويند: سلام بر شما، به نيكي و خوبي زندگي‌كرديد پس داخل بهشت شويد و در آنجا جاودانه بمانيد».

﴿ ﴾ [الرعد: 23-24]

«باغهاي بهشت است كه جاي ماندگاري است. و آنان همراه كساني از پدران و فرزندان و همسران خود به آنجا وارد مي‌شوند كه صالح باشند و فرشتگان از هر دري بر آنان وارد مي‎شوند (و به آنها مي‎گويند) سلام بر شما به خاطر صبر و استقامتتان، سرانجام بهترين جا و مكان نصيبتان شد».

**عَنْ عَبْد اللَّهِ بْن عَمْرٍو يَقُولُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ: «أَوَّلُ ثَلاثَةٍ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ الفُقَرَاءُ الْمُهَاجِرُونَ الَّذِينَ تُتَّقَى بِهِمُ الْمَكَارِهُ، إِذَا أُمِرُوا سَمِعُوا وَأَطَاعُوا وَإِن كَانَتْ للِرَجُلٍ مِنْهُمْ حَاجَةٌ إِلَى السُّلْطَانِ لَمْ تُقْضَ لَهُ حَتَّى يَمُوتَ وَهِيَ فِي صَدْرِهِ وَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَيَدْعُو يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْجَنَّةَ فَتَأْتِي بِزُخْرُفِهَا وَزِينَتِهَا فَيَقُولُ: أينَ عِبَادِي الَّذِينَ قَاتَلُوا فِي سَبِيلِي وَقُوتِلُوا وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِي اُدْخُلُوا الْجَنَّةَ فَيَدْخُلُونَهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ. وَتَأتي المَلائِكَةُ فَيَسْجُدُونَ فَيَقُولُونَ: رَبَّنَا نَحنُ نُسَبِّحُ بِحَمدِكَ اللَّيلَ وَالنَّهارَ، ونُقَدِّسُ لَكَ، مَن هؤلاءِ الَّذِينَ آثَرْتَهُم عَلينَا؟ فَيَقُولُ الرَّبُّ : هؤلاءِ عِبادِي الَّذِينَ جَاهَدُوا في سَبِيلِي وَأُوذُوا في سَبِيلِي، فَتَدخُلُ عَلِيهِمُ المَلائِكَةُ مِن كُلِّ بَابٍ، ﴿** ﴾**».**[[181]](#footnote-182)

از عبدالله بن عمرو روايت است كه رسول الله فرمودند: اولين گروه از مردم كه وارد بهشت مي‎شوند فقراي مهاجرين مي‎باشند، آنها كساني هستند كه متحمل سختي‎هاي زيادي شده و هرگاه به آنها امري مي‎شد مي‌شنيدند و اطاعت مي‎كردند و اگر يكي از ايشان حاجتي از حاكمي داشت و حاجتش برآورده نمي‎شد، آن حاجت در سينه‎اش مي‎ماند تا اينكه وفات مي‎كرد و خداوند بهشت را در روز قيامت فرا مي‎خواند و بهشت با آراستگي و زينتش پيش مي‎آيد، خداوند مي‎فرمايند: كجايند بندگانم كه در راه من جهاد كرده و كشته شدند و آزار و اذيت‎ها ديدند؟ وارد بهشت شويد، پس بدون حساب وارد بهشت مي‎شوند ملائكه مي‎آيند، سجده كرده و مي‎گويند: پروردگارا! ما شب و روز تو را حمد و تسبيح مي‎گوييم و تو را به پاكي ياد مي‎كنيم آنهايي كه بر ما برتري داده‎اي چه كساني هستند؟ آنگاه خداوند مي‎فرمايند: آنها بندگاني هستند كه در راه من جهاد كردند و آزار و اذيت‎ها ديدند. پس ملائكه از هر دري بر آنها وارد شده، مي‎گويند: سلام بر شما به خاطر صبر و استقامتتان، بهترين منزلگاه نصيبتان شد.

اعمالي كه فرشته‎ها را از انسان دور مي‎كند؟

1- شرك

زيرا مشرك از نظر معنوي نجس مي‎باشد.

﴿ ﴾ [التوبة: 28]

«بيگمان مشركان پليدند».

و نجاست كفر و شرك در عقيده سبب دور شدن فرشتگان مي‎گردد زيرا فرشته‎ها از اماكن نجس دوري مي‎كنند.

2- گناه و معصيت

**عَن بنِ عَبَّاسٍ عَنْ النَّبِيِّ قَالَ: « ثَلَاثَةٌ لَا تَقْرَبُهُم الْمَلَائِكَةُُ: الجُنُبُ وَالسَّكرانُ وَالْمُتَضَمِّخُ بِالْخَلُوقِ.»**[[182]](#footnote-183)

پيامبر فرمودند: فرشتگان به سه نفر نزديك نمي‎شوند: فرد جنب، مست و كسي كه از بوي خوش زعفران استفاده مي‌كند(عطر مخصوص زنان).

3- جسد كافر

**عَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ:« ثَلَاثَةٌ لَا تَقْرَبُهُمْ الْمَلَائِكَةُ: جِيفَةُ الْكَافِرِ، وَالْمُتَضَمِّخُ بِالْخَلُوقِ وَالْجُنُبُ إِلَّا أَنْ يَتَوَضَّأَ.»**[[183]](#footnote-184)

از عمار بن ياسر روايت است كه پيامبر فرمودند: فرشتگان به سه نفر نزديك نمي‎شوند: مرده‌ي كافر، استفاده كننده از بوي خوش زعفران (عطر مخصوص زنان)، و فرد جنب مگر اين كه (بعد از جنابت) وضو بگيرد.

4- بوي بد و كريه

**عَنْ جَابِر قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  : **«مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ الْمُنْتِنَةِ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا فَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ الْإِنْسُ.»**[[184]](#footnote-185)

از جابر بن عبد الله روايت است كه پيامبر فرمودند: هر كس از اين درخت بد بو (سير و پياز) بخورد به مسجد ما نزديك نشود زيرا از آنچه انسان اذيت مي‎شود فرشتگان اذيت مي‎شوند.

5- انداختن آب دهن از طرف راست در حال نماز

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ قَالَ: «إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَلَا يَبْصُقْ أَمَامَهُ، فَإِنَّمَا يُنَاجِي اللَّهَ مَا دَامَ فِي مُصَلَّاهُ، وَلَا عَنْ يَمِينِهِ فَإِنَّ عَنْ يَمِينِهِ مَلَكًا، وَلْيَبْصُقْ عَنْ يَسَارِهِ، أَوْ تَحْتَ قَدَمِهِ فَيَدْفِنُهَا.»**[[185]](#footnote-186)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: هرگاه يكي از شما نماز را شروع نمود آب دهان خود را جلو خويش نيندازد زيرا تا زماني كه در محل نمازش مي‎باشد با خدا مناجات مي‎كند و همچنين از انداختن آب دهان از سمت راست خويش نيز خودداري نمايد زيرا در طرف راست او فرشته‎اي وجود دارد، بنابراين آب دهان را از طرف چپ انداخته يا زير پايش دفن كند.

6- وجود زنگوله، آلات لهو و لعب

﴿ ﴾ [الإسراء: 63- 64]

«(خداوند خطاب به شيطان) فرمودند: برو و هر كس از آنان كه از تو تبعيت كند پس به درستي جهنم كيفر فراواني براي شما است، و هر كس از ايشان را كه توانستي با صداي خودت تحريك و خار كن و لشكر سواره و پياده‎ات را براي آنها گسيل دار، و در ثروت و فرزندانشان شركت كن و به آنان وعده بده، و وعده‎ي شيطان بجز نيرنگ و فريب نيست».

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «الْجَرَسُ مَزَامِيرُ الشَّيْطَانِ.»**[[186]](#footnote-187)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: زنگوله از آهنگ‎هاي شيطان است.

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «لَا تَصْحَبُ الْمَلَائِكَةُ رُفْقَةً فِيهَا كَلْبٌ وَلَا جَرَسٌ»**[[187]](#footnote-188)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: فرشتگان جماعتي را كه در آن سگ يا زنگوله باشد، همراهي نمي‎كنند.

**عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها** **قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ: «لَا تَدْخُلُ الْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيهِ جَرَسٌ.»**[[188]](#footnote-189)

از عايشه روايت است كه گفت از پيامبر شنيدم كه مي‌فرمودند: ملائكه به منزلي كه در آن زنگوله باشد وارد نمي‎شوند.

به كليه‎ي مؤمنين ملتزم به دين مي‎گوييم فريب دشمنان اسلام را نخوريد زيرا كه مزامير ابليس و صداي آلات لهو و لعب را آرام بخش روح و روان مي‎دانند بلكه در حقيقت آنان با اين گفته‎هاي شيطان صفتانه به سردستگي ابليس مي‎خواهند ما را به سوي نفاق و فساد در دنيا كه آرزوي آنهاست و غذاب اخروي كه جهنم باشد بكشانند.

7- اماكن وجود صليب، تصاوير و مجسمه

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ**  : «**لَا تَدْخُلُ الْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيهِ تَمَاثِيلُ أَوْ تَصَاوِيرُ.»**[[189]](#footnote-190)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: ملائكه به منزلي كه در آن مجسمه يا عكس باشد وارد نمي‎گردند.

شايسته‎ي هر مؤمني است كه منزل خود را از وجود صليب ، عكس و مجسمه خالي نمايد مگر آنچه كه شرع آنها را مستثني كرده همانند: اسباب بازي بچه‎ها و عكسهاي روي كارت شناسايي ، پول و مدارك رسمي و همچنين عكس هاي غير جاندار مثل: طبيعت، درختان، كوهها و باغها. و از تاويلات بعضي‎ها كه سعي مي‎كنند احاديث صريح پيامبر را به گونه‌هاي متعددي تاويل كنند بدور باشيم.

**عَنْ عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: أَنَّهَا اشْتَرَتْ نُمْرُقَةً فِيهَا تَصَاوِيرُ فَلَمَّا رَآهَا رَسُولُ اللَّهِ قَامَ عَلَى الْبَابِ فَلَمْ يَدْخُلْهُ فَعَرَفْتُ فِي وَجْهِهِ الْكَرَاهِيَةَ، فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَتُوبُ إِلَى اللَّهِ وَإِلَى رَسُولِهِ مَاذَا أَذْنَبْتُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **«مَا بَالُ هَذِهِ النُّمْرُقَةِ قُلْتُ اشْتَرَيْتُهَا لَكَ لِتَقْعُدَ عَلَيْهَا وَتَوَسَّدَهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ إِنَّ أَصْحَابَ هَذِهِ الصُّوَرِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُعَذَّبُونَ فَيُقَالُ لَهُمْ: أَحْيُوا مَا خَلَقْتُمْ وَقَالَ: إِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي فِيهِ الصُّوَرُ لَا تَدْخُلُهُ الْمَلَائِكَةُ.»**[[190]](#footnote-191)

عائشه ام المؤمنين رضي الله عنها مي‎گويد: بالشي خريدم كه تصاويري داشت، پيامبر با ديدن آن بالش جلو در ايستاده و وارد منزل نشد، آثار ناراحتي را در صورتش ديدم، عائشه رضي الله عنها گفت: اي رسول خدا نزد خدا و رسولش توبه مي‎كنم، چه گناهي كرده‎ام؟

پيامبر فرمود جريان اين بالش چيست؟ عائشه گفت: آن را جهت نشستن شما و تكيه دادنتان خريداري كرده‎ام. پيامبر فرموند: سازندگان اين عكسها روز قيامت عذاب داده مي‎شوند. و به آنها گفته مي‎شود زنده كنيد آنچه را خلقت كرديد و فرمودند: همانا ملائكه به خانه‎اي كه در آن عكس باشد وارد نمي‎گردند.

8- اماكن وجود سگ

**عَنْ أَبِي طَلْحَةَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ: «لَا تَدْخُلُ الْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيهِ كَلْبٌ وَلَا صُورَةُ تَمَاثِيلَ.»**[[191]](#footnote-192)

از أبوطلحه روايت است كه پيامبر فرمودند: فرشتگان به خانه‎اي كه در آن سگ و يا تصوير مجسمه باشد داخل نمي‎شوند.

**عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها أَنَّهَا قَالَتْ: وَاعَدَ رَسُولَ اللَّهِ جِبْرِيلُ فِي سَاعَةٍ يَأْتِيهِ فِيهَا فَجَاءَتْ تِلْكَ السَّاعَةُ وَلَمْ يَأْتِهِ! وَفِي يَدِهِ عَصًا فَأَلْقَاهَا مِنْ يَدِهِ، وَقَالَ: مَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ وَلَا رُسُلُهُ، ثُمَّ الْتَفَتَ فَإِذَا جِرْوُ كَلْبٍ تَحْتَ سَرِيرِهِ فَقَالَ: يَا عَائِشَةُ مَتَى دَخَلَ هَذَا الْكَلْبُ هَاهُنَا؟ فَقَالَتْ: وَاللَّهِ مَا دَرَيْتُ فَأَمَرَ بِهِ فَأُخْرِجَ فَجَاءَ جِبْرِيلُ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ وَاعَدْتَنِي فَجَلَسْتُ لَكَ فَلَمْ تَأْتِ فَقَالَ: مَنَعَنِي الْكَلْبُ الَّذِي كَانَ فِي بَيْتِكَ إِنَّا لَا نَدْخُلُ بَيْتًا فِيهِ كَلْبٌ وَلَا صُورَةٌ.»**[[192]](#footnote-193)

از عائشه رضي الله عنها روايت است كه گفت: جبرئيل به رسول الله وعده داد كه ساعتي معين به ديدنش مي‎آيد. آن لحظه (موعود) فرا رسيد ولي جبرئيل نيامد! و عصايي كه در دستش بود به زمين انداخت و ‎فرمود: خدا و پيام آورانش خلاف وعده نمي‎كنند سپس متوجه شد كه بچه سگي زير تخت خواب اوست فرمود: اين سگ چه وقت داخل شده؟ گفتم: به خدا قسم من از آمدنش خبردار نشدم. پيامبر دستور داد؛ و از خانه خارج كرده شد. و بعد جبرئيل آمد رسول الله فرمود: به من وعده دادي، منتظر ماندم ولي نيامدي؟! گفت: سگي كه در خانه‎ات بود مانع ورودم شد. همانا ما به خانه‎اي كه در آن سگ و تصوير باشد وارد نمي‎شويم.

از ميان سگها تنها سگ نگهبان و شكار و زراعت مستثني هستند به شرط اينكه سگ سياه نباشد زيرا سگ سياه به فرموده‎ي پيامبر شيطان است در صورت نگهداري از سگ نه تنها فرشته‎ها وارد منزل شخص نمي‎گردند بلكه هر روز دو قيراط از ثواب اعمالش كاسته مي‎شود.

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ قَالَ: مَنْ اقْتَنَى كَلْبًا لَيْسَ بِكَلْبِ صَيْدٍ وَلَا مَاشِيَةٍ وَلَا أَرْضٍ فَإِنَّهُ يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِهِ قِيرَاطَانِ كُلَّ يَوْمٍ.»**[[193]](#footnote-194)

از ابوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: كسي كه سگي را بجز سگ شكاري و سگ گله و سگ زمين زراعي نگه دارد هر روز دو قيراط[[194]](#footnote-195)\* از ثواب اعمالش كاسته مي‎شود.

فراموش نكن! لشكريان خداوند (فرشتگان) و لشكريان ابليس (شياطين) با هم در نبرد و ستيز مي‎باشند زماني كه تو با اعمال و كارهاي خود لشكريان و جنود رحمان را از خود دور مي‎كني اسباب تسلط جنود ابليس را بر خود مهيا نموده‎اي و چه مصيبتي بدتر كه مدافعين مأمور يافته از طرف خداوند تو را رها كرده و در تير رس وسوسه‎هاي ابليس و شياطين قرار بگيري؟!‌ كيست كه از تو محافظت نمايد؟!‌

در احاديث بالا منظور از عدم حضور ملائكه در آن حالات و اماكن، حضور ملائكه‎ي رحمت مي‎باشد زيرا فرشتگان كاتبين اعمال و باقي مأمورين جهت ثبت اعمال و كردارها و بقيه‌ي امور در كنار انسان هستند.

كساني كه مورد لعنت فرشتگان قرار مي‎گيرند

1- كفار و مرتدين

﴿ ﴾ [آل عمران: 86 - 87]

«چگونه خداوند گروهي را راهنمايي كند كه بعد از ايمان آوردن و گواهي دادند به حقانيت پيامبر و آمدن معجزات و دلايل روشن براي آنان، كافر شدند و خدا گروه ستمكاران را هدايت نخواهد كرد چنين كساني كيفرشان اين است كه لعنت خدا و فرشتگان و تمام مردم بر آنان باشد».

﴿ ﴾ [البقرة: 161]

«كساني كه كفر ورزيدند و در حال كفر مردند لعنت خدا و فرشتگان و همه‌ي مردم بر آنان خواهد بود».

2- ملحدين و مانعين اجراي دستورات و شريعت خداوند

انسان قرن بيستم گرچه در قافله‎ي تكنولوژي و پيشرفت گوي سبقت را برده ولي بعلت بي‎بهره بودن از دين و اخلاق در كام فسق و فجور و گمراهي و ضلالت فرو رفته است و رمز سعادت بشري را در گام برداشتن بسوي تكنولوژي مي‎داند ولي پيشرفتي كه افسار گسيخته و تحت نظام الحاد و كفر باشد به جايي نخواهد رسيد. انساني كه تصورش بر اين است كه دين مانع پيشرفت و تقرقي است و سد راه خدا و رسول مي‎شود و اجراي احكام خدا را يك نوع تحجر و عقب افتادگي به حساب مي‎آورد غافل است كه اين طرز فكر اسباب ذلت و خواري و لعنت خدا و فرشتگان را به بار مي‎آورد.

جاي بسي تأسف است كه نه تنها كفار و مشركين، بلكه تحصيل كرده‎هايي مشاهده مي‎گردند كه احكام ديني خاصتاً تعذيرات و قصاص را مخصوص زمان پيامبر دانسته و اجراي آن را در اين زمان ناممكن مي‎دانند. اين جاست كه نادانسته از رحمت خدا دور افتاده و مورد خشم و غضب او قرار مي‎گيرند.

در حديثي اشاره شده كسي كه مانع اجراي حكمي گردد لعنت خدا و فرشتگان و تمام مردم بر او خواهد بود.

**عَنِ بْنِ عَبَّاسٍ**  **قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **«مَنْ قَتَلَ عَمْدًا فَقَوَدُ يَدَيْهِ، فَمَنْ حَالَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ.»**[[195]](#footnote-196)

كسي كه به عمد فردي را به قتل رساند دستانش را ببنديد ( او را قصاص كنيد) و كسي كه مانع اجراي حكم بر قاتل گردد لعنت خدا و ملائكه و همه‎ي مردم بر او باد.

اگر اين وضعيت فردي است كه مانع اجراي حكمي شده، حال چه به وسيله‎ي مال يا رشوه يا مقامش باشد، پس وضع حاكم يا مسئولي كه مانع اجراي نماز و احكام شريعت مي‎شود چيست؟! **حسبنا الله ونعم الوكيل.**

3- بدعت گزاران در دين و حاميان آنها

**عَنْ قَيْسِ بْنِ عُبَادٍ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ** : **«مَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا فَعَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَحْدَثَ حَدَثًا أَوْ آوَى مُحْدِثًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ.»**[[196]](#footnote-197)

**وَ فِي رِوَايَةٍ أُخرَي: «الْمَدِينَةُ حَرَمٌ مَا بَيْنَ عَيْرٍ إِلَى ثَوْرٍ فَمَنْ أَحْدَثَ فِيهَا حَدَثًا أَوْ آوَى مُحْدِثًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ.»**[[197]](#footnote-198)

از قيس بن عباد روايت است كه پيامبر فرمودند: كسي كه بدعتي را انجام دهد پس گناهش شامل حالش مي‎شود و كسي كه بدعتي را بوجود آورد و يا بوجود آورنده‎ي بدعت را ياري و حمايت نمايد لعنت خدا و فرشتگان و همه‎ي مردم بر او خواهد بود.

و در روايت ديگر: حرم مدينه بين دو كوه عير و ثور مي‎باشد پس كسي كه در آن (مدينه) بدعتي بياورد يا محافظ بدعت گزاران باشد پس لعنت خدا و فرشتگان و همه‎ي مردم بر او خواهد بود.

4- زني كه شوهرش را استجابت نمي‎كند

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ قَالَ: «إِذَا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَأَبَتْ أَنْ تَجِيءَ لَعَنَتْهَا الْمَلَائِكَةُ حَتَّى تُصْبِحَ.»**[[198]](#footnote-199)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: هنگامي كه مردي همسرش را به خوابگاهش فرا خواند و همسرش از آمدن امتناع ورزيد، فرشتگان او را تا صبح لعنت مي‎كنند.

و در روايتي: **(حَتَّي تَرجِع)** تا زماني كه به خوابگاهش باز نگرديده است.[[199]](#footnote-200)

5- كسي كه با آهن بسوي برادر مؤمنش اشاره كند

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **عَنْ النَّبِيِّ**  **قَالَ: «مَنْ أَشَارَ إِلَى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ فَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَلْعَنُهُ، حَتَّى يَدَعَهُ وَإِنْ كَانَ أَخَاهُ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ.»**[[200]](#footnote-201)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: كسي كه با آهني به طرف برادر (مسلمانش) اشاره نمود، فرشته‎ها او را لعنت مي‎كنند، تا زماني كه آن را كنار بگذارد اگر چه برادر پدر و مادريش باشد.

6- ناسزا گويان به صحابه

**عَنْ بنِ عَباسٍ أنّ رَسول اللهِ قَالَ: «مَنْ سَبَّ اَصْحَابِي فَعَلَيهِ لَعنَةُ اللهِ وَالمَلاَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجمَعِينَ.»**[[201]](#footnote-202)

از ابن عباس روايت است كه پيامبر فرمودند: هر كس به أصحابم ناسزا گويد لعنت خدا و فرشتگان و همه‎ي مردم بر او باد.

7- كسي كه جواب سلام را نمي‎دهد

**عَن أبِي هُريِرةَ قَالَ، قَالَ رَسولَ اللهِ** : **«اِنَّ لِلإِسلاَمِ صُوَيً وَمَناراً كَمَنَارِ الطَّرِيق، مِن ذَلِكَ: اَن تَعبُدَ اللهَ وَلا تُشرِكْ بِهِ شَيئاً، وَتُقِيمَ الصَّلاةَ المَفرُوضَةَ، وَتُؤتِي الزَّكاةَ، وَتَحُجُّ البَيتَ، وَتَصُومَ شَهرَ رَمَضانَ، وَالأَمرَ بِالمَعروفِ وَالنَّهيَ عَنِ المُنكَرِ وَتَسلِيمَكَ عَلَي اَهلِ بَيتِكَ اِذ دَخَلتَ عَلَيهِم، وَتَسلِيمَكَ عَلَي مَن مَرَرتَ بِه مِنَ المُسلِمِينَ؛ فَإِن رَدُّوا عَلَيكَ رَدَّت عَلَيهِم المَلائِكَةُ وَاِن لَم يَرُدُّوا عَليكَ رَدَّت عَلَيكَ وَلَعَنَتهُم اَو سَكَتَت عَنهُم؛ فَمَن تَرَكَ شَيئاً مِن ذَلِك؛ فَهُوَ سَهمٌ مِنَ الإِسلامِ تَرَكَهُ وَمَن نَبَذَهُنَّ فَقَد وَلَّي الإسلامَ ظَهرَهُ.»**[[202]](#footnote-203)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: همانا براي اسلام نور و علائمي همانند علائم راه وجود دارد و از جمله اين علائم اين است كه، خداوند را عبادت نموده و براي او شريك قرار ندهي و نماز فرض را به پا داري و زكات داده و حج خانه‎ي خدا را انجام دهي و روزه‎ي رمضان را گرفته و امر به معروف و نهي از منكر كني و هرگاه بر اهل و خانواده‎ات وارد شدي و يا از مقابل مسلمانان گذر كردي بر آنها سلام كني پس اگر آنها جواب سلامت را بدهند فرشتگان جواب آنها را مي‎دهند و اگر جواب سلامت را ندادند فرشتگان جواب تو را داده و آنها را لعنت مي‎كنند يا نسبت به آنها سكوت مي‎كنند پس هر كس چيزي ( از نورها و علائم اسلام) را رها كند پس قسمتي از اسلام را ترك نموده است و اگر از روي سستي آنها را ترك كند پس اسلام را پشت سرش قرار داده است.

فصل چهارم:
رابطه‎ي ملائكه با كفار

فرشتگان كفار را به دليل شرك و عدم ايمان به خدا و پيامبر مورد نفرين و لعنت قرار مي‎دهند.

﴿ ﴾ [آل عمران: 86 - 87]

«چگونه خداوند گروهي را راهنمايي‌كند كه بعد از ايمان آوردن و گواهي دادن به حقانيت پيامبر و آمدن معجزات و دلايل روشن براي آنان، كافر شدند و خدا گروه ستمكاران را هدايت نخواهد كرد چنين كساني كيفرشان اين است كه لعنت خدا و فرشتگان و تمام مردم بر آنان باشد».

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ**  **قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : «إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ، فَقَالَ: إِنِّي أُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبَّهُ. قَالَ: فَيُحِبُّهُ جِبْرِيلُ، ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ: إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبُّوهُ، فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ قَالَ ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الْأَرْضِ وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيَقُولُ إِنِّي أُبْغِضُ فُلَانًا فَأَبْغِضْهُ، قَالَ: فَيُبْغِضُهُ جِبْرِيلُ، ثُمَّ يُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاءِ، إِنَّ اللَّهَ يُبْغِضُ فُلَانًا فَأَبْغِضُوهُ، قَالَ: فَيُبْغِضُونَهُ ثُمَّ تُوضَعُ لَهُ الْبَغْضَاءُ فِي الْأَرْضِ.»**[[203]](#footnote-204)

از أبوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: هر‌گاه خدا بنده‎اي را دوست بدارد جبرئيل را فرا مي‎خواند و مي‎فرمايد: من فلاني را دوست دارم تو نيز دوستش بدار، پس جبرئيل نيز او را دوست مي‎دارد. سپس جبرئيل در آسمان ندا سر مي‎دهد و مي‎گويد: خداوند فلاني را دوست دارد شما نيز او را دوست بداريد. اهل آسمان نيز او را دوست مي‎دارند سپس مورد قبول اهل زمين نيز واقع مي‎شود و هرگاه خدا بنده‎اي را مورد خشم قرار دهد جبرئيل را فرا‎خوانده و مي‎فرمايد: من فلاني را مورد خشم قرار داده‎ام تو هم او را مورد خشم قرار بده سپس جبرئيل در آسمانها ندا مي‎دهد كه خداوند بر فلاني خشم گرفته است شما نيز بر او خشم بگيريد، آنها نيز بر او خشم مي‎گيرند سپس خداوند بغض و كينه‎ي اهل زمين را برايش قرار مي‎دهد.

رابطه‎ي ملائكه با كفار در زمان وفات

﴿ ﴾ [الأنعام: 93]

«چه كسي ستمكارتر از كسي است كه دروغي به خدا ببندد يا اينكه بگويد به من وحي شده است و اصلاً به او وحي نشده باشد و يا كسي بگويد: من همانند آنچه خدا نازل كرده نازل مي‎كنم و اگر ببيني هنگامي كه ظالمان در سختي‌هاي مرگ فرو رفته‎اند و فرشتگان دستها را گشوده به آنان مي‎گويند جان خود را خارج سازيد امروز مجازات خوار كننده‎اي در برابر دروغهايي كه به خدا بستيد و در برابر آيات او تكبر ورزيديد، خواهيد ديد».

﴿ ﴾ [محمد: 27- 28]

«حال آنان چگونه خواهد بود آن هنگام كه فرشتگان مأمور قبض روح به سراغشان مي‎آيند و چهره‎ها و پشتهايشان را زير ضربات خود مي‎گيرند، اين عذاب بدان خاطر است كه آنان از چيزي پيروي‌كردند كه خدا را به خشم مي‎آورد و از چيزي‌كه خدا را خشنود مي‌سازد بدشان مي‎آمد و لذا خداوند اعمالشان را مردود گردانيد».

همان طوري كه در مورد ملك‎الموت اشاره شد برخورد فرشتگان عذاب با كفار بسيار شديد خواهد بود و پيامبر در حديث طولاني چنين شرح دادند:

**«...وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ (وَ فِي رِوَايَةٍ الْفَاجِرَ) إِذَا كَانَ فِي انْقِطَاعٍ مِنْ الدُّنْيَا وَإِقْبَالٍ مِنْ الْآخِرَةِ نَزَلَ إِلَيْهِ**…**»**

هنگامي‌كه بنده‎ي كافر (در روايتي فاجر) در لحظه‎ي جدايي و وداع با دنيا و استقبال از آخرت قرار مي‎گيرد فرشتگاني خشن و سخت‎گير، با چهره‎هاي سياه از آسمان بر او نازل مي‎شوند كه لباس(كفن) مويي جهنم همراه دارند تا جائي كه چشم مي‎بيند اطراف او را فرا مي‎گيرند سپس ملك‎الموت آمده بالاي سرش نشسته مي‎گويد: اي روح خبيث بسوي غضب و خشم خدا خارج شو. (پيامبر‌‌‌) فرمود: روح در بدنش پراكنده شده و فرشته روحش را مي‎كشد همانند سيم خاردار كه از ميان پشم خيس بيرون كشيده مي‎شود (پس رگها و عصبها به همراه آن پاره مي‎گردد)، (تمامي فرشتگان بين آسمان و زمين و همه‎ي فرشتگان آسمان بر او لعنت مي‎فرستند و درهاي آسمان بر روحش بسته مي‌شود و هيچ درباني نيست مگر اينكه از خداوند درخواست مي‎كند كه آن روح از مقابل او عروج نكند) پس وقتي كه ملك‎الموت روحش را گرفت فرشتگان عذاب به اندازه‎ي چشم به هم زدن آن را رها نمي‎كنند تا اينكه آن را در لباس مويي جهنم قرار دهند و روح از جسد مانند بدترين بوي مرده‎اي كه در زمين يافته مي‎شود خارج مي‎گردد، سپس آن را بالا مي‎برند، و بر هيچ جمعي از فرشتگان نمي‎گذرد مگر اينكه آنها سؤال مي‎كنند اين روح خبيث از آن كيست؟ پس مي‎گويند: فلاني پسر فلاني و او را با زشت‎ترين نام كه در دنيا داشته صدا مي‎زنند تا اينكه به انتهاي آسمان دنيا مي‎رسد پس برايش اجازه ورود مي‎گيرند دري گشوده نمي‎شود. سپس پيامبر تلاوت كردند: ﴿ ﴾ [الأعراف: 40] «درهاي آسمان بر روي آنها باز نمي‎شوند و وارد بهشت نمي‎شوند تا اينكه شتر از سوراخ سوزن عبور كند.

و خداوند مي‎فرمايد اسم بنده‎ي مرا در سجين بنويسيد.

رابطه‎ي فرشتگان با كفار بعد از مرگ

الف) عالم برزخ:

در اين عالم، فرشتگان كفار و منافقين و فجار را شديداً مورد تعذيب قرار مي‎دهند.

﴿ ﴾ [غافر: 46]

«هر صبحگاه و شامگاه بر آتش جهنم عرضه مي‎شوند و روزي كه قيامت برپا مي‎شود خداوند دستور مي‎دهد آل فرعون را در سخت‎ترين عذابها وارد كنيد».

و آتش بر آنها به دستور خداوند توسط فرشته‎هاي عذاب عرضه مي‌شود.

ب)‌ قيامت:

﴿ ﴾ [الزمر: 71 - 72]

«و كافران گروه گروه به سوي جهنم رانده مي‎شوند و هنگامي كه به دوزخ رسيده درهاي آن گشوده مي‎شود و نگهبانان جهنم به آنها مي‎گويند آيا پيامبراني از خودتان نيامده‎اند كه آيات پروردگارتان را براي شما بخوانند، و از رويارويي چنين روزي شما را بر حذر دارند؟! مي‎گويند. آري، و ليكن فرمان عذاب الهي بر كافران ثابت و قطعي است.

بخش چهارم

**فرشته‎ها افضل‌ترند يا انسانها؟**

**چرا خداوند پيامبرانش را از جنس فرشتگان قرار نداده است؟**

**نامگذاري به اسم فرشتگان**

فرشته‎ها افضل‌ترند يا انسانها؟

علما در مورد برتري فرشته‎ها بر بشر اقوال متعددي دارند و اين قضيه بيشتر در كتاب‎هاي متكلمين مطرح گرديده و اساس خلاف، به گروه معتزله و موافقين ايشان بر مي‎گردد. ابن عساكر در تاريخش در شرح حال اميه بن عمرو بن سعيد بن عاص چنين مي‎گويد: در يكي از روزها عمر بن عبدالعزيز در حالي كه جماعتي نزد او بودند گفت: هيچ كس نزد خداوند از فرزندان نيكوكار آدم عزيزتر نيست و به اين آيه‎ي قرآن استدلال كرد: ﴿ ﴾ [البينة: 7]

اميه بن عمرو كه در جلسه حاضر بود عمر را تأييد نمود و عراك بن مالك گفت: فرشته‎ها عزيزترين مخلوقاتند زيرا آنها خدمتگزاران ملك خدا و پيك‎هاي خدا به سوي أنبيا مي‎باشند و همچنين به آيه‎ي: ﴿ ﴾[[204]](#footnote-205) اشاره كرد.

پروردگارتان شما را از خوردن اين درخت نهي نكرده مگر به خاطر اينكه (اگر از آن بخورند) فرشته خواهيد شد يا جاودانه (در بهشت) خواهيد ماند.

عمر بن عبدالعزيز رو به محمد بن كعب بن القرضي نموده و گفت: اي أبا حمزه رأي تو چيست؟ محمد بن كعب گفت: خداوند آدم را گرامي داشته ، او را با دستش خلقت و در او روح دميده ، به فرشتگان دستور سجده بر او داده و از فرزندانش انبيا و پيامبران قرار داد و او كسي است كه فرشتگان به ديدارش مي‎آيند و با اين دلايل نظريه‎ي عمر را مورد تأييد خويش قرار داد.

در اينجا خلافي نيست كه كفار يا منافقين در قضيه‎ي برتري انسان و فرشته به هيچ وجه مطرح نمي‎گردند زيرا آنها از حيوانات پست‎تر و بلكه گمراه‎تر مي‎باشند. ﴿ ‎﴾ [الأعراف: 179] و مقصود از برتري اين نمي‎باشد،كه ذات بشر از ذات ملائكه بهتر و برتر مي‎باشد بلكه منظور انسان‎هاي صالح و نيكوكاري مي‎باشد كه به دليل غلبه بر غرايز نفساني و انجام اعمال صالح بر فرشته‎هايي كه فاقد غرايز مي‎باشند برتري مي‎يابند.

و قول راجح گفتار ابن تيميه است كه مي‌گويد: انسانهاي صالح افضل‌ترند باعتبار نهايتشان هنگامي كه وارد بهشت شدند و از نعمات بهشت استفاده برده و به سعادت ديدار خداوند رسيدند و ملائكه افضل‌ترند باعتبار ابتدا، زيرا اكنون فرشتگان در رفيق اعلي مي‌باشند و فقط به تقديس و تحميد پروردگار مشغول و غرق در عبادتند.[[205]](#footnote-206)

چرا خداوند پيامبرانش را از جنس فرشتگان قرار نداده است؟

چون طبيعت فرشتگان مخالف سرشت، ذات و فطرت بشر است، در اين صورت برقرار كردن رابطه كه بدون آن تبليغ و رساندن احكام خدا به مردم كه هدف اصلي پيامبران است ناممكن يا دشوار مي‎بود تا جايي كه هنگامي كه جبرئيل با صفات فرشته‎اي خود نزد رسول الله مي‎آمد بر رسول الله كه يك بشر است سخت و مشكل مي‎بود. مانند: واقعه‎ي آمدن جبرئيل نزد رسول الله براي اولين بار در غار حرا در پي بشارت به بعثت و پناه بردن رسول الله به ام المؤمنين خديجه رضي الله عنها كه نمونه‎اي بارز و آشكار بر اين مسئله مي‎باشد بنابراين خداوند در كتاب خود اعلام مي‎دارد كه ما در هر قوم و نژادي كه بر روي زمين باشند پيامبري از جنس و طبيعت آنها مي‎آفرينيم و نازل مي‎كنيم.

﴿ ﴾ [الإسراء: 95]

«بگو اگر در زمين فرشتگان مستقر بوده و در آن راه مي‎رفتند از آسمان فرشته‎اي را بعنوان پيغمبر بسويشان مي‎فرستاديم».

و اگر براي فرض مثال قرار بود خداوند پيامبران خود را از جنس ملائكه براي عموم بشر قرار دهد آنها را با چهره و خلق و سيرت فرشته‎اي آنها نازل نمي‎كرد بلكه آنها را در صفات و ويژگيهاي بشر قرار مي‎داد تا انسانها بتوانند با آنها رابطه بر قرار كرده و اسباب هدايت را از آنها أخذ نمايند آن طور كه قرآن ذكر مي‎نمايد: ﴿ ﴾ [الأنعام: 9]

«و اگر او (پيامبر) را فرشته‎اي قرار مي‎داديم به شكل انسان در مي‎آورديم».

پس بايد بدانيم كه خداوند لطف و كرم و رحمت خويش را شامل تمام بندگانش نموده كه پيامبران آنها را از جنس خودشان يعني بشر آفريده است.

﴿ ﴾ [البقرة: 151]

«همان طور كه در بين شما فرستاده‎اي از خودتان قرار داده‎ايم».

نامگذاري به اسم فرشتگان

يكي از عادات پسنديده‎ي اجتماعي آن است كه پس از تولد فرزند، پدر و مادر براي او نامي انتخاب كنند تا با آن شناخته شود و براي دور و نزديك قابل شناسايي باشد. از آنجايي كه شريعت اسلام كامل بوده و هيچ چيزي را رها نكرده است به اين نكته نيز توجه نموده و به آن اهميت داده است و احكامي را وضع نموده كه نشانگر توجه دين به اين موضوع مي‌باشد.

علماء در مورد نام گذاري فرزندان به اسم فرشتگان اختلاف نظر دارند.

1. امام مالك و ابن‎قيم آن را مكروه مي‎دانند.

ابن‎قيم در كتاب **تحفة‎المودود**[[206]](#footnote-207) در فصل اسمهاي مكروه مي‎گويد: «از جمله‎ي اسمهاي مكروه نامگذاري به اسم فرشته‎ها مانند جبرئيل و ميكائيل و اسرافيل مي‎باشد.»

امام بخاري در كتاب تاريخش نقل مي‎كند كه پيامبر فرمودند: «**لا تسموا بأسماء الملائكة»**[[207]](#footnote-208) ليكن اين حديث همانطور كه بيهقي به نقل از امام بخاري در جاي ديگر مي‎گويد: در اسناد آن نظر و اشكال مي‎باشد.

امام مالك نام گذاري به اسم سه فرشته‎ي جبرئيل و ميكائيل و اسرافيل را مكروه دانسته و در بقيه حكم جواز مي‎دهد.

1. جمهور علماء، نامگذاري به اسم فرشتگان را جايز مي‎دانند.

از حماد بن سلمه در مورد كسي كه خود را جبرئيل و ميكائيل ناميده، سؤال شد ؟ گفت اشكالي ندارد.[[208]](#footnote-209)

در ميان صحابه افرادي مانند مالك بن انس وجود داشته‎اند و در حالي كه نام فرشته نگهبان جهنم نيز به مالك مي‎باشد.

امام نووي مي‎گويد: در مذهب ما (شافعي) و مذهب جمهور علماء نامگذاري به اسم انبياء و فرشتگان جايز مي‎باشد. و دليل براي نامگذاري به نام پيامبران را ابراهيم، فرزند رسول الله ذكر نموده است.[[209]](#footnote-210)

**«سُبحَانَ اللهِ وَبِحَمدِهِ، سُبحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمدِكَ، أَشهَدُ أَن لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنتَ، أَستَغفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيك»**

**جمعه**

**25**/**ذي‎القعده**/**1424**

**26**/**10**/**1382**

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ أَنَّهُ قَالَ إِنَّ الْمَيِّتَ تَحْضُرُهُ الْمَلَائِكَةُ فَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ الصَّالِحُ قَالُوا اخْرُجِي أَيَّتُهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الطَّيِّبِ اخْرُجِي حَمِيدَةً وَأَبْشِرِي بِرَوْحٍ وَرَيْحَانٍ وَرَبٍّ غَيْرِ غَضْبَانَ قَالَ فَلَا يَزَالُ يُقَالُ ذَلِكَ حَتَّى تَخْرُجَ ثُمَّ يُعْرَجَ بِهَا إِلَى السَّمَاءِ فَيُسْتَفْتَحُ لَهَا فَيُقَالُ مَنْ هَذَا فَيُقَالُ فُلَانٌ فَيَقُولُونَ مَرْحَبًا بِالنَّفْسِ الطَّيِّبَةِ كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الطَّيِّبِ ادْخُلِي حَمِيدَةً وَأَبْشِرِي بِرَوْحٍ وَرَيْحَانٍ وَرَبٍّ غَيْرِ غَضْبَانَ قَالَ فَلَا يَزَالُ يُقَالُ لَهَا حَتَّى يُنْتَهَى بِهَا إِلَى السَّمَاءِ الَّتِي فِيهَا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ السَّوْءُ قَالُوا اخْرُجِي أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الْخَبِيثِ اخْرُجِي ذَمِيمَةً وَأَبْشِرِي بِحَمِيمٍ وَغَسَّاقٍ وَآخَرَ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٍ فَلَا يَزَالُ حَتَّى تَخْرُجَ ثُمَّ يُعْرَجَ بِهَا إِلَى السَّمَاءِ فَيُسْتَفْتَحُ لَهَا فَيُقَالُ مَنْ هَذَا فَيُقَالُ فُلَانٌ فَيُقَالُ لَا مَرْحَبًا بِالنَّفْسِ الْخَبِيثَةِ كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الْخَبِيثِ ارْجِعِي ذَمِيمَةً فَإِنَّهُ لَا يُفْتَحُ لَكِ أَبْوَابُ السَّمَاءِ فَتُرْسَلُ مِنْ السَّمَاءِ ثُمَّ تَصِيرُ إِلَى الْقَبْرِ فَيُجْلَسُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَيُقَالُ لَهُ مِثْلُ مَا قِيلَ لَهُ فِي الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ وَيُجْلَسُ الرَّجُلُ السَّوْءُ فَيُقَالُ لَهُ مِثْلُ مَا قِيلَ فِي الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ (احمد/8551)

از ابوهريره روايت است كه پيامبر فرمودند: هنگام مرگ فرد ملائكه حاضر مي‌گردند، اگر مرد صالحي بود مي‌گويند: اي روح پاك كه در جسد پاكي بودي خارج شو كه تو ستوده شده‌اي و بشارت بده به رحمت و پاكي و پروردگاري غير خشمگين، و پيوسته اين جملات به او گفته مي‌شود تا از جسد خارج گردد سپس به سوي آسمان بالا برده شده و اجازه‌ي ورود براي او گرفت مي‌شود. گفته مي‌شود او كيست؟ گفته مي‌شود فلاني. پس گفته مي‌شود: خوشا به نفس پاكي كه در جسد پاكي بود. داخل شو كه تو ستوده شده هستي و بشارت بده... و همچنان به او اين جملات گفته مي‌شود تا به سوي آسمان برسد كه بعد از آن خداوند عزوجل مي‌باشد.

اگر مرد بدي بود ملائكه مي‌گويند: اي روح ناپاك و خبيثي كه در جسم ناپاك و خبيث هستي با قباحت و زشتي خارج شو و به آبي كه بسيار داغ و بدبو است و به كيفرها و جزاهاي همانند آن بشارت بگير. پس همچنان به او اين جملات گفته مي‌شود تا وقتي خارج گردد. پس به سوي آسمان بالا برده مي‌شود و خواسته مي‌شود كه در آسمان براي او باز شود پس گفته مي‌شود اين شخص كيست؟ گفته مي‌شود: فلاني. پس گفته مي‌شود: اي روحي كه در جسم ناپاك و خبيث بودي مستحق خوش‌آمد نمي‌باشي. پس همانا براي تو درهاي آسمان باز نمي‌گردد. پس از همان آسمان فرستاده شده تا به قبر مي‌رسد. پس مرد صالح مي‌نشيند و به او همان سخنان اول گفته مي‌شود و مرد بدكردار نيز در قبر نشسته و همان سخنان اول به او گفته مي‌شود.

1. - همانا فرشتگان بالهايشان را براي طالب علم مي‌گسترانند. حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب العلم عن رسول الله باب ما جاء في فضل الفقه علي العبادة رقم 2682 [↑](#footnote-ref-2)
2. - بوستان العارفين [↑](#footnote-ref-3)
3. - حديث موضوع/ سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة المجلد الأول رقم 294 [↑](#footnote-ref-4)
4. - صحيح مسلم/ كتاب الزهد و رالرقائق باب في احاديث متفرقه رقم 2996 [↑](#footnote-ref-5)
5. - صحيح بخاري/ كتاب الإستئذان باب بدء السلام رقم 6227 [↑](#footnote-ref-6)
6. - صحيح بخاري/ كتاب استئذان باب بدء السلام رقم 6227 - صحيح مسلم/ كتاب الجنة و صفة نعيمها و أهلها باب يدخل الجنة اقوام افئدتهم مثال افئدة الطير رقم 2841 [↑](#footnote-ref-7)
7. - اين حديث ردي بر ادعاي ملحديني است كه اصل انسان را از تك سلولي‎هايي مي‎دانند كه مراحل مختلف رشد و نمو را طي نموده و به صورت يك انسان كامل در آمده است.اما در حقيقت، خداوند در ابتداي خلقت آدم را از خاك به صورت يك انسان كامل آفريد و فرشتگان را امر به سجده بر او نمود.

و ابن حجر نيز هم عقيده با كساني است كه مي‎گويند ضمير (ه) در (صورته) به آدم بر مي‎گردد همان طوري كه ضمير (ه) در (طوله) نيز به آدم بر مي‎گردد. و در ادامه مي‎گويد خداوند آدم را به صورت يك انسان كامل آفريد و براي او مراحل گوناگون رشد و نمو درون رحم همانند فرزندانش قرار نداد. اما حديث «**خلق الله آدم لي صورة الرحمن**» «خداوند آدم را بر شكل و صورت رحمان ( خودش) آفريد» حديث ضعيفي مي‎باشد. سلسله‎ ضعيفه رقم 1175- 1176 [↑](#footnote-ref-8)
8. - حديث صحيح/ سنن ابوداوود كتاب السنة باب ما جاء في الجهمية رقم 9353 [↑](#footnote-ref-9)
9. - حديث حسن/ مسند احمد رقم 3915 حسنه الألباني في كتابه الإسراء و المعراج ص 101 [↑](#footnote-ref-10)
10. - حديث حسن/ سنن ترمذي كتاب الزهد عن رسول الله باب قول النبي لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا رقم 2313 [↑](#footnote-ref-11)
11. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة رقم 3207 [↑](#footnote-ref-12)
12. - صحيح مسلم/ كتاب الجنة و صفة نعيمها و أهلها باب في شدة حر جهنم رقم 2842 [↑](#footnote-ref-13)
13. - متفق عليه/ صحيح مسلم كتاب الذكر والتوبة والإستغفار باب إستحباب الدعاء عنه الصياح الديك رقم 2729- صحيح بخاري كتاب بدء الخلق باب خير المال المسلم غنم تبيع بها شعف الجبال رقم 3303 [↑](#footnote-ref-14)
14. - صحيح مسلم/ كتاب الفتن و أشراط الساعة باب ذكر الدجال و صفته رقم 2937 [↑](#footnote-ref-15)
15. - تفسير ابن كثير سوره نجم، 6 [↑](#footnote-ref-16)
16. - [كورت: 19] [↑](#footnote-ref-17)
17. - - : براي اظهار تعجب از قدرت خدايي كه در خلق چنين موجودي چه قدرت عظيم وعالي را بكار برده است. [↑](#footnote-ref-18)
18. - **عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَرَأَ هَذِهِ الْآيَةَ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ لَوْ أَنَّ قَطْرَةً مِنْ الزَّقُّومِ قُطِرَتْ فِي دَارِ الدُّنْيَا لَأَفْسَدَتْ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيَا مَعَايِشَهُمْ فَكَيْفَ بِمَنْ يَكُونُ طَعَامَهُ؟** (حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب صفة جهنم عن رسول الله باب ما جاء في صفة شراب أهل النار رقم 2585) از ابن عباس روايت است كه رسول الله اين آيه را خواندند: از خدا بترسيد آن گونه كه شايسته‎ي اوست و از دنيا نرويد مگر اينكه مسلمان باشيد، و فرمودند: اگر قطره‎اي از زقوم در دنيا چكانده شود زندگي اهل زمين را به تباهي مي‎كشاند، پس حال كسي كه غذايش زقوم باشد چگونه خواهد بود؟! [↑](#footnote-ref-19)
19. - كتاب عالم الملائكه الأبرار، دكتر عمر سليمان اشقر/ اين كتاب داراي مطالب بسيار جالبي است كه در موارد بسيار زيادي از آن استفاده برده‎ايم. [↑](#footnote-ref-20)
20. - صحيح مسلم/ كتاب فضائل الصحابه باب فضائل عثمان بن عفان رقم 2401 [↑](#footnote-ref-21)
21. - صحيح مسلم/ كتاب الصلاة باب الامر بالسكون في الصلاة رقم 430 [↑](#footnote-ref-22)
22. - صحيح مسلم/ كتاب المساجد و مواضع الصلاة رقم 522 [↑](#footnote-ref-23)
23. - صحيح مسلم/ كتاب الإيمان باب في قول النبي أنا اول الناس يشفع في الجنة رقم 197 [↑](#footnote-ref-24)
24. - حديث صحيح/ كتاب السنة ابن ابي عاصم رقم 621 و معجم الطبراني الأوسط 1/287 و سلسله صحيحه رقم 2289 [↑](#footnote-ref-25)
25. - حديث حسن لغيره/ معجم الطبراني الكبير رقم 12939 – صحيح الترغيب والترهيب رقم 2895 [↑](#footnote-ref-26)
26. - صحيح مسلم/ كتاب الصلاة باب امر بالسكون في الصلاة رقم 430 [↑](#footnote-ref-27)
27. - حديث حسن/ سنن ترمذي كتاب الزهد عن رسول الله باب قول النبي لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا رقم 2313 [↑](#footnote-ref-28)
28. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الوحي باب ذكر الملائكة رقم 3207 [↑](#footnote-ref-29)
29. - تفسير ابن كثير سوره الطور، 4 [↑](#footnote-ref-30)
30. - حديث صحيح/ ترمذي كتاب تفسير سورة ص باب و من سورة ص رقم 3233 - 3234 - 3235 [↑](#footnote-ref-31)
31. - صحيح مسلم/ كتاب صلاة المسافرين و قصرها باب الدعاء في صلاة الليل و قيامه رقم770 [↑](#footnote-ref-32)
32. - امام بخاري به صورت معلق در كتاب تفسير نقل نموده است. [↑](#footnote-ref-33)
33. - كشاف القناع 6/381 [↑](#footnote-ref-34)
34. - البدايه والنهايه1/362، قصص الانبياء2/177 [↑](#footnote-ref-35)
35. - تفسير ابن كثير سوره نجم، 5 [↑](#footnote-ref-36)
36. - تفسير ابن كثير سوره نجم، 6 [↑](#footnote-ref-37)
37. - حديث حسن/ مسند احمد 1/412 رقم 3915 حسنه الألباني في كتابه الإسراء و المعراج ص 101 [↑](#footnote-ref-38)
38. - صحيح مسلم/ كتاب الايمان باب في قول الله و لقد رءاه نزلة اخري رقم 177 [↑](#footnote-ref-39)
39. - ورقه بن نوفل پسر عموي خديجه مي‎باشد كه كتابهاي اهل كتاب را مورد بررسي و به زبان عربي ترجمه مي‌كرد پيامبر در مورد او مي‎فرمايند: «**لا تَسُبُّوا وَرَقَة، فإنِّي رَأَيتُ لَهُ جَنَّةً أَو جَنَّتَينِ**» از ورقه بدگويي نكنيد همانا من براي او يك يا دو بوستان در بهشت ديدم. (حديث صحيح/ مستدرك الحاكم رقم 4211 - سلسله صحيحه رقم 405 ) [↑](#footnote-ref-40)
40. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الوحي باب‎كيف بدأ الوحي الي رسول الله رقم 3 [↑](#footnote-ref-41)
41. - صحيح بخاري/ كتاب أحاديث الانبياء باب واذكر في الكتاب موسي فتح الباري 6/487 رقم 3392 [↑](#footnote-ref-42)
42. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم2324- صحيح الجامع رقم 356 [↑](#footnote-ref-43)
43. - حديث حسن/ مستدرك الحاكم رقم 2134و ابوبكر الحداد في المنتخب من الفوائد 168/1 سلسله صحيحه رقم 2866 [↑](#footnote-ref-44)
44. - صحيح مسلم/ كتاب الايمان باب بيان الايمان والاسلام والاحسان رقم 7 ـ **قَالَ رسُولُ اللهِ : «أَشْبَهُ مَنْ رَأَيْتُ بِجِبرِيلَ دِحيَةُ الكَلْبِيّ »** حديث صحيح/ طبقات ابن سعد ـ صحيح الجامع رقم987

رسول الله فرمودند: شبيه ترين فردي كه به جبرئيل ديدم دحيه كلبي بود [↑](#footnote-ref-45)
45. - متفق عليه/ صحيح بخاري كتاب بدء الوحي باب كيف كان بدء الوحي رقم 2 و صحيح مسلم كتاب الفضائل باب عرق النبي في البرد و حين يأتيه الوحي رقم 2333 [↑](#footnote-ref-46)
46. - صحيح بخاري/ كتاب تفسير القرآن باب لا يستوي القاعدون من المؤمنين رقم 4592 [↑](#footnote-ref-47)
47. - زاد المعاد با حذف و اختصار 1/51 [↑](#footnote-ref-48)
48. - در مورد اينكه رسول الله خداوند را رؤيت ننموده امام مسلم در صحيح خود روايت مي‎كند:

**« عَنْ قَتَادَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ قَالَ قُلْتُ لِأَبِي ذَرٍّ لَوْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ لَسَأَلْتُهُ فَقَالَ عَنْ أَيِّ شَيْءٍ كُنْتَ تَسْأَلُهُ قَالَ: كُنْتُ أَسْأَلُهُ هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ قَالَ: أَبُو ذَرٍّ قَدْ سَأَلْتُ فَقَالَ رَأَيْتُ نُورًا»** صحيح مسلم/ كتاب الإيمان باب في قوله: نورٌ أني أراه رقم 292

از قتاده روايت است كه عبدالله ابن شقيق گفت به ابوذر گفتم اگر رسول الله را مي‎ديدم از او سؤال مي‎كردم. پس (ابوذر) گفت: درباره چه چيزي از او سؤال مي‎كردي؟ گفتم: از او مي‎پرسيدم آيا پروردگارت را ديده‎اي؟ ابوذر گفت: من ( از رسول الله ) پرسيدم، او گفت: «نوري را ديدم». امام نووي رحمه الله در شرح خويش بر اين حديث مي‎گويد: معني «رأيت نورا» يعني فقط نوري را ديدم و چيزي جز نور نديدم و در ادامه اضافه مي‎كند كه قاضي عياض رحمه الله فرمودند: اين روايت براي من دليلي نيست بر اينكه ذات خداوند از نور باشد و نيز در هيچ كتابي از كتب اصول نديده‎ام و محال است كه ذات خداوند بلند مرتبه از نور باشد چون نور از جمله اجسام محسوب مي‎شود و مقام خداوند پاك و بلند مرتبه بزرگ‎تر و با عظمت‎تر از اين مي‎باشد كه اين مذهب و نظريه تمام ائمه مسلمين مي‎باشد و كلام خداوند: الله نور السموات و الأرض و هر آنچه از احاديث وارد شده كه خداوند پاك و بلند مرتبه در آن با نور تسميه و نامگذاري شده است به اين معنا مي‎باشد كه خداوند صاحب، خالق و بوجود آورنده نور زمين و آسمان مي‎باشد. [↑](#footnote-ref-49)
49. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الوحي باب كيف كان الوحي الي رسول الله رقم 6 ـ صحيح مسلم/ كتاب الفضائل باب كان النبي أجود الناس بالخير رقم 2308 [↑](#footnote-ref-50)
50. - حديث صحيح/ مسند امام احمد رقم 17515 – سلسله‎ صحيحه رقم 841 [↑](#footnote-ref-51)
51. - هدف پيامبر دفع وسوسه هاي ابليس بود و در ديگر روايتها جبرئيل به پيامبر امر نمود كه آب بپاشد. و اين روش بسيار مناسبي براي دفع وسوسه‎ي احساس خروج قطرات ادرار بعد از قضاي حاجت مي‎باشد. [↑](#footnote-ref-52)
52. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة رقم 3221 [↑](#footnote-ref-53)
53. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة رقم 3213 [↑](#footnote-ref-54)
54. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة رقم 3212 [↑](#footnote-ref-55)
55. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة رقم 3214 [↑](#footnote-ref-56)
56. - صحيح بخاري/ كتاب المغازي باب مرجع النبي من الاحزاب و مخرجه الي بني قريظه رقم 4122 [↑](#footnote-ref-57)
57. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم رقم 4430- سلسة الأحاديث الصحيحة رقم 3241 [↑](#footnote-ref-58)
58. - حديث حسن/ مسند احمد رقم 1256 - سلسلة الأحاديث الصحيحة رقم 2496 [↑](#footnote-ref-59)
59. - حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب الأمثال عن رسول الله باب ما جاء في مثل الله لعباده رقم 2860 - صحيح الجامع رقم 2465 [↑](#footnote-ref-60)
60. - صحيح بخاري/ كتاب التعبير باب تعبير الرؤيا بعد الصلاة الصبح رقم 7047 [↑](#footnote-ref-61)
61. - صحيح بخاري/ كتاب المناقب باب فضل خديجه رقم 3526 [↑](#footnote-ref-62)
62. - حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب المناقب باب من فضل عائشة رقم 3815 [↑](#footnote-ref-63)
63. - حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب المناقب باب من فضل عائشة رقم3881 [↑](#footnote-ref-64)
64. - حديث حسن/ مستدرك حاكم رقم 6753- صحيح الجامع رقم 4351 [↑](#footnote-ref-65)
65. - طبري /1/478 قال العجلي في تاريخ الثقاة (751) مرسل الشعبي صحيح لا يرسل الا صحيحا - تفسير ابن كثير/ البقرة آيه 98 يقول ابن حجر في فتح الباري هذه الطرق يقوي بعضها بعضا و يدل ان سبب النزول الآية قول اليهود المذكور لا قصة عبدالله ابن السلام. [↑](#footnote-ref-66)
66. - صحيح مسلم/ كتاب السلام باب الطب والمرض والرقي رقم 2186 [↑](#footnote-ref-67)
67. - به علاج ودرمان از طريق آيات قرآن وادعيه‌ي شرعي رقيه گفته مي‌شود. [↑](#footnote-ref-68)
68. - حديث حسن/ مستدرك حاكم رقم7921 - سلسله صحيحه رقم 831 [↑](#footnote-ref-69)
69. - حديث صحيح/ معجم الطبراني الكبير رقم 6018- صحيح الجامع رقم1383 [↑](#footnote-ref-70)
70. - صحيح بخاري/ كتاب الأدب باب الوصاة بالجار رقم6014 [↑](#footnote-ref-71)
71. - صحيح بخاري/ كتاب الرقاق باب المكثرون هم المقلون رقم 6443 [↑](#footnote-ref-72)
72. - حديث صحيح/ سنن ابن ماجه كتاب مناسك باب رفع الصوت بالتلبية رقم 2923 [↑](#footnote-ref-73)
73. - صحيح مسلم/ كتاب الإمارة باب من قتل في سبيل الله كفرت خطاياه رقم 1885 [↑](#footnote-ref-74)
74. - اين حديث بيانگر اهميت حقوق بندگان خاصتاً مسئله بدهي نسبت به ديگران مي‎باشد. [↑](#footnote-ref-75)
75. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم رقم 7229 حاكم آن را صحيح دانسته و ذهبي با او موافق است. سلسله‎ي صحيحه رقم 839 [↑](#footnote-ref-76)
76. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم رقم 7470 - صحيح الجامع رقم 218 [↑](#footnote-ref-77)
77. - حديث صحيح/ سنن ابن ماجه كتاب الطب باب الحجامه رقم 3479 [↑](#footnote-ref-78)
78. - صحيح مسلم/ كتاب صلاة المسافرين و قصرهاباب فضل الفاتحة و خواتيم البقرة رقم 806 [↑](#footnote-ref-79)
79. \* منظور دو آيه آخر سوره بقره مي‎باشد **«آمن الرسول بما**…» [↑](#footnote-ref-80)
80. - حديث صحيح/ سنن الترمذي كتاب المناقب باب المناقب الحسن و الحسين رقم3781 [↑](#footnote-ref-81)
81. - فتح الباري 11/ 368 [↑](#footnote-ref-82)
82. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم رقم 8676 و قال صحيح الاسناد- سلسله صحيحه رقم1078 [↑](#footnote-ref-83)
83. - حديث صحيح مع شواهده/ سنن ترمذي كتاب التفسير القرآن باب و من سوره الزمر رقم 3243 [↑](#footnote-ref-84)
84. - صحيح بخاري/ كتاب التفسير باب يوم ينفخ في الصور فتاتون افواجا رقم 4935 [↑](#footnote-ref-85)
85. - صحيح مسلم/ كتاب الجمعة باب فضل يوم الجمعة رقم 854 [↑](#footnote-ref-86)
86. - حديث حسن بشواهده/ مسند احمد رقم 13367- سلسله صحيحه رقم 2511 [↑](#footnote-ref-87)
87. - حديث حسن/ مسند احمد رقم 2483- سنن ترمذي كتاب التفسير/ باب من سورة الرعد رقم 3117 - سلسله صحيحه رقم1872 [↑](#footnote-ref-88)
88. - البداية والنهاية 1/50 [↑](#footnote-ref-89)
89. - حديث صحيح علي شرط الشيخين/ سنن ابوداوود رقم 4753 - مسند احمد رقم 18637 و 18557- حاكم رقم 103-113 قال صحيح علي شرط شيخين و اقره الذهبي - احكام الجنائز و بدعها 8 رقم105 [↑](#footnote-ref-90)
90. - البداية والنهاية 1/50 [↑](#footnote-ref-91)
91. - صحيح مسلم/ كتاب الفضائل باب فضل موسي رقم 2372 [↑](#footnote-ref-92)
92. - اين در حالي است كه شرع از حدقه بيروتن آوردن چشم شخصي كه بدون اجازه به داخل خانه‌ي مسلمان نگاه كند را مباح مي‌داند. [↑](#footnote-ref-93)
93. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 10484 - سلسله صحيحه رقم 3279 (به فتح الباري 6/510 حديث رقم 3407 رجوع شود.) [↑](#footnote-ref-94)
94. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 10484 - سلسله صحيحه رقم 3279 [↑](#footnote-ref-95)
95. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 10484 - سلسله صحيحه رقم 3279 [↑](#footnote-ref-96)
96. - صحيح بخاري/ كتاب الجنائز باب من أحب الدفن في الأرض المقدسة أو نحوها رقم 1339 [↑](#footnote-ref-97)
97. - شرح صحيح مسلم للنووي 8 /143 [↑](#footnote-ref-98)
98. - حاكم في المستدرك 2/75 رقم 3637 و قال هذا حديث صحيح علي شرط مسلم و لم يخرجاه و وافقه الذهبي [↑](#footnote-ref-99)
99. - حديث حسن/ سنن الترمذي كتاب الجنائز باب ما جاء في عذاب القبر رقم 1071 [↑](#footnote-ref-100)
100. - حديث صحيح/ سنن ابي داود كتاب السنة باب في مسئلة في القبر و عذاب القبر رقم 4751 [↑](#footnote-ref-101)
101. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 25133 - صحيح الترغيب و الترهيب 3/395 رقم 3557 [↑](#footnote-ref-102)
102. - تفسير ابن كثير سوره اسراء، 13 - 14 [↑](#footnote-ref-103)
103. - حديث حسن/ معجم الطبراني الكبير 8/158 رقم 7765- صحيح الجامع رقم 2097 [↑](#footnote-ref-104)
104. - تفسير اضواء البيان سوره ق [↑](#footnote-ref-105)
105. - حديث صحيح/ سنن الترمذي كتاب الزهد عن رسول الله باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس رقم 2317 [↑](#footnote-ref-106)
106. - صحيح مسلم/ كتاب الايمان باب اذا هم العبد بحسنة كتبت و اذا هم بسيئة لم تكتب رقم 128 [↑](#footnote-ref-107)
107. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 17354- مستدرك الحاكم رقم 7855 - سلسله صحيحه رقم 2193 [↑](#footnote-ref-108)
108. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 17519 - سلسله صحيحه رقم 2009 [↑](#footnote-ref-109)
109. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب إذ قال أحدكم آمين رقم 3236 [↑](#footnote-ref-110)
110. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم رقم8770 – صحيح الترغيب والترهيب رقم3691 [↑](#footnote-ref-111)
111. - ابن كثير مي‎گويد: نام نگهبان بهشت، رضوان مي‎باشد و در بعضي از احاديث صريحاً اين نام ذكر شده است. بدايه و النهايه 1/53 ( اما حديثي كه نگهبان بهشت را رضوان معرفي ‎كند ثابت نمي‌باشد مراجعه شود: سلسله ضعيفه رقم 6436) [↑](#footnote-ref-112)
112. - صحيح مسلم/ كتاب الايمان باب في قول النبي أنا أول الناس يشفع في الجنة رقم 197 [↑](#footnote-ref-113)
113. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم 2/80 رقم 2389 - سلسله صحيحه رقم 853 [↑](#footnote-ref-114)
114. - الفصل في الملل والمحل 3/305 [↑](#footnote-ref-115)
115. - [التحريم: 6] [↑](#footnote-ref-116)
116. - حديث منكر/ مسند امام احمد رقم 6178 - ابن حبان كتاب التاريخ باب بدء الخلق رقم 6186- قال ابو حاتم هذا حديث منكر [↑](#footnote-ref-117)
117. - حديث صحيح/ سنن ابي داوود كتاب السنة باب في الجهميه رقم 4727 [↑](#footnote-ref-118)
118. - حديث صحيح/ رواه الطبراني في الاوسط 6/314 - صحيح الجامع الصغير رقم 853 [↑](#footnote-ref-119)
119. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكه رقم 3231 [↑](#footnote-ref-120)
120. - فتح الباري 6/364 رقم 3231 [↑](#footnote-ref-121)
121. - صحيح بخاري/ كتاب الفتن باب لا يدخل الدجال المدينه رقم 7133 [↑](#footnote-ref-122)
122. - صحيح بخاري/ كتاب الفتن باب لا يدخل الدجال المدينه رقم 7134 [↑](#footnote-ref-123)
123. - صحيح مسلم/ كتاب الفتن اشراط الساعة باب القصة الجساسة رقم 2942 [↑](#footnote-ref-124)
124. - حديث صيحيح/ سنن ترمذي كتاب المناقب باب في فضل الشام و اليمن رقم 3954 [↑](#footnote-ref-125)
125. - او شخصي بود كه خداوند او را براي زمامداري قوم انتخاب كرده بود و به غير از علمي كه به او داده بود او را داراي جسم و شكلي نيكو كرده بود اما چون از خانواده‌ي صاحب ملك و مقام كه به يهودا معروف بودند، نبود، او را قبول نداشتند. تفسير ابن كثير 1/ 860 [↑](#footnote-ref-126)
126. - تفسير ابن كثير1/860-861 گرفته شده از دو روايت صحيح، در طبري2/625-624-627 [↑](#footnote-ref-127)
127. - صحيح مسلم/ كتاب الفتن باب ذكر الدجال و صفته رقم 2937 [↑](#footnote-ref-128)
128. - صحيح بخاري/ كتاب تفسير القرآن باب حتي إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم . سبا، 23- رقم 4800 [↑](#footnote-ref-129)
129. - شرح حديث گرفته شده از: فتح الباري شرح صحيح بخاري 17/ 367 و 10/ 587 - تفسير ابن كثير 6/680 و 681 [↑](#footnote-ref-130)
130. - صحيح مسلم/ كتاب السلام باب تحريم الكهانة و اتيان الكهان رقم 2229 [↑](#footnote-ref-131)
131. - متفق عليه/ صحيح بخاري كتاب استئذان باب بدء السلام رقم 6227- صحيح مسلم /كتاب الجنة و صفة نعيمها باب يدخل الجنة اقوام افئدتهم مثل افئدة الطير رقم 2841 [↑](#footnote-ref-132)
132. - حديث صحيح/ مستدرك حاكم رقم 4004 - صحيح الجامع رقم 5207 [↑](#footnote-ref-133)
133. - منظور از وتر اعداد فرد و تك «1،3،5،...» مي‎باشد. [↑](#footnote-ref-134)
134. - صحيح بخاري/ كتاب القدرباب جفّ القلم علي علم الله رقم 6595 [↑](#footnote-ref-135)
135. - صحيح مسلم/ كتاب صفات المنافقين و احكامهم باب تحريش الشيطان و بعثه سراياه لفتنة رقم2814 [↑](#footnote-ref-136)
136. - صحيح موقوف/ كتاب الزهد صفحه 196 موقوفا علي ابن مسعود و اسناده صحيح رجاله ثقات ولكن رفعه الي رسول الله ضعيف [↑](#footnote-ref-137)
137. - صحيح بخاري/ كتاب أحاديث الانبياء باب حديث أبرص و أعمي و أقرع في بني اسرائيل رقم 3464 [↑](#footnote-ref-138)
138. - حديث حسن/ سنن ترمذي كتاب الجنائز باب ماجاءفي كراهية البكاء علي الميت رقم1003 [↑](#footnote-ref-139)
139. - صحيح بخاري/ كتاب الدعوات باب ما يقول اذا أتي أهله رقم 6388 [↑](#footnote-ref-140)
140. - براي توضيحات بيشتر به كتاب ما «احكام نوزاد و فرهنگ نامها» صفحه 26 مراجعه شود. [↑](#footnote-ref-141)
141. - صحيح مسلم/ كتاب البر و الصلة والأدب باب إذا أحب الله عبدا حببه الي عباده رقم 2637 [↑](#footnote-ref-142)
142. - صحيح مسلم/ كتاب البر و الصلة باب في فضل الحب في الله رقم 2567 [↑](#footnote-ref-143)
143. - حديث صحيح لغيره/ مستدرك حاكم رقم 7256- صحيح الترغيب والترهيب رقم 995 [↑](#footnote-ref-144)
144. - صحيح مسلم/ كتاب الذكر و الدعا باب فضل الدعا للمسلمين بظهر الغيب رقم 2733 [↑](#footnote-ref-145)
145. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 21769 وابن حبان في صحيحه والحاكم وصححه ـ صحيح الترغيب والترهيب أرقام 1706- 3167 [↑](#footnote-ref-146)
146. - متفق عليه/ صحيح بخاري كتاب الزكاة باب قول الله فاما من اعطي و اتقي رقم 1442 - صحيح مسلم كتاب الزكاة‌ باب في المنفق و الممسك رقم 1010 [↑](#footnote-ref-147)
147. - حديث حسن لغيره/ معجم الطبراني الكبير رقم12939 - صحيح الترغيب والترهيب رقم2895 [↑](#footnote-ref-148)
148. - حديث مرسل حسن لغيره/ موطأ امام مالك رقم 1682 - صحيح الترغيب والترهيب رقم3431 [↑](#footnote-ref-149)
149. - حديث صحيح/ صحيح الجامع الصغير رقم 2079- صحيح بخاري رقم2077- صحيح مسلم رقم1560 [↑](#footnote-ref-150)
150. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 16410 - سلسلة الأحاديث الصحيحة رقم 829 [↑](#footnote-ref-151)
151. - حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب العلم باب ما جاء في فضل الفقه علي عبادة رقم 2685 [↑](#footnote-ref-152)
152. - حديث حسن/ سنن ابن ماجه كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها باب الصلاة علي النبي رقم907 [↑](#footnote-ref-153)
153. - حديث حسن/ تاريخ بخاري 3/2/416- سلسله صحيحه رقم 1530 [↑](#footnote-ref-154)
154. - حديث حسن/ ابن حبان رقم 3467 - صحيح الجامع رقم 1844 [↑](#footnote-ref-155)
155. - حديث حسن/ ابن حبان رقم 1051 قال الشيخ شعيب الأرناؤوط رجاله رجال الصحيح - سلسله صحيحه رقم 2539 [↑](#footnote-ref-156)
156. - حديث صحيح/ سنن ترمذي كتاب الجنائز باب ما جاء في عيادة المريض رقم 969 [↑](#footnote-ref-157)
157. - صحيح مسلم/ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب فضل صلاة الجماعه و انتظار الصلاة رقم 661 [↑](#footnote-ref-158)
158. - حديث حسن لغيره/ مسند احمد رقم 22317 - صحيح الترغيب و الترهيب رقم 491 [↑](#footnote-ref-159)
159. - حديث حسن/ مسند احمد رقم18390 - صحيح الترغيب و الترهيب رقم 492 [↑](#footnote-ref-160)
160. - توجه: حديث «إن الله و ملائكته يصلّون علي ميامِن الصفوف» سنن ابي داوود رقم 1480، كه دال بر فرستاده شدن صلوات و درود فرشتگان بر نمازگزاران سمت راست امام مي‎باشد داراي ضعف در متن بوده و با اين لفظ محفوظ نمي‎باشد. نك :سنن بيهقي الكبري 3/ 103 رقم 4980- اما امام مسلم رحمه الله در صحيح خود در كتاب صلاة المسافرين و قصرهاباب استحباب يمين الإمام رقم 709 از براء بن عازب روايت مي‎كند كه ايشان فرمودند: «**كُنَّا إِذَا صَلَّيْنَا خَلْفَ رَسُولِ اللَّه أَحْبَبْنَا أَنْ نَكُونَ عَنْ يَمِينِهِ**» هرگاه پشت سر رسول الله نماز مي‎خوانديم دوست داشتيم در سمت راست ايشان قرار بگيريم.كه از اين عمل أصحاب رسول الله مي‎توان مستحب بودن نماز گذاردن در سمت راست امام را استنباط نمود كه باب بندي امام مسلم نيز حاكي از همين مطلب مي‎باشد. [↑](#footnote-ref-161)
161. - حديث صحيح/ سنن ابن ماجه كتاب الاقامة الصلاة والسنة فيها باب اقامة‌ الصفوف رقم 995 [↑](#footnote-ref-162)
162. - صحيح مسلم/ كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب فضل صلاة الجماعه و انتظار الصلاة رقم 661 [↑](#footnote-ref-163)
163. - حديث صحيح/ معجم الطبراني الكبير رقم 6120- صحيح الترغيب والترهيب رقم 249 [↑](#footnote-ref-164)
164. - صحيح بخاري/ كتاب الأذان باب جهر الماموم بالتامين رقم 782 [↑](#footnote-ref-165)
165. - حديث حسن/ مسند احمد رقم 9414 و 9415- صحيح الترغيب و الترهيب رقم 329 [↑](#footnote-ref-166)
166. - صحيح مسلم/ كتاب المساجد و مواضع الصلاة باب فضل صلاتي الصبح والعصر رقم 632 [↑](#footnote-ref-167)
167. - متفق عليه/ صحيح بخاري كتاب الدعوات باب فضل ذكر الله رقم 6408 - صحيح مسلم كتاب الذكر و الدعاء و التوبه و الإستغفار فضل مجالس أهل الذكر رقم 2689 [↑](#footnote-ref-168)
168. - صحيح مسلم/ كتاب الذكر و الدعاء باب فضل الاجتماع علي التلاوة القرآن و علي الذكر رقم 2701 [↑](#footnote-ref-169)
169. - صحيح بخاري/ كتاب فضائل القرآن باب نزول السكينة والملائكة عند قرائت القرآن رقم5018 [↑](#footnote-ref-170)
170. - حديث حسن/ سنن أبي داودكتاب الأدب باب في الإنتصار رقم 4251 [↑](#footnote-ref-171)
171. - صحيح بخاري/ كتاب مغازي باب شهود الملائكة بدراً رقم 3992 [↑](#footnote-ref-172)
172. - صحيح بخاري/ كتاب مغازي باب شهود ملائكة بدراً رقم 3995 [↑](#footnote-ref-173)
173. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة رقم 3213 [↑](#footnote-ref-174)
174. - حديث صحيح/ سنن ابوداوود رقم 4753 - مسند احمد رقم 18637و18557- حاكم رقم 103-113 قال صحيح علي شرط شيخين و اقره الذهبي - مراجعه شود به كتاب احكام الجنائز و بدعها صفحه 198 رقم 105 [↑](#footnote-ref-175)
175. - إسناده جيد/ سنن بيهقي رقم 6606- مستدرك حاكم رقم 4917 و قال الحاكم صحيح علي شرط =مسلم و أقره الذهبي [↑](#footnote-ref-176)
176. - حديث صحيح موقوف (قول صحابي)/ تاريخ ابن عساكر 16/368 – مستدرك حاكم رقم 6977 - إرواء الغليل 3/168 [↑](#footnote-ref-177)
177. - حديث حسن/ الهيثمي في المجمع الزوائد 3/23- سنن بيهقي رقم 6607 - معجم الطبراني الكبير رقم 1094 [↑](#footnote-ref-178)
178. - خلاصه شده‎ي روايتهاي سير الاعلام النبلاء كه با سند حسن روايت كرده و قسمتهايي از آن در صحيح بخاري و مسلم نقل شده است و ابن حجر در فتح الباري 11/43 جريان را به صورت طولاني‎تر روايت كرده و گفته سندش حسن است. [↑](#footnote-ref-179)
179. - حديث صحيح/ سنن نسائي كتاب جنائز باب ضمة القبر و ضغطته رقم 2055 [↑](#footnote-ref-180)
180. - صحيح بخاري/ كتاب جنائز باب دخول علي الميت رقم 1244 [↑](#footnote-ref-181)
181. - حديث صحيح/ مسند احمد رقم 6571- مستدرك حاكم رقم 2393 قال صحيح الإسناد و وافقه الذهبي – سلسله صحيحه رقم 2559 [↑](#footnote-ref-182)
182. - حديث صحيح/ مجمع الزوائد الهيثمي 5/72 - سلسله صحيحه رقم 1804 [↑](#footnote-ref-183)
183. - حديث حسن/ سنن ابوداود كتاب الترجل باب في الخلوق للرجال رقم 4180 [↑](#footnote-ref-184)
184. - صحيح مسلم/ كتاب المساجد و مواضع الصلاة باب نهي من اكل الثوما او بصل رقم 564 [↑](#footnote-ref-185)
185. - صحيح بخاري/ كتاب ابواب المساجد باب دفن النخامة في المسجد رقم 416 [↑](#footnote-ref-186)
186. - صحيح مسلم/ كتاب اللباس و الزينة باب كراهة الكلب و الجرس في السفر رقم 2114 [↑](#footnote-ref-187)
187. - صحيح مسلم/ كتاب اللباس و الزينة باب كراهة الكلب و الجرس في السفر رقم 2113 [↑](#footnote-ref-188)
188. - حديث حسن/ سنن ابوداود كتاب الخاتم باب ما جاء في الجلاجل رقم 4213 [↑](#footnote-ref-189)
189. - صحيح مسلم/ كتاب اللباس و الزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان رقم 2112 [↑](#footnote-ref-190)
190. - صحيح بخاري/ كتاب البيوع باب التجارة فيما يكره لبسه لرجال و النساء رقم 2105 [↑](#footnote-ref-191)
191. - صحيح بخاري/ كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكه رقم 3225 [↑](#footnote-ref-192)
192. - صحيح مسلم/ كتاب اللباس و الزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان رقم 2104 [↑](#footnote-ref-193)
193. - صحيح مسلم/ كتاب المساقات باب الأمر بقتل الكلاب و بيان نسخه رقم 1575 [↑](#footnote-ref-194)
194. \* هر قيراط به اندازه‎ي بزرگي كوه احد مي‎باشد. صحيح بخاري رقم 47 [↑](#footnote-ref-195)
195. - حديث صحيح/ سنن ابوداود كتاب الديات باب في من قتل في عميا بين القوم رقم 4591 [↑](#footnote-ref-196)
196. - حديث صحيح/ سنن ابوداود كتاب الديات باب أيقاد المسلم بالكافر رقم 4530 [↑](#footnote-ref-197)
197. - صحيح مسلم/ كتاب الحج باب فضل المدينه و دعاء النبي فيها بالبركة رقم 1370 [↑](#footnote-ref-198)
198. - صحيح بخاري/ كتاب النكاح باب إذا باتت المرأة مهاجرة فراش زوجها رقم 5193 [↑](#footnote-ref-199)
199. - صحيح بخاري/ كتاب النكاح باب إذا باتت المرأة مهاجرة فراش زوجها رقم 5194 [↑](#footnote-ref-200)
200. - صحيح مسلم/ كتاب بر الصلة و الأدب باب نهي عن الإشارة بالسلاح إلي مؤمن رقم 2616 [↑](#footnote-ref-201)
201. - حديث حسن/ معجم الطبراني الكبير رقم 12709 - سلسله صحيحه رقم 2340 [↑](#footnote-ref-202)
202. - حديث صحيح/ الطبراني في مسند الشاميين رقم 429 - عجالة الراغب المتمني في تخريج أحاديث عمل اليوم و الليله لإبن السني رقم 161 [↑](#footnote-ref-203)
203. - صحيح مسلم/ كتاب البر و الصلة و آداب باب إذا أحب الله عبدا حببه الي عباده رقم 2637 [↑](#footnote-ref-204)
204. - [الأعراف: 20] [↑](#footnote-ref-205)
205. - مجموع الفتاوي11/50 [↑](#footnote-ref-206)
206. - تحفة المودود باحكام المولود صفحه 107 [↑](#footnote-ref-207)
207. - حديث ضعيف/ تاريخ كبير 3/35 رقم 63 [↑](#footnote-ref-208)
208. - مصنف عبدالرزاق رقم 19850 [↑](#footnote-ref-209)
209. - المجموع امام نووي 8 / 417 [↑](#footnote-ref-210)