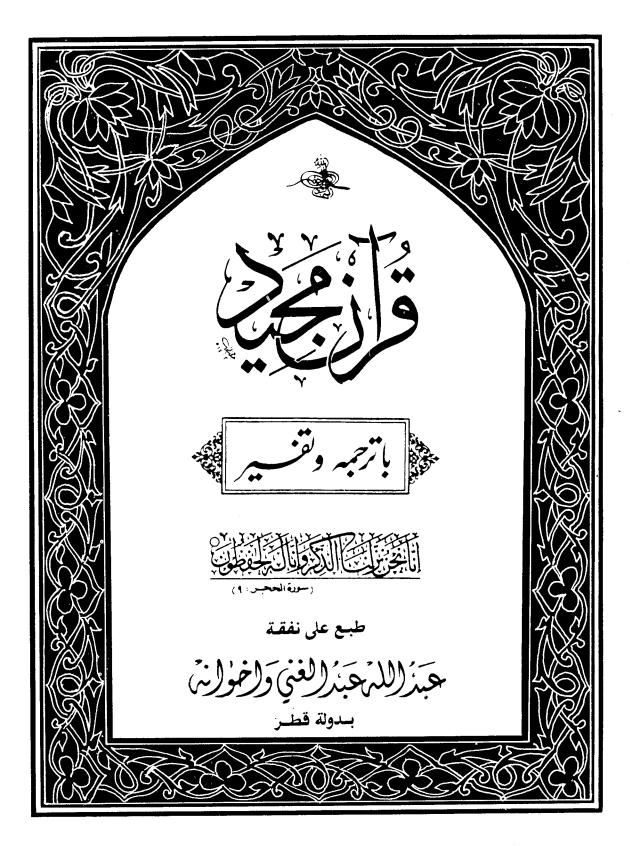


این کتاب از سایت کتابخانه عقیده دانلود شده است. www.aqeedeh.com

آدرس ایمیل: book@aqeedeh.com





### جزءاول منزل اول

سورةالفاتعة مكية وهى سبع آيات ، نزلت بعدالعدثر سورة فاتحه هفت آيه ومكى است بعد از سورة مدثر نازل شده .

### بِسُمِ اللّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥

آغاز میکنم بنام خدائیکه بیاندازه مهربان ، نهایت بارحم است .

تفسیس : رحمن و رحیم هر دو صیغهٔ مبالغه است اما در و رحمن ، نسبت به ورحیم، مبالغه بیشتر است. دراین ترجمه تمام این دقایق رعایت شده .

### آ كحمند يلي

همه ستایش ها مر خدایر است .

تفسیر: نیکوترین ستایشها وبهترین محامدی که از ازل تاابد شده و خواهد شدخاص بحضرتالهی سزاوار است،زیراآفرینندهٔ اشیاوانعامات و بخشندهٔ عطایا حضرت اوست وعظایاو عاماست کهبلاواسطه بخشد یا بواسطهٔ دیگری بخشایش کند مثلا، کسی ازفروغ خورشید متمتع میشود ؛ یاازحرارت اوبرخوردار میگردد ، این انتفاع وبرخورداری ازفیض خورشید است نهاز روشنی گرگرمی .

حمد رابا تو نسبتیست درست بردر هرکه رفست بردر تست

ترجمة والحمد، تنها به اين جمله كه (هرنوع ستايش خدايراست) موجز ونارساست علماء به تقصير آن معترفند .

#### رَبِّ الْعَلَمِيْنَ آنَ آن خدائيكه پرورد كارعالميان است

تفسیر : مجموعهٔ آفریدگانرا عالم گویند ازین جهت است که عالم به صیغهٔ جمع ذکر نمیشود .

اما جمعیت آن دراینجا برای توضیح از هرجنس عالم است چون: عالم جن عالم فرشته عالم انس وغیره تانیك روشن گردد که همه افراد عالم آفریده حضرت الهی (ج) است .

## الرَّحْمَانِ الرَّحِيْمِ ﴿ مَلْكِي يَوْمِ اللَّيْنِ ﴿ مَلْكِينِ ﴿ مَلِكِ يُنِ اللَّهِ يَنِ اللَّهِ يَنِ اللَّ

تفسیر: تخصیص روز جزابدان جهت است که درآن روز حوادثی مدهش وعظیم رودهد وچنان باشدکه بدان هیبت وعظمت نه روزی گذشته باشد ونه باز بیاید ، روزی که جزدات اقدس کبریانی دیگری راهیچ گونه سلطنت واقتداری نباشد .«لمنالملك الیوم نهالواحد القهار».

### صراط الّذِينَ انعَمْتَ عَلَيْهِمُ فَ داه تسانيعه انعام عرده برايشان

تفسیو: کسانیکه به نعمت پروردگار نایل شده اند چهار طبقه می باشند: پیغمبران – صدیقین – شهداء – صالحین این اقسام در قرآن دیگر جا تصریح شده مراد ازمغضوب علیهم یهود ، و مطلب از ضالین نصاری است که آیات وروایات متعدد بتائید این مطلب شاهد است . بازماندگان صراط مستقیم دونوع اند : آنانیکه بجهالت ونادانی از راه باز مانده اند و آنانیکه عالما وعامدا تمرد ورزیده اند – کمراهان امم ماضی و آینده ازین دونوع خارج نیستند ، ملل نصاری درنوع اول و یهود در نوع دوم مشمولست .

# مَعَنُولُ الْمُعَضُونُ عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّالِّينَ ﴿ عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّالِّينَ ﴿ عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّالِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعَنِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعْلِيلِينَا الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعِلَّ الْمُعْلِيلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِيلِينَ الْمُعْلِيلِ

تفسیو: خداونداینسورهٔ عظیمرا بزبان بندگانخود فرمبود تا بندگانما چون ببارگاهما تشرفوحضورحاصل کنندازحضرت مابدین سوالنیازکنند.ازیناستکه اینسورةراتعلیمالمسئله نین نامندو بدینمناسبت درخاتمهٔ فاتحه کفتن آمین سنت قرارداده شده کلمهٔ آمین از قرآن مجیدخارج ومعنای آن چنین است بارگاه تواند پیروسازواز کسانیکه فرمان تونمیبر ند دورگردان پیروسازواز کسانیکه فرمان تونمیبر ند وستایش و نیمهٔ دوم بندگان اورانیاز و دعاست فایده: غیرالمغضوب بدل «الذین »میباشد یا صفت او که این ترجمه مناسب آن است اما در بعضی ترجمه کرده آیت را نوعی ترجمه کرده اند که با ترکیب نحوی مخالف و با مقصود

(سورة البقرة مدنية الاآية (٢٨١) فنزلت بمنىفىحجة الوداعوهي مانتان وست وثمانون آية واربعون ركوعا : نزلت بعد «المطففين» عسد تلاوتها (٢) عدد نزولسها (٨٧)

(سورهٔ بقره درمدینه فرود آمده بدون ازآیة(۲۸۱)که در سال حجة السوداع درمنی نازل شدهدوصدو هشتاد وشش آیت وچهل رکوع استدرتلاوت(۲) و درنزول (۸۷) سورةمیباشد)



### التر أ

تفسیر: این حروف رامقطعات گویند \_ معنای اصلی آنرا دیگران پیبرده نمی توانند بلکه رازی است درمیان خدا و پیغامبر وی (ص) که بنا بر حکمت ومصلحتی آشکارش نکردند . آنچه از بعضی علماء در معنی آن منقول است خاص بهقصد تمثیل و تنبیه و تسمیل میباشد \_نه اینکه ارادهٔ الهی (ج) چنین بوده است . کسانیکه این تعبیرات را رأی شخصی میپندارند وبهتردید آن می پردازند اندیشهٔ خود آنها اندیشهٔ شخصی وتماما با تحقیق علماء مخالف است .

### ذالك الكتب لاريب من فيه في الكتب الكتب الكتب الكتب الكتب الكتب الكتب المناب ال

تفسیر : هیچ شبه نیست که قرآن کلام الہی (ج) ومندرجات آن هـُــه { راست وواقعیست .

اشتباه در کلام بدوطریق واردمیشود یادرخود کلام خطا وخللی یادر ادراك سامع فساد وفطوری میباشد ، درصورت نخست خودکلام محل ریب خواهد بود ودرصورت ثانی البته ادراك دانندهٔ آن ، این کلام حقوراست است اگر چه درنگاه کسانیکه نمی دانند بهجهت فتور ادراك ایشانمحل ریب معلوم گردد ،دراین آیه ریب صورت نخست نفی گردید واین شبه نیز منتفی شد که کافران قرآن راکلام خدا وسخن حق وراست نمیدانستند ودرآن ریب وانکار داشتند پس نفیی ریب چه معنی دارد حاشتهاه صورت دوم پس ازین ذکر شده «وان کنتم فیریب ممانزلنا الایه» .

3

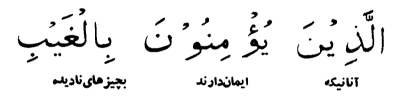
#### هُدًّ ک

#### راهنماست

تفسیر: ازینجا تا پایان قرآن جواب «اهدناالصراط المستقیسم» است که از سوی بندگان نیاز شده بود .

> لِّلْمُ تَقِيْنَ ثَ ترسند کان (بَرهیز کادان) دا

تفسيو: اين كتاب راه مى نمايد آن بندگانى راكهاز خداوند خوف دارند. ترسندگان ازخدا در تجسس امور پسنديده وناپسند ( اطاعت ومعصيت) مى باشند اما كسيكه از فرمان الهى (ج) سرباز مى زند ودلش از خوف خدا تهيست نهدرانديشية طاعت باشد ونهاز معصيت بيم كند .



تفسیو: آن چیزهائیکه ازعقلوحواس ایشان نهانست مانند دوزخ، بهشت فرشتگان وغیره تماماین اشیاءرا بارشادالهی (ج) و پیغمبر راستینوی حق وامور یقینی میشناسند بنابراین آنانیکه از امور غیب منکراند از هدایت بهره ندارند

#### وَ يُقِينُهُو نَ الصَّلُوةَ و درست برياميدارند نماذ دا

تفسير: اقامت صلوة برپاداشتن نماز است كه هميشه وبارعايت حقوق. ودر اوقات معنه ادا شود. الـم منـزل اول بقـم

#### و رهماً رز قنهم ينفقون آن و و اذآنجه علا عردهايم ايشانوا خرج ميعند

**تفسیو : ا**صل همه عبادات سه چیز است آنچه متعلق بدل است، آنچه متعلق به بدن است ، آنچه متعلق بمال.است ، درین آیتهرسه اصل به ترتیب ذکر شده .

تفسیو: آیت سابق ذکر مشرکان مکه بود کهبدولت ایمان فایز شدند این آیت ازحال آن اهل کتاب (یهود ونصاری) بیان می نماید که ب شرف دین اسلام مشرف کردیده اند

وَ أُولَّ عِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٠٠ وَ أُولِ عَلَيْ الْمُفْلِحُونَ ٠٠ وَ أُولِ الْمُفْلِحُونَ ٠٠ وَ الشائلة رستادان

تفسیو: هردو فریق اهل ایمان کهذکر شدند دراینجهان هدایتشدهاند ودرآن جهان همه آرزو های ایشان برآورده کردد \_ ازینجا آشکار شد کسانیکه از موهبت ایمان بهره ندارند وازاعمال حسنه محرومند ازآنها هردو جهان (دنیا وآخرت) ضایعاست . پس ازانجام ذکر مسلمانان حال کافران ذکر میشود .

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُ وِ السَّو آءً عَلَيْهِمْ مَوائِنَهُ اللَّهِ يَنَ كَفُرُ وِ السَّو آءً عَلَيْهِمْ مَوائِنهُ مَوائِنهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَوائِنهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَوائِنهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ مَا عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلِي عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَّا عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَا عَلَامُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَل

ا أَنْ لَا رَبِهُمْ أَمْ لَمْ نَنْ لِي رُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ عَ انْدُلِ رُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ عه بترسانی ایشاندا یانترسانی ایشاندا ایمان نمی آدند

تفسیو: دراین جا کافران تنها مراد از کسانیست که دربارهٔ آنها کسفر مقرر شده و جاویدان از دولت ایمان محرومند (ابوجهل ،ابولهب وغیره) والا آشکار است که بسیار کافران مسلمان شده اند و مسلمان میشوند.

خَتَمَ اللّٰهُ عَلَى قُلُو بِهِمُ وَعَلَى سَمُعِهِمْ أَ مهونهادهاستخدا بر دلهای شان و بر عوشهای شان وَ عَلَى آ بُصَا رِهِمْ غِشَا وَ قُو نَ

بر چشمهایشان (یكانوع)پردهاست

تفسیو: بردلهای شان مهرنهاد یعنی (سخن حق رانمیدانند) بر گوشهای شان مهرنهاد یعنی (به شنیدن حق متوجه نمیگردند) برچشمهای شان پرده است یعنی (راه حق رانمی بینند) ، بیان حال کافران به پایان رسید بعداز این درطی سیزده آیت چگونگی منافقان ذکرمیشود.

تفسیر: از صمیم قلب ایمان نیاوردند که آن ایمان حقیقی است بغرض فریب مردمان تنها به زبان اظهار ایمان می نمایند.

یک کی عُون اللّٰه و الّٰذِین امنو ا تورده اند و باسانیه ایمان آورده اند و باسانیه ایمان آورده اند و ما یک کو ک ا لُلْ ا نفسهم م ما یک کو ک ا للّ ا نفسهم و ما یک فروده و ما یشعرون و ک و ما یشعرون و ک

تفسیر : فریب ایشان به حضرت الهی (ج) تاثیری نمی افکند ، حضرتوی دانای راز و عالمغیب است و مسلمانان را نیز متأثم نمیسازد، خداوند

انهارا به وسیلهٔ پیغمبر خود ودیکر دلایل و فراین بهفریب منافقان آگاه می کرداند ، وبال اینفریبها عایدبه خود آنهاست ، اما بعلت نادانی و غفلت و عصیان بهغوردر آن نمی نکرند وادراك نمی نمایند ، اگر به غور باز نمی ندرند دانند که زیان خداع ایشان به مسلمانان نسرسد و همیشه خود بسو، نتیجه آن کرفتار آیند .

منسزلاول

حضرت شاه عبدالقادر (رج) از دانشمندان خورده بینند که «هایشعرون» را به جای ترجمهٔ ظاهری (شعور ندارند) به کنه چیزی پی نبردن و سنجش نکردن ترجمه نموده اند .

### 

تفسیر: در دلهای شان بیماری نعاف و تفرت دین وحسدو عنداد مسلمانان ازاول مستولی بود . اکنون نزول قرآن ، ظهور شبوکت اسلام ، پیشرفت و پیروزی مسلمانان بر بیماری های شان می افزاید .

### و لرئم عذاب آليم في بها كانوا و ايسانراست عذاب دردناك بهسبب آنكه يَكُذُ بُو نَ ا

تفسیر: دروغ آنست که به کفت دعوای اسلامیت داشتند و می گفتند « آمنا بالله وبالیوم الآخر» (پیشتر گذشت) یعنی عذاب الیم محض به گذب آنها نیست جزای نفاق ایشان است ، حضرت شاه (رح) می خواسته به همین تفاوت بازیك جلب توجه کند که «یک بون» رابجای (دروغ گفتن) به دعوای دروغ ترجمه نموده فجزاه الله ماادق نظره .

# وَإِنْ اقِيْل لَهُم لَا تُفْسِدُ وُ افِي الْأَرْضِ لَا وَ مِن اللَّهُم لَا تُفْسِدُ وُ افِي الْأَرْضِ لَا وَ مِن وَ مِن وَ مِن وَ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِ

الــم منــزلاول بقره \_\_\_\_\_\_

## قَا لُو السَّانَحُنُ مُصَلِحُو نَ اللهِ المِلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المِلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي ال

تفسیو: منافقان نوع ، نوع فساد می انکیختند ، به تمایلات نفسانی منهمك بودند ، درانقیاد احکام شرع سستی میکردند ، وازآن نفرت داشتند ، با مسلمانان و کافران ، به عردوجانب مراوده داشتند ، بغرض رفعت قدر ومنسزلت خویش حرفیسکی را به دیگری می گفتند ، با کافران به مدارا و آمیزش بودند ، درامورمخالف دین آنسها را مزاحم نمسی گشتند ، اگر کافران اعتراضی یا اشتباهی درمسایل دین می نمودند آنرا رو برو ی مسلمانان آشکارا می گفتند تامردم ضعیف الاعتقاد بی خرد رادراحکام شرعمشتبه سازند . اگر کسی آنها را از اجرای مفاسد شنان باز میداشت می گفتند ما خواهان اصلاحیم و می خواهیم مانند روز گار پیشین یگانگی درمیان مردم برقرار شود و مخالفتی که از دین جدید به میان آمده رفع گردد (مردم مردم برقرار شود و مخالفتی که از دین جدید به میان آمده رفع گردد (مردم مادی وهوا پرست همیشه چنین گویند ) .

وَلَكِنُ لاَ يَشُعُو وُ نَ اللهِ اللهُ وَ مَا اللهُ ال

تفسیر: حقیقت اصلاح آنست که دین حق بر سایر ادیان فیروزی یابد، و نسبت به اغراض ومنافع این جهان احکام شرع بیشتر رعایت شودودر راه دین به موافقت و مخالفت هیچکسی هیچگونه اعتبائی نشود ،ع :خال بردلداری اغیار پاش! منافقان هرچه رابه حیله مصالحت و مصلحت جلوه میدهند در حقیقت جز فساد چیزی نیست اما خود از ادراك آن عاجز اند.

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ الْمِنُواكَمَا الْمَنَ وهنگاميكه ممنته شود بايشان كهايمان بياوريد طوريكه ايمان آورده

> النَّاسُ قَالُوْ ا مردم مویند

تفسیو: این سخنان را دردل میکردانیدند یا با همدگر یا با مسلمانان ضعیفی که به کدام علت باآن هاهمراز بودند می گفتند.

#### أَنْ فُرِ مِنْ كَمَا الْمَنَ السُّفَهَا عُ طُ آيا يمان بياوريم طوريكه ايمان آورده بيخردان

تفسیو: مسلمانان صادق را سفیه میگفتند زیرا ایشان چندانشیدا و دلدادهٔ احکام گوناگون الهی (ج) بودند که از مخالفت مردمان و عواقب آن نمی اندیشیدند از زیان انقلاب روز گار خویشتن رانکه نمی داشتند بر عکس منافقان که آشکاراهم بامسلمانان ساخته بودند و هم با کافران اغراض نفسانی آنهارا از اندیشهٔ آخرت بازداشته بود ، خود پرستی و هوای نفس چنان برایشان چیره شده بود که ایمان وانقیاد شرع راچیزی زاید می بنداشتند . هرگاه مجبور میشدند تنها به زبان دعوای اسلامیت می نمودند و به اجرای بعض اعمال ضروری اکتفا می کردند .

الآ إنتهم هم السفهاء و لكن الكران و معرون معرون و معرون معرون معرون و معرون و

لا يعلمون ك @

تفسیو: در حقیقت منافقان سفیهانند ، آنها برای مصالح واغراض فناپذیر این جهان از اندیشهٔ آخرت باز مانده اند ، چه نادانند کسانیکه نعمت مخلد و پایدار را می گذارند واشیای فانی و فرومایه را اختیار میکنند ، جهل عظیم است هراسیدن از مخلوق ناتوانی که بهر صورتی می توان از وی خویشتن را نگهداشت و نترسیدن از خداوند جهان و دانای راز های نهان که هیچگونه تدبیری هیچگاه مقابل حضرت وی پیش نمی رود ، ایسن ( مدعیان ) صلح کل با « احکم الحاکمین » و بندگان مقبول وی نیز خلاف می ورزند ، دانش منافقان بحدی کوتاه و محدود است که چنین حقیقت آشکار و روش را ادر الد نتوانند .

وَإِنَّ اللَّهُ وَالَّذِينَ الْمُنُو اقَالُو ا

ا مناً عد و إن ا خلو اللي شيطينهم المنان و مناميعه تنهاشوند سوى شياطينشان

تفسیو : مراد از شیاطین ( اشرار ) آن کافران است که کفرخود رابرهر کس اظهار میکردند یا منافقانی که صدر وپیشوای جماعت خویش بودند

قَا لُــُولِ إِنَّا مُعَكُمُ مُ مُعَكُمُ مُ مُعَكُمُ مُ مُعَكُمُ مُ مُعَكُمُ مُ مُعَكِمُ مُ مُعَكِمُ مُ

تفسيو: در مسئلهٔ كفر واعتقاد به « دين » تماماً باشمائيم و درهيچ حالى از شما كناره نگيريم .

تفسیو: از موقعت ظاهری ما با مسلمانان ، موافقت حقیقی مابایشان استدلال نشود مابه آنها استهزا می کنیم ، ساده لوحی شان رابمودمان آشکار می سازیم کفتار مامخالف کدار ماست امامسلمانان ازبیخردی بظواهر سخنان ما اعتماد می کنند ومارا مسلمان میپندارند ، بمال و فرزندان ما تعرض نمیکنند ، ازمال غنیمت سهم میدهند ،اولاد خودرا به نسکاح ماعقدمی نمایند مااسرلر شان راکشف می کنیم آنهاازبی دانشی باایسن همه از فریب وخداع ماآگاه نمی شوند .

#### اَلْلُمُ يَسْتُهُزِ كُ بِهِمُ خدا جزاى استهزاء ميدمد بايشان

تفسیو: چون خداوند مومنان را مامور ساخت که بامنافقان ماننسد مسلمانان معامله کنندو بخود آنهاواموال آنهامزاحمت نکنند، منافقان به بیخردی خود از ین حکم کاملامطمئن شدند و پنداشتند که برمنافع مسلمانان حقیقی تنها باظهار زبانی نایل شده ایم ، این رعایت ، منافقان را بمصیب بررگ مبتلامیکند و انجام شان نهایت خراب است ، انصاف کنیداستهزای حقیقی عاید بمسلمانان است یابمنافقان ؟ یامفهوم استهزای الهی این است که خداجزای این استهزا را بمنافقان میدهد .

## و يهك هم في طغيا نهم يعمهون ون

تفسیر: خداوند ایشان را مهلت داد تاحدیک درعصیان خویش امتداد دادند آنها بعاقبت خویش دقیق نشدند وازراه حق منحرف گردیدند، وشادشدند به اینکه مابمسلمانان استهزا میکنیم باوجود اینکه حقیقت بر عکس آن بود . در این آیت «فیطفیانهم»به فعل «یمدهم» متعلق است امادر بعض تراجم جدید دهلوی که «فیطفیانهم» رابه «یعمهون» متعلق متعلق میدانند در معنی تغییر واردمی شود باعتقاد معتزله موافق وبه عقیده اهل سنت و محاورهٔ عرب مخالف است . دانشمندان خطای آنوا بخوبسی میداننسید .

### أُولِ عِكَ الَّذِينَ اشْتَرُ وُ الضَّلْكَةُ ايشان تن تسانند تعذيدند ممراهم،

## بالهدای فهار بحت سِجار سُهم ، عوض مدایت سِجار سُهم ،

**تفسیر :** این تجارت ضلالت را بجای هدایت خریدن است که درسابقذکر شــــــد.

### وَ مَا كَا نُو ا مُهُتَّدِ يِنُ ۚ

تفسیر: منافقان درظاهر ایمان را پذیرفتند وبرقلوب شان کفراستیلا داشت از اینجهت دراین جهان تباه ودرآن جهان رسوا شدند \_ خداوند درکلام فرخندهٔ خود برکوائف آنها همه را آگاه کرد . اگرایشان بشرف ایمان فایز میشدند درهردوجهان سرافرازی نصیب ایشان میگشت این بازرگانی سودی نبخشید نه دردنیا ازان متمتع شدند و نه در آخرت مستفید گردیدند . منافقان ندانستند و تنها اقرار شفاهی را کافی وسودمند پنداشتند تا دچار این تباهی وافتضاح گردیدند \_ اینجا ، دومثال مناسب حال منافقان ذکرمیشود . \*

مَثَلَهُمُ كَمَثُلِ الْذِى الْسَتُو قَلَ نَارًا أَمَّ مَثَلَهُمُ كَمَثُلِ الْذِى الْسَتُو قَلَ نَارًا أَمَّ مَا كُولُهُ فَي مَا كُولُهُ فَي هَبَ اللّٰهُ اللّٰهَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وول دور ورد خدا موالى اورا دور كرد خدا موالى اورا دور كرد خدا مينور هم و تركي اللّٰهُ فِي ظُلَّاتٍ بِنُورٍ هم و تركي اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

### لا يُبْصِرُ وُ نَ ®

تفسيو: مثال منافقان مانند كسانيست كه درشب ديجور در صحرا آتش افروخته باشند تاراه پديد آيد چون آتش درخشيد واندكي راه پديدار كرديد خدا آنرا خاموش ساخت وآنها ديكر ديده نتوانستند و در ظلمت شبيدرميان صحرا مبهوتايستادند بدينكونه، منافقان نيز از مسلمانان ترسيدند و خواستند از فروغ كلمه شهادت مستفيد شوند ؛ آنها ازمنافع آني وزبون مانند حفظ مال وجان در استفاده بودند كه فروغ كلمه شهادت از نكاه ايشان منطقي شد وآن منافع فاني و فرومايه از ميان رفت و در نخستين مرحله مرك بعذاب اليم كرفتار شدند.

### 

تفسیو: کراند سخنان حقرا نمیشنوند ؛ کنکند حرف راست نمیگویند کوراند سودرا از زیان باز نمیشناسند . کر و کنگتواند راه رود ؛ کور تواند به کسی آواز دهد یاآواز کسی را شنود امابازگشت اینمنافقان بسوی حق هیچ توقع نمیشود زیراهم کراند هم کنگ وهم کور .

اً وُ كُصِيْبِ مِنْ السَّهَا ءِ فِيهِ ظُلْلَتْ عِلَمُ الْكُلِيْ فِيهِ ظُلْلَتْ عِلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

الم في الآم منولاول بقر منولاول في الآم والمحتال منوس في الآم الم من النصواعق حد روس ودر موسهاى خويش الأم محيط بالكفيرين الم من و خلا احاطه عننده است به كافران

تفسيو: اين مثال دوم منافق است. منافقان چون كساني مي باشند كه در شب موحش و تاريك ابرهاى تيره و غليظ فضارا پوشيده باشد ، قطرات درشت ومسلسل باران پي هم فروريزد ، درميان امواج مدهش ظلمت رعد غريو افكند وبرق با فروغ خيره كن وهولناك خود بدرخشد و آنها ازهول مرك انكشتان خويش را دركوش نهند تامبادا از شدت آواز قالب تهي كنند این است حال منافقان كه تكالیف و تهدیدات شرع رامیشنوند حواري ورسوائي خويش را میدانند ، ضیاع اغراض ومصالح دنيدوي را تصور میكنند وازهر طرف دركشاكش واضطراب وهراس شكفتي گرفتار میباشند وباوجود این میخواهند باتدابیر بیهوده از خویشتن حفاظه كنند . قدرت خداوند متعال از هرطرف برآنها مستوليست از عذاب دردناك آن ابدا رستكار شده نتوانند .

یکا کی البرق یخطف آبصا رهم ازدید است که برق رباید جشمهای ایشاندا کلما آضاء کهم مشو افیه و افیه و افراک آ مرکاه درخشدبرق بایشان دوند درآن (دوشنائی) وهنگامی آظلکم علیم قا مواط و کوشکا م الله که تاریک شود داه برایشان بایستند و امرمیغواست خدا

منزل اول لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمُ وَ آبُصَارِ هِمُ ا

يُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيًّ قَدِيرٌ ۞

تفسیر : منافقان در کمراهی واندیشه های تاریك خویش مبتلاءوسر گردانند هنگامیکه غلبهٔ فروغ اسلام و ظهور معجزات قویه را مینگرند! تنبیه و تهدید شرعی را میشنوند ، متنبه میگردند و ظاهراً به صراط مستقیم میگرایند ــآگر در عینزمان کدام آزار و تکلیف دنیّوی بایشان عاید گردّد به کفر خویش استوار میمانند مشبیه کسانی باشند که چون در امواج ظلمت وباران سخت برق بتابد قلمي بردارند وباز وا ايستند . علم الهي برهمه اشياء محيط است ازقدرتوي هيچ چيزي خارج نيست ازين مكايد وتدابیر سست چیزی برنمی آید .

فائده : از آغاز سوره تااینجا از سه نوع مردم ذکر شد : اول مؤمنان، دوم کافرانیکه بر دلهای ایشان مهرنهاده شده و هرگز ایمان نمیآورند ،سوم منافقان كهدر ظاهر مسلمانند أما قلوب أيشان بههيچ جانبي بطور قطعمي استقامت ندارد .

يَا يُهَا النَّاسُ اعْبُدُو ارَبُّكُمُ الَّذِي بپرستید پروردگارتانرا خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمُ پیش از شما بودنــد و آن کسانیراکه تَتَقُونُ نَ ﴿ الَّذِي كَ جَعَلَ بترسی**د(ازخدا**) ساخت آنکه

الكر الكر ض فراشا والسّماء بناء و الله الكر الكرون الله و السام و السام و المائد الله و الله

تفسیو: خداوند به تمام بندگان: بمؤمنان ،به کافران ، به منافقان خطاب فرموده توحید الهی(ج)را کهاصلاصول ایمان است بایشان ابلاغ میکند و خلاصهٔ آن چنین است : خداوند شما و پیشینیان شما را بیافرید منافع ولوازم شما را مهیا گردانید چه جهل وبی خردیست خدای قدیر متعال را گذاشتن وبتانی را که هیچ سود وزیانی نتوانند معبود و مولای خویش قرار دادن \_ حال آنکه شماخودمیدانید کهذات منزهٔ اوتعالی رانظیروهمتائی نیست .

وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَانَةٌ لُنَا و الم هستيد در شك اذكلاميكه مافروفرستاديم على عبرانافا توابسو رقمت مُسْنَاله م بر بنده ما پسبياديد سودهدا مانندآن

\_

تفسیر: اینسخن پیشتر ذکرشد کهدراینکلام مقدس علت اشتباه دوچیز شده می توانست: یادرخود اینکلام فتوری میبود که آنرا بذریعه «لاریبفیه» رفیع کرده اند یادیگری برحسب عناد، یاقصور ادراك خویش به قرآن اشتباهی میداشت، صورت ثانی نه تنها ممکن بلکه موجود بود. برای رفع آن طریق آسان و لطیفی بیان شد که آگرشما می پندارید که قرآن گفته انسان است یك سوره به همین فصاحت و بلاغت بقدر سه آیت بسازید اگر شما با همه فصاحت و بلاغت از سوره کوچکی عاجز شدید بدانید که قرآن کلام خداست نه گفتهٔ بنده ، این آیت بر نبوت حضرت پیغامبر (ص) نیز دلیل است.

## وَالْ عُواشُهُ لَا آءَكُمْ مِنْ ثُونُ وَ نِ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ مِنْ كُو نِ اللّٰهِ و بغواهيد مدمادان خوددا بجز خدا

### اِن كُنْتُم طرقين الله المرهبين الله

تفسیر: اگس شما دریس دعوای خویش راستگویانید که قرآن گفتهٔ بشر است از دانشمندان ، شاعران ، فصحاً وبلغائی کهموجوداند(ما سوای خداوند) استمداد کرده سورهٔ کوچکی ساخته بیارید ، یااین مطلب است که جز خداوند درپیشگاه معبودان خویش باگریه و خشوع دعاکنید تادراین امر صعب بشما مدد کنند .

فَانُ لَّمُ تَفْعَلُوا وَلَنُ تَفْعَلُوا س الم (چنین) نعردید و مرمز مرده نمیتوانید فَاتَّقُوا النَّارالَّتِی وَقُو کُ هَاالنَّاسُ س بترسید اذ آتشی که میزم (آتشانگیز)آن مردم الـم منـزل اول بقـره

## وَالْحَجَارَةُ عَدِ أُعِلَّتُ لِلْكَفِرِينَ اللهُ وَلَيْنَ اللهُ ا

تفسیو: چون شما نمیتوانید سورهٔ کوچکی بیارید واینام یقینیست که ابدا آورده نمیتوانید بترسید وخویشتن را ازآتش دوزخ باز دارید آتشی که ازهمه آتشسها تیزتراست هیزمآن کافراناست وسنگهائیکه آنرا می پرستید . می پرستید . راه رستگاری از آتش این است که به کلام خدا ایمان بیاوزید این آتش برای

رآه رستگاری از آتش این است که به کلام خدا ایمان بیاورید این آتش برای کفاری مهیا شده کهتبلیغ میکردند کهقرآن و پیغمبر الهمی دروغ است .

وَ بَشِرِ النَّابِينَ الْمَنُوا وَعَمَلُوا وَ عَمْلُوا وَ عَمْلُوا وَ عَمْلُوا وَ عَمْلُوا

الصّلِحٰتِ أَنّ لَهُمْ جُنّتِ تَجُرِي السَّالَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

مِنْ تَحْتِهَا الْآنُهُ وَ كُلَّمَا وُ زِقُوا الْآنَهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

رُزِقْنَامِنُ قَبُلُ وَاتُوا بِهِ مُتَسَابِهًا اللهِ مُتَسَابِهًا اللهِ مُتَسَابِهًا اللهِ مُنَا مِنَا اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ الله

21

۳ مای دنیا است اما در لـند

تفسی : میوهای بهشت درصورت شبیه میوهای دنیا است اما در لنت تفاوت از زمین تا آسمان است ، یا میوهای بهشت در صورت باهم شبیهنه ودر کوارائی متمایز . چون بهشتیان آن میوها رابینند کویند ما این میوهارا در دنیا یادر بهشت دیده ایم وچون بچشند لذت آن جدا باشد .

ولهُم فيها أزواج شطهرة فلا والشانداسة والشانداسة والنا الماندان

و ایشان در آنجا خلاق ن ایساند

تفسیر : زنان بهشت از نجاسات ظاهری و باطنی واخلاق رذیله پاله مرباشند .

فایده : تا اینجا سه چیز ضروری بیان شد :

(١)مبدأ كهما از كجا أمدهايم و چه بوديم .

(٢) معاش كه باچه تغذیه كنيم و كجا زندگي نمائيم .

(٣) معاد که انجام ما چسان خواهد بود .

إِنَّ اللَّهُ لَا يُسْتَحْيَى أَنَ يَضْرِبُ مَثَلًا مِنْ اللَّهُ لَا يُسْتَحْيَى أَنْ يَضْرِبُ مَثَلًا مِنْ الله

ما بعُو ضَاةً فَمَا فَـُوقَهَا اللهِ الآر الآن

تفسیو: دراین آیه بجواب آن معارضه پرداخته شده که کافران بر آینهٔ ما قبل نمودند خلاصه چون کافران نتوانستند سورهٔ کوچکی مانند ایس کلام بسازند وبرآنها ثابت گردید که قرآن کلام الهی (ج) است بهمقابله برخاستند وگفتنداگر ماازمقابله باقرآن عاجزیم بدلیل دیسکری ثبابت می کنیم که قرآن کلام بشر است دلیل ما اینست که بزرگان در گفته مای خویش از ذکر اشیای زبون وفرومایه خود داری می نمایند خدا که ازهمه

بزرگان برتر و بزرکتر است چگونه در کلام مقدس خویش اشیای فرومایه وذلیل راچون مکس و عنکبوت ذکرمی نماید جواب ایس معارضه را باین صورت داده اند که هر گاه خداوند (ج) چون پشه یا ازآن بزرگتر (مکس و عنکبوت) رادر کلام خویش ذکر کند جای عار و شرم نیست زیرا غرض از مثال توضیح است بر ممثل له و درآن بزرگی و کوچکی ممثل ( مثال آورنده ) رادخلی نیست واین مطلوب و قتی حاصل میشود کهمثال باممثل له مطابقت تام داشته باشد یعنی مرتبه تحقیر مثال باندازه تحقیر ممثل له باشد و رنه تمثیل بیموده شمرده میشود . اعتراض این گروه نادان و قتی با شمرده میشد که در تمثیل مطابقت مثال با ممثل لازم می بود ولی ثابت است که هیچ سفیهی مطابقت مثال را با مثال آورنده لازمی نمی شمارد . در تورات و انجیل و سخنان پادشاعان و دانشمندان ازینگونه امثله بکثرت وارد شده ، مخالفت کافران درین باب محض عناد و نادانیست ، در معنای و ارد شده ، مخالفت کافران درین باب محض عناد و نادانیست ، در معنای «فعافوقها» گفته میشود که مراد از فوق بال پشه است که در حقارت و خوردی باین حبیان به بال بشه تشمیه شده .

کمراهمیکندباینمثال بسیادی و راه مینماید باینمثال سیاری را

تفسیر: مؤمنان این امثله راحق وراست و مفیدمدعا میدانند ، کافران به تحقیر میکویند ازایراداین امثلهٔ زبون خداوند چه اراده داشته است این آیات جواب گفته های ایشان است یعنی درین کلام هدایت نظام منظور آنست که برخی را به ضلال افکند و بعضی را مایهٔ هدایت شود . کویا در نظر است که پیروان حق و باطل از هم متمایز کردندواین خود امری لازم و سودمند می باشد .

وَمَا يُضِكُ بِهَ إِلاَّ الْفُسِقِينَ الْآلِدِينَ و عمراه نميكند باين مثال معر فاسقان دا تنانيكه

يَنْقُضُونَ عَهُدَ اللّهِ مِنُ بَعُدِ

مِیْثَاقِهٖ ﴿ وَیَقُطَعُ وَنَ مَا ٓ اَمَرَاللّٰهُ بِهِ اَسْتُوادی آن و قطعمیتند آنچور امر ترده خدا به

آتُ يُسُوطَلُ اتصال و پيوند آن

تفسیر : مانند قطع صلهٔرحم ، ، وروگردانیدن از پیغمبران وواعظان وعامهٔ مومنان واعراض از نماز و سائر امور خیریه .

وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ الْمَالِدُونَ وَيُعَالِلْا رُضِ الْمَالِينِينِهِ وَمِنْ الْمَالِينِينِهِ

تفسیو : مراد از فساد این است که مردمان را از ایمان متنفر می کردند مخالفان اسلام را تحریك مینمودندتا بامسلمانان بجنگند . اصحاب کرام وصلحای

امت را به عیوبمنسوب می نمودند و آنرا شهرت میدادند تا حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم و دین فرخندهٔ اسلام درنسگاه مردمان بسی اهمیت تلقی شود ، اسرار مسلمانان را بهمخالفان میگفتند و درانتشار هر کونه بدعات سینه و مراسم غیر مشروعه میکوشیدند .

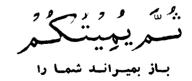
### اُولَائِكَ هُمُ النَّاكِينُ وُنَ ﴿ الْخُسِرُ وُنَ ﴿ الْخُسِرُ وُنَ ﴿ اللَّهَانِدُ لَا اللَّهُ اللّ

تفسیر: برحسب اعمال زشت خبویش خبودرا بزیان می افسکنند ورنه هیچگاه به اسلام توهینی ویا بصلحای امت تحقیری ازآن عایدنمیشود.

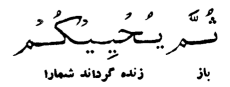
تفسیو: اجسام بسیجانی که هرگز حس وحرکت نداشت ،اول عناصر بود بعدآ به غذای پدر ومادر تبدیل یافست، پسازآن نطفه وخسون بسته وپارچهٔ گوشت گردید .

### فأحياكم

تفسیو : پس ازاحوال ماتقدم روح دمیده شد ، نخست در رحم مادر بزندگی نایل شدید و بعدا بزندگانی درین جهان فایز کردیدید .



تقسیس ۱۱ کاه که در پایان زندگی میعاد مرک فرارسه .



الـم منـزلاول بقره \_\_\_\_\_

تفسیو: روز رستاخین برای سنجش حساب

### مر الله المركب المركب

تفسیر: ازقبرها میخیزید ودرپیشگاه اقدس الهی (ج) بسرای عرض حساب و کتاب استاده میشوید. پس انصاف نمائید شسما که از آغاز تا انجام گرویدهٔ مواهب بی شمار خداوند ید، درهر حالی بحضرت اومستمندید و در هر حاجتی بوی نیاز دارید - چه شگفت انگیز است که بااین همه مواهب لا تحصی از فرمان مقدس او سرباز زنید.

تفسیر: این آیهٔ کریمه بیان نعمت دیسگریست ، نعمتی که شمارا آفرید وبرای بقاء وانتفاع تان درزمین هرگونه اشیاء: خوردنی ، پوشیدنی نوشیدنی و سایس لوازم آنهاراپدید آورد ، آسمانهای عدید و رافراشت تااز آن هر گونه منفعت شما تامین گردد .

تفسیر: این آیتبیان نعمت بزرگیست که برهمه عالم بشریت عام است یعنی واقعهٔ آفرینش حضرت آدم ومقام خلافت وی که به تفصیل مذکور است اگر کسی در آیهٔ سابق (خلق لکم) انکاری داشته باشدازواقعهٔ حضرت آدم (ع) بخوبی جواب آن برمی آید.

قَالُو الْ تَجْعَلُ فِيهُامَنُ يَّ فُسِلُ فِيهَا مَعْتند ورآن معتند ورآن معتند ورآن معتند ورآن ما ما معتند ورآن و مي منافع الله ما ما منافعها تسبيح ميكنيم و ميريزاند خونها والمنافعها تسبيح ميكنيم

بِحَهْدِكُ وَ نُقَدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیو: فرشتگان همه در اندیشه افتادند کهچه حکمتاست که خداوند قدیر متعال باوجود مابندگان فرمانبردار اطاعت کار ، انسانرا خلیفهمیسازه که درمیان ایشان مردمان مفسد و خونریز پدیسمی آیند و فرشتگان این امر رااز پیشگاهٔ جناباحدیت یغرض استفاده سوال نمودند نه بصورت اعتراض . درین مسئله کهچگونه فرشتگان برطبیعت بشری واقف شدند جندین احتمال موجوداست .مثلاً طبیعت بشری رابه طبیعت جنی قیاس

کردند \_ یاخداوند ازین مسئله پیشتر آنها را دانانده بود \_ یا در لوح محفوظ احوال انسانرا نوشته دیده بودند \_یامیدانستند که بوجود خلیفه وحاکم آنگاه ضرورت میافتد کهظلموفساد موجودباشد \_یا (درعالم مشال) از قیافة آدم این امر را سراغ نمودند ، چنانچه ابلیس چون در صورت آدم نگاه کرد گفت وی فریب خواهد خورد واین امر بوقوع پیوست .

## قَالَ إِنْ الْحُكُمُ مَالَا تُعُلَّمُونَ ﴿ مَالَا تُعُلَّمُونَ ﴿ مَالَا تُعُلَّمُونَ ﴿ مَا لَكُمُونَ ﴿ مَا نَعِمُوا مَا مَانِمِهِ الْبِيدِ

تفسیو : جواب اجمالی به فرشتگانست که حسکم ومصالحیسکه در خلقت خلیفه موجود است آنرا من بهتر میدانم اینها بر شماپوشیده است ورنه درخلافت وافضلیت آدم شبه نمیکردید .

وعلم الم الأسماء كلها شهر عرضهم و بياموخت آدمرا نامهاى اشياء الم النبع و يشركردآناشيادا عدم باذ پيش كردآناشيادا على المهلوني على المهلوكي فقال انبع وينى وشتكان بس منت خبردميد موا بيام ماى اين جيزما ايم هستيد داستكويان الما الحوالي المهلونيات الموالي الما الموالي المهلونيات الموالي المهلونيات الموالي المهلونيات الموالي المهلونيات الموالي المهلونيات ا

# عَلَّمُتَنَا ﴿ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيُمُ الْحَكِيْمُ ۞

تفسير: خداوند (ج) اسماء حقايق خواص حسود وزيان جيرهارا بسي وسميله سخن بر ضمير آدم القاء كرد زيرا خلافت و حكمراني بر دنياجزبه كمالعلمي ممكن نباشكم بعدازآن بغرض اطلاع فرشتكان براين حكمت از ابشان يرسيد كه اگر شما راست ميكوئيد كه وظيفه خلافت را اداكرده ميتوانيد اسماء و كوايف اشياء رابيان كنيد فرشتكان بعجز خويش معترف گشتند ونیك دانستند كه خلافت زمین جز با داشتن علم عمومی كسی را ميسر نكردد ماباعلم مختص خويش سيزاوار خيلافت شهه تغييتوانيم فرشتگان این حقیقت را ادراك نموده صدا بر آوردند كه (خدایا هیچیكی رابه حكمت ودانائي تو مجال رسيدن نيست ).

قَالَيْاً كُمُ ٱ نُبِعُهُمْ بِأَسُمَ الْمِهِمْ ۚ فَلَهَّا اى آدم خبرده فرشتگان دا أَنْ اللهُ انتى أعْلَمُ غَيْبَ السَّهُ وْتِ وَالْأَرْضِ فَالْ

وَاعْلَمُمَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُتُمُونَ

تفسیر : آنگاه نسبت به تمام اشیاء از آدم(ع) سوال شد وی هر چه را

•

چنان بسرعت به فرشتگان بیان کرد که ایشان به حیرت افتادند وبردانش وسیع اوآفرین گفتند سپس خداوند (ج) بفرشتگان فرمود ما نگفته بودیم که ما بر رازهای آسمان وزمین آگاهیم واسرار شما نزد ما روشن است . فایده: ازین داستان ثابت میشود که علم برعبادت افضلست ، زیرافرشتگان باوجود آنکه معصوم و درعبادت (تعمیل او امر) از بشربر تراند ، اما چون در علم ازآن ها فروتراند خلعت خلافت بانسان بخشوده شد و فرشتگان مسلم داشتند که عبادت خاصهٔ مخلوق و علم از صفات الهی (ج) است و دروجود هر خلیفه کمال مستخلف عنه لازم باشد .

## وَ إِنْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ الْسُجُدُو الْإِكْمَ وَ إِنْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ الْسُجُدُو الْإِكْمَ

### فسَجَدُو اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسیر: هنگامیکه خلافت برآدم (ع) مسلم گردید فرشتگان وجنیان مامور شدند تا بسوی او سبجده نمایند واورا قبله سبجود خویش قرار دهند به آئین شاهان که درآغاز نصب ولیعهد ارکان دولت را به تقدیم هدایا مامور سازند تااحدی رامجال تمرد نماند .فرشتگان سبجده کردند مگر ابلیس وی اصلا جن بود باملائك آمیزش تمام داشت علت نافرمانی ابلیس را چنین توضیح میدهند:

جنیان چندین هزار سال برزهبن تصرف داشتند و گاهی بر آسمان نیزسیر میکردند درائر خونریزی ساد ایشان خداوند (ج) فرشتگان راامر کرد که بعضی از آنهارا آن رسانند و برخی رادر جزیرها ،در صحراها،درکوه منتشر سازند در میان جنیان عابید و پارسیا بیود و بمفاسد جنیان اظهر علاقه مندی نمیکرد ، به سفارش فرشتگان محفوظ ماند ودر میان ایشان سکونت میکرد و در طسع افتادک بجای جنیان مطرود، تصرف زمین بوی گذاشته شود .در عبادت میکوشید و همیشه در هوای خلافت تصرف زمین بوی گذاشته شود .در عبادت میکوشید و همیشه در هوای خلافت خویش و فرط حسد آنچه توانست انجام داد و ملعون جاوید گدید .

### اَبِي وَاسْتَكُبُرَ فَكَانَ مِنَ الْكُلْفِرِيْنَ® نه پذیرفتو سرباز زد

تفسیر : ابلیس در علم الہی (ج) ازآغاز کافربود وکفراو بر دیگران اکنون آشکار گردید \_ بعبارت اخری اکنون کافر شد ، نهازین جسهت که تنها سجده نکرد\_ بلکهاز فرمانآلهی(ج)سرباز زد وحکموی راباحکمتومصلحت مخالف شمرد و موجب عار پنداشت .

وَ قُلْنَا يَالَكُ مُاسْكُنُ انْتُوزَوْجُكَ و گفتیم ای آدم ساکن شو تو و دوجه تو الْجَنَّةَ وَكُلًا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ و بغورید ازبهشت خوردنزیاد هرجا شِعْتُهَا " وَلا تَقْرَ بِالْهِذِهِ الشَّجَرَةُ و نزدیك مشوید باین فَتُكُونَا مِنَ الظَّلِمِيْنَ ۞

(پس) می شوید از

تفسیر : مشهور است کهاین درختگندم بود بعضی درخت انگور ـانجیر ترنج وغيره نيز گفته اند .واللهاعلم .

فَأَ زُلُّهُمَا الشَّيْطِنُ عَنْهَا فَأَخُرَجُهُمَّا سِيرَ وَدِودَا يَسَانُوا سِيرَ وَدِدَا يَسَانُوا

الـم منــزلاول

#### مِسًاكانا فيلمِ ازآن نعمتهائلكه بودند دوآن

تفسير: كويند آدم وحوا دربهشت ساكن شدند. شيطان ازمقام عـزت رانده شد بدين جهت آتش حسدوى دربارهٔ خليفة الهى (ج) بيشتر كرديـد بامار وطاؤس ساخته دربهشت درآمد حوارا بلطايف الحيل فريفت جنانكه خود ازآن درخت خورد وبه آدم خورانيد شيطان ايشان را اطمينان داده و گفته بود ازدرخت مذكور بخوريد كه عميشه مقرب بارگاه خدا باشيد و نهى الهى (ج)را نيزازخود توجيهات كرد .اين واقعه مفصلا ذكر ميشود .

## وَ قُلْنَا اهْبِطُوا بِعُضْكُمْ لِبَعْضِ عَلَاقً وَ قُلْنَا اهْبِطُوا بِعُضَكُمْ لِبَعْضِ عَلَاقٍ وَ عَنْهِم وَ وَعَنْهِم وَ وَعَنْهِم وَ وَعَنْهِم وَ وَعَنْهِم وَ وَعَنْهِم وَ وَعَنْهِم وَا مُنْهِم وَالْمُؤْمِدُ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَلَا لِمُؤْمِدُ وَلَا لِلْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلَا لِنْ الْمُؤْمِدُ وَلَا لِمُؤْمِدُ وَلَا لِمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلَالُمُ لِلْمُعُمِنُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلَالِهُ الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَلِي الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالِمُوالِمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوالْمُوالِمُ ل

تفسیو: درکیفر این لغزش ازپیشگاه خدا به آدم و حواحکم شد که ازبهشت فرود روید وبا فرزندان خویش درزمین ساکنشوید درزمین با همدیگر دشمنی می ورزید بدین علت به رنجها مبتلا می شوید دازبهشست برائید بهشت فرخنده مادار العصیان ومقام دشمنی ورنج نیست - این امور فرومایه و پست درخور خاکدان حقیر دنیاست دنیائیکه بغرض آزمون شما آفریده شده .

اللي حين الله

تفسی : شما دردنیا جاویدان نمی باشید بلکه تامیعادی معین در دنیا خواهید بود واز متاع آن بهره خواهید برداشت عاقبت مصیر شما بسه بارگاه ماست آن میعاد معین برای هرکس هنگام مرک و برای عالسمیان بحیث مجموع هنگامهٔ قیامت است .

فَتْلَقْسَى الْكُمْ مِنْ رَبِّهِ كَلِمْتِ فَتَابَ پسياد عرفت آدم از پرورد عاد خويش سخنی چند (پس) قبول عرد خدا عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُلْمُلِي ا

تفسیو: وقتی که آدم (ع)عتاب خدارا شنید ، ازبهشت برآمد به نسدامت وانفعال گریستن گرفت و به زاری مشغول شد ، خداوند از راه مهربانی کلماتی چند بالهام والقاءاورا آموخت ، باینوسیله توبهٔ آدم (ع) اجما بست گردید .

كلمات اين است «ربنا ظلمنا انفسنا الايه» .

#### قُلْنَا ا هُبِطُوا مِنْهَا جَهِيْعًا عَ عنيم فرودآئيد أذينجا همنشما

تفسيس: خداوند توبه آدم (ع)را پذيرفت ولى معجلا امر نداد كه دربهشت باز كردد ، حكمى را كه در بارهٔ سكونت او به زمين نفاذ يافته بود مرعى الاجرا قرار داد ، مقتضاى حكمت و مصلحت نيز چنين بود ، چه واضح است كه آدم (ع) به غرض خلافت زمين آفريده شده بود نه به جسهت سكونت بهشت .

خداوند فرمود سکونت دنیا ، بندگان مطیعرا بجای زیان سود دهه ،دوزخ برای کسانیست که از اطاعت خدا سر باز می زنند ودنیا برای امتیاز و امتحان این دو عنصر متضاد ، شائسته است .

فَامَّا یَأْتِیَّنْکُمْ مِّنْتِی هُدًی فَهَنْ الله فَامَی فَهَن سِماء میاید شمارا اذ طرف من مدایت (بس مرحه تبیع هُدُا ی فلا خُوف عَلیْهِمْ وَلاهُمْ بیروی در مدایت میانتدا بس ترسی نیست برایشان و نه ایشان بیروی در مدایت میانتدا بس ترسی نیست برایشان و نه ایشان

ائے

Ŷ

### يگز نُون 💬 🕾

تغسم : خوف ، صدمه واندوهيست كه فبل از وقوع مصيبت باشد و حزن ، غمی که بعداز مصیبت واقع شود جانچه اگر کسی ازمرکت بیماری ميت سند آنر اخوف نامند وكسيكه بعدازم كن بيمارمتا نرشود آنر احزن كويند . دراین آیت خوفوجزن هردونفسی شده . اگسراینخوف وحسزن درامسور دنیائی مراد باشد تفسیر آیت چنین است : کسانیکه هدایت مارا تعمیل مي كنند از اين مسئله خوف ندارند كه اين هدايت حق نيستياشيطا ن درآن مغالطه و فریب نموده است . وازاین جهت نیز محزون نمی شونـــد که جنت از دست پدرما خارج سده ، زیرا زود است که بهشت بارباب هدایت رسد واگر این خوف و حزن در امور آخرت باشد تفسیر آیتچنین است كەدرروزقيامت اربابھدايت راھيچ خوفيوحزنبي نباشىددراينكە حزنبي نباشد هیچ شك نیست اما در نفی خوف انسان در آندیشه می آفتد كهبه انبیاء (ع) نیز خوف طاری میشود واحدی از خوف بر کنار نمی با شد برآی دفعاین آندیشه گوئیمخوفبر درگونهاست : اولخوفیکهعلت ومرجع آن درخود خایف موجود باشد جون گههگاری کهاز پدادشاهی به علت جَرَمي بترسد دراينجا علت خوف همان جرم است كه به مجرم راجع می باشد ، دوم : خوفی که مرجع آز، مخوف منه باشد مانند بیکناهی که از جلال پادشاه یا هیبت شیر می ترسد ، دراین جا علت خوف در پادشاه وشیرموجوداست نهدرخایف ،زیراوی جرمیرا درمقابل بادشاه یا شیس مرتكب نشده است بلكه شكوه بادشاء يا هيبت و سبعيت شير مو جب خوف او شده این آیهٔ کریمه نوع اول رانفی می کند نه ثانی را و شبه و قتى وارد مىشد كه بجاى (الخوف عليهم) الخوف فيهم يالايخافون نازل

وَالَّذِينَ كَفُرُ وَا وَكَنَّ بُوابِا يَتِنَا وعساني ته عادر شدند و تعديب تردند أيات مارا أو لَــَـــــك أصُحب النَّارِ هُمْ فِيها أو لَـــــك أصحب النَّارِ هُمْ فِيها أن تروه امل اتشاند ايشان درآن

# خلِلُ وْ تَ ﴿ يَكْنِي لِسُراءِيلُ تَ الْمَارِدُنِينَ لِسُرَاءِيلُ تَ الْمَارِدُنِينَ السَّرَاءِيلُ تَ السَّرَاءِيلُ تَ السَّرَاءِيلُ تَ السَّرَاءِيلُ اللَّهِ السَّرَاءِيلُ اللَّهِ السَّرَاءِيلُ اللَّهُ السَّرَاءِيلُ اللَّهُ السَّرَاءِيلُ اللَّهُ السَّرَاءِيلُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّالِمُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیر: (یاایهاالناس اعبلوا) خطاب عمومی بود ، دراین خطاب موا هبی ذکر یافت که از آن همه فرزندان آدم (ع) متمتعند ، چون خلق آسمان، زمین اشیاه ، خلقت وخلافت آدم (ع) سکونت وی دربه شت و سایر مواهب آننون در میان مردم تنها به بنی اسرائیل خطاب میشود و آن مواهب خاص مفصلا تذکار می بابد که درهر موقوقع بطنا بعد بطن به فسرزندان اسرائیل ارزانی شله و نا سپاسی های که از ایشان ظهور یافته زیسرا بنی اسرائیل نخبه ملل بودند ، دانشمند و نویسنده واهل نبوت بودند ، بنی اسرائیل نخبه ملل بودند ، دانشمند و نویسنده واهل نبوت بودند ، بر ناریخ انبیاه (ع) معرفت داشتند ، درمیان اینها از یعقوب (ع) تا عیسی (ع) چهار هزار پیغمبر مبعوث شده بود ، نگاه عرب پیوسته بایشان بسود که آیا نبوت حضرت معمد (ص) را راست میدارند یانه ؟ ازیس جهست خداوند مواهب خویش و مفاسد ایشان را مفصل ذکر کرد تا منفعل شوند و به سخنان خداوند مواهب خویش و مفاسد ایشان را مفصل ذکر کرد تا منفعل شوند و به سخنان اعتماد نکنند ( اسرائیل نام حضرت یعقوب و معنی آن عبدالله است)

تفسیر : خداوند (ج) چندین هزار تن در میان ایشان به پیغامبری فرستاد، تورات ودیگر کتب آسمانی رافرود آورد ، از چنگ فرعون تجات داد ، در گستور شام تسلط واقتدار بخشید ، من وسلوی را نازل کرد ، از سنگ خاره دوازده چشمه جاری نمود ، این مواهب هیچ ملتی را ارزانی نشده بود.

تفسیو : در توریت این فرار داده شده بود که اگر شما به احکام این کتاب استوار باشید و به پیغامبری کهمامی فرستیم ایمان بیاورید واز آنهمراهی و حمایت نمائید کشور شام ازآن شما خواهد بود . بنی اسرائیلاین قرار راپذیرفته بودند ولی به آن استوار نماندند ، نیت های شان بدشد ، رشوت ستانیدند ، حقایق را غیرصحیح وانمودند ، حقراپوشیدند ریاست خویش را استوار داشتند واز اطاعت پیغمبر سر باز زدند ، حتی بعضی پیغمبران را کشتند ودر تورات هر جا ذکر حضوت محمد (ص) بود تحریف کردند و ازاین جهت گمراه شدند .

#### وَ إِيًّا كُ فَارْ هَبُونِ ﴿ وَ إِيًّا كُ فَارْ هَبُونِ ﴾ وفاص اذمن بترسيد (نه اذ والمنافع دنيا)

#### وَا مِنُوابِما آنُز لْتُ مُصَدِّ قَالِّما مَعَكُم

و ایمان بیاورید به آنچه نازل کردمام تصدیق کنندهاست آنچهرا با شما ست

تفسیر : در تورات تصریح شده بود پیغمبر صادق آنست که تورات را تصدیق کند وهر که تورات را راست نپندارد دروغگوست .

احكام قرآن راجع به عقايد و سوانح پيغمبران ـ كيفيت آخرت ـاو امسر و نواهي باتورات و ساير كتب آسماني موافق است . اگر بعضي احكام را قرآن نسخ نموده ، مخالف تصديق نيست . ضد تصديق تكذيب است تكذيب كفر است به هر كتاب الهي (ج) كه باشد ، بعض آيات قرآن نيز منسوخ شده امانعوذبالله كسي برآن اطلاق تكذيب نميكند نست در انـشاء است و تكذيب در خبر .

## وَ لَا تَكُونُو الْوَالَ كَا فِرَابِهِ

تفسیو: شما درمیان کسانی که قرآن را تکذیب می کنند پیش ترازهه عالماً وعامداً قرار مگیرید مبادا وبال منکران تادامن حشر بر شما باشد اگر مشرکان مکه انکار کرده اند به علت نادانی و بی خبریست نه دیده و دانسته ، شما در مرتبهٔ اول قرار میگیرید و اینگونه کفر نسبت باول شدید تراست .

منزل اول وَلاَ تَشْتُرُ وَابِالْيِتِنِي ثُمَنَّا قَلِيُلًا ۗ وَإِيَّاكَ بهآیات من بهای اندك وخاصازمن فَاتَّقُون ﴿ وَلا تَلْبِسُوا الْحُتَّى بِالْيَاطِلِ و میامیزید حق را به باطل وَ تُكُتُهُو الْخُتَى وَأَنْتُمْ تَعْلَمُ وُنَ ﴿ و پنهان مکنید راستیرا حالآنکهشما میدانید وَ أَقِيْهُوا الصَّلُوةَ وَ انْوَا الرَّ كُوةَ وَارُ كَعُنُوا مَعُ الرَّا كِعِيْنَ ﴿ نماز گذاران

تفسیو: نماز را به جماعت برپادارید درادیان سابق نماز را بدونجماعت می خواندند و حتی نماز یهود رکوع نداشت خلاصه آن چه در فوق ذکس شد برستگاری شما بسنده نیست ـ شما در تمام اصول به پیغمبر آخرالزمان متابعت کنید و نماز رانیز بطریقهوی برپا دارید کهدرین نمازهم رکوع است و هم جماعت .

اَتَا مُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَ تَنْسُونَ آیا امر مینید مردم دا بهنیکونی وفراموش مینید

## أَفَلَا تَعُقِلُونَ ﴿

تفسیو: بعض علمای یهودمهارتی بهخوجمیرساندند کهدین اسلام را در نظر پیروان خویش بخوبی ستایش کنند ولی خود ایمان نیاورند در حمچه مواقع علمای یهود بلکه اکثر مردمان ظاهر بین دراین اشتباه بودند که چون ما در تعلیم احکام شریعت تقصیر نمیکنیم و بر روی حتی پرده نمی افکنیم به پابندی دراحکام شریعت ضرورتی باقی نمی ماند و بهبنای المثال بالغیر کفاعله در صورتیکه مردم اعمال شرع را درائر مدایاتمابجا می آرند آن اعمال ازآن ماست و چه ضرور است که خود داخل عمل شویم این آیه کریمه بر رأی هردو جنبه خط بطلان می کشد .

ري اين المركز المركز المستريد المركز عمل المايد الهاينكه فاستى بكسور المركز عمل المايد الهاينكه فاستى بكسور المركز المرك

تفسیو: علمای اهل  $2^{-1}$ ب باوصف آنکه حقرا واضح وآشکارا معاینه میکردند بحضرت پیغمبر (ص) ایمان نمی آوردند علت بزرگ آن بود که ایشان در حب مال وجاه گرفتار بودند خداوند چارهٔ هردو رابیاموخت چه به صبر حرص مال ومحبت آن زائل میشود و نماز بندگی و فروتنیمی آرد واز حب جاه می کاهد.

## و إِنَّهَا لَكِبِيْرَةً إِلَّاعَلَى الْخُشِعِينَ ﴿ \* وَإِنَّهَا لَكِبِيْرَةً إِلَّاعَلَى الْخُشِعِينَ ﴿ \* وَوَتَنَانَى الْحُرِينَةِ نَامَا وَ الْمُعَرِّانَانَ الْبَعْدُ الْنَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى الْحُرْدِينَانَى اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

اللَّهِ يَنَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مَثَّلَقُوا رَبِّهِمْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّ عه يقين دارند مرآئينهايشان ملاقات كنندكان پرورد كادخوداند

وَ أَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ الْحَالِيَةِ وَالْمَالِيةِ الْمِعُونَ الْحَالِيةِ الْمُعْرِدِيةِ الْمُعْرِدِيّةِ الْمُعْرِدِيةِ الْمُعْرِدِيةِ الْمُعْرِدِيةِ الْمُعْرِدِيةِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِيةِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِينِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعِلَّالِينِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِي الْمُعْرِدِينِيِعِي الْمِعِي الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِينِ الْمُعْرِدِين

تفسیر: یعنی صبر و نمازی که با حضور دل باشد بس کران است مکر بر آنانیکه فروتنی میکنند و میترسند و یقین دارند که به حضور خداوند ملاقی میشوند وبسوی آن باز میگردند (یعنی درنماز قرب خدا بوده و کویا آنرا ملاقات بااو تعالی میدانند )ویا اینکه در روز حشر برای حساب و کتاب با او تعالی روبرو می شوند .

یلبنی اسرائیل از کرموا نعمتی البنی اسرائیل از کرموا نعمتی اس البنی دادم شمادا بر عالمیان البنی دادم شمادا بر عالمیان (آن دمان)

تفسیر: چون تحصیل تقوی و کمال ایمان به ذریعهٔ صبر و حضورواستفراق در عبادات دشوار بود بنا برآن طریق آسانی را تعلیم میدهد که شدگراست خداوند احسان بی کرانی را که همیشه برآنها ارزانی داشته به یاد میدهد واعمال ناپسند آنها را دکر می نماید نه تنها در انسان ، در حیوانات نیز این مسئلهٔ فطریست کهمنعم خویشرا از صعیمدل دوست میدارند و پیروی میکنند ، این مضمون در چند رکوع مفصل بیان شده .

فائده: مطلب از فضیلت براهل عالم این است که بنی اسرائیل از آغاز پیدایش خویش تا نزول این خطاب بر تمام فرق بر تری داشتند میهطایفه را با ایشان یارای برابری وهمسری نبود هنگامی که ایشان با قرآنوییغمبر آخرزمان مقابله کردند آن فضیلت از میان رفت و آنها به لقب مغضوب علیهم وضالین ملقب شدند و تابعین حضرت ختمی مرتبت را خلعت «خیراهة» نصیب شد.

وَانَّقُوا يَوُمَّ لَانَجُزِي نَفْسُ مِيْعِسَ الْانَجُزِي نَفْسُ مِيْعِسَ عَنْ نَفْسُ مِيْعِسَ عَنْ نَفْسُ مِيْعِسَ شَيْعًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا الله عَنْ الله عَ

تفسیر: هرگاه کسی به مصیبتی گرفتار آید دوستانش عموماً بهوسایسل ذیل متوسل میشوند: اول درادای حقوق او سعی مینمایند واگر نتوانند برای نجات او سفارش میکنند و اگر آنهم نشود به غرامت و فدیه نجاتش میدهند واگر ازآنهم کاری ساخته نشود معاونین خودرا جمع می نمایند و به نیروی جدال به نجات و می پردازند حضرت الهی (ج) نیز به تسرتیب فوق فرمود \_ یعنی مقربین بارگاه الهی نعی توانند کافران و دشمنان خدارا به هیچیك ازین صورت های چهارگانه نجات دهند . بنی اسرائیل میگفتند ما هرقدر مرتکب جرایم شویم بما عذاب وارد نمیشود زیرا آبا و اجداد ما پیغمبرانند آمرزش مارا تحصیل می کنند ، خداوند فرمود این تصور شما صحیح نیست .

ولی ازین جا شفاعتی راکه اهل سنت بدان قایلند انکار نباید کرد چنانیمه در آیات دیگر مذکور است .

وَ إِنْ نَجْيَنْكُمْ مِنْ اللِّ فِرْعُونَ و یاد کنید و قتیراکه نجات دادیم شمارا از کسان فرعون يَسُو مُو نَكُمْ سُوْءَ الْعَذَابِ که میچشنانیدند به شمیا يُذَ يِّحُو نَا بُنَاءَ كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ یسران شمارا و زندممیگذاشتند

> نِساء كُمْ، زنان (دختران) شمارا

تفسیر : فرعون خوابی دید منجمان در تعبیر آن گفتند دربنی اسرائیــل شخصني بوجود ميآيد كهدين وسلطنت ترآ برهم ميزند ،فرعونامردادكه اگردربتی اسرائیل پسری بهوجود آید اورا بکشند واگر دختر شود برای خدمت زنده نگهدارند ، خداوند حضرت موسى (ع) را بیافرید و زنده

وَفِي ذَا لِكُمْ بِلا ءٌ مِنْ رَّ بِكُمْ آزمایشی بود از رب شما و درين كار

عَظِيتُم ۞

تنسب : یلام چندمعنی دارد اگر (فلکم) به جانب ذیع اشاره باشدمعد آن سمییت است والر به جانب تجات باشد معنی آن تعمد واحسان اگریهذیع و تجات مجموعاً اشاره باشد مینای آن (امتحان)است .

## وَ إِنَّ فَرَ قُنَاكِمُ البّحر فَا نَجِينَكُمُ وَ اللَّهِ فَلَ الْجَيْنَاكُمُ البّحر فَا نَجِينَاكُمُ وَ اللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَاللّهُ وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهِ فَمَا وَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ

#### وَإِنْ قُنا الله فِرْعُونَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُ وْنَ قَنَا الله فِرْعُونَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُ وْنَ قَ و غرق عرديم اتباع مووندا و شما ميديديد

تفسیر : ای بنی اسرائیل! این نعمت عظیم را بیاد آرید که چون آبا واجداد شما از ترس فرعون کریختند دریای خروشان پیش رو و عساکر غضبان فرعون به تعقیب شما بوددرآن وقت هولناك شمارا حفظ کردیم و فرعون را با عساكر او غرق نمودیم این قصه بعدا مفصل می آید .

نَهُمْ أَنْ خُذُا نَهُ الْعِجْلُ مِنْ بَعُدِ م بعد عرفتید شما توسالهرا (معبود) بساؤموس

و أنتم ظلمون ٠٠٠ و حالة تعشيا ستمكاد بوديد

تفسیو : احسان ما را دراین واقعه نیز یاد باید کرد ما به موسی (ع)وعده دادیم که تورات را درعرصهٔ چهل شبانه روز عظاء کنیم اما چون موسی (ع) به کومطور رفت بنی اسرائیل به عبادت گوساله آغاز کردند ، شما بس بی انصافید که گوساله را به خدائی قبول کوردید ، این واقعه نیو به تفصیل می آید .

ثُمَّ عَفُونَا عَنْكُمْ مِنْ بَعَلِ ذَلِكَ پس عفوى ديم اذ شما بعد اذ آن

لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُ وْ نَ ۞

تفسیو: باوجود آنکه شما مرتکب شرك جلی شدید ما گذشتیم و توبه شما را اجابت كردیم و بسان آل فرعون در هلاك شما تعجیل ننمودیم ،جرایم آل فرعون نسبت به شما خفیف بود ولی ایشان را هلاك ساختیم تا شما شكر كنید وقدر احسان مارا بشناسید.

وَ إِنَّ النَّيْنَ اللَّهِ مَوْسَى الْكُتُبَ وَ يَادُ عَنِيدُ مِنْ مَا مُوسَى الْكُتُبُ وَ يَادُ عَنِيدُ مِنْ عَلَيْ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِلَا مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّالِمِلَّ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللّ

وَ اللَّهُ رُقَانَ لَعَلَّكُمْ مَوْنَدُ وُ نَ ﴿

تفسیو: کتاب البته تورات است و فرقان آن احکام شرعی است که ازآن جایز وناجایز شناخته شود یامعجزات موسی (ع) را فرقان نامید که به وسیلهٔ آن حق از باطل ومؤمن از کافر متمایز میگردد یاعبارت از خودتورات است که هم کتاب است وهم حقرا ازباطل جدامیکند.

بِا تِّخَاذِ كُمُ الْعِجُلُ فَتُو بُوَ اللَّى بِالْتِحَادِ بُوَ اللَّى بِهِ وَالْحَادِ اللَّهِ الْعِجُلُ فَتُو بُوَ اللَّى بِهِ وَالْحَادِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ ا

بَارِ رَحِكُمْ فَاقْتُلُوّا آنفُسَكُمْ طَ اللهِ الْفُسَكُمْ طَ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

تفسیع: کسانیکه به گوساله سجده نکرده بودند سجده کنندگان رابکشند بعضی گویند فرزندان اسرائیل سه گروه بودند (۱) کسانی که گوسالهرا نپرستیدند ودیگران راهم ازآن باز داشتند . (۲) آنانیکه به گوساله سجده کردند و نه دیگران را منسع کردند گروه دوم به کشته شدن ، گروه سوم به کشتن گروه دوم مامور گردید تا توبه سکوت ایشان نیز بجا شده باشد و گروه اول درین توبه شریك نبودند زیرا به توبه حاجتی نداشتند .

ز لِکُم خَیْر لُکُم عِنْلَ بَارِ یَکُم ا این بهتراست برای شما نزد آفرینندهٔ تان

فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُو النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّهُ هُو النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿ فَيَا الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

تفسیو : علماء اختلاف دارند که کشته شدن توبه است یا تتمهٔ توبه در شرع اسلام برای اینکه توبه قاتل عمد پذیرفته شود باید خودرا در اختیار ورثهٔ مقتول گذارد آن گاه ورثهٔ اختیار دارد که قصاص کند یا ببخشاید .

.

منيزل اول وَ إِنْ قُلْتُمُ يَهُ وَسَى لَنُ نُوَمِنَ لَكَ حَتَّلِي نَرَى اللَّهُ جَهْرَةٌ فَأَخَذَ نُكُمُ آشکارا پس گر فت شمارا الصْعِقَةُ وَ ٱنْتُم تَنظُرُونَ ۞ ثُمَّ بَعَثَنَاكُمْ مِنْ 'بَعْدِ مَوْ تِكُمْ لَعَلَّكُمْ تشكرُ ون 6 شكر محسلاويد

تفسیو: یاد آرید هنگامی را که باوجود آلای بیشمار ما بهموسی گفتید که ما باور نمی نمائیم که تومیگوئی که (این کلام خداست) مادامی که خدا را آشکارا به چشم نبینیم به علت این جسارت ناجائز بصاعقه هسلاك شسدید آنگاه به نیاز موسی (ع) دوباره شمارا زنده کردیم ساین واقعه درهنگامی بود که موسی از میان بنی اسرائیل هفتاد تن را بر گزید و برای شنیدن کلام خدا (ج) با خویشتن به کوه طور برد سیون کلام خدا را شنیدندهمه بهاتفاق گفتند ای موسی (ع) سخنان نهانی و پس پرده را مورد اعتبارق را نمیدهیم تا خدا (ج) را به چشم نبینیم ، به سزای این بیباکی آن هفتاد تن به صاعقه هلاك گردیدند .

الم منزل اول بقره

وَظُلَّلُنَا عَلَيْكُمُ الْغُمَامَ وَ أَنْزَ لُنَا وَسَايِهِ بِانْ سَاخَتِيمِ بَرْسُمَا ابْرِدَا وَوَوَوَسِتَادِيمِ عَلَيْكُمُ الْمُنَّ وَ السَّلُو عُ عَلَيْكُمُ الْمُنَّ وَ السَّالُو عُ عَلَيْكُمُ الْمُنَّ وَ السَّالُو عُ السَّلُو عُ السَّلُولُ عَلَيْكُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْسَلُولُ عَلَيْكُمُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ ا

تقسیق : بعداز غرق فرعون بهفرمان پروردگار بنسی اسرائیسل ازسسی رهسپار شام شدند خیمه های شان در صحرا دریده شد هنگامی کهخورشید کرم میشد ابربرآنها سایه میکرد و بون غله تمام میشد من وسلوی جهت طعام شان فرود می آمد ، من چیزی بود شیرین شبانه با شبنم می بارید چون دانه گشنیز بود و به تر نجبین شباهت داشت و در پیرامون اددوی بنی اسرائیل انبار میکردید چون صبح میشدهرکه به قدر احتیاج از آن برمیداشت سلوی مرغی است که آنرا (بودنه) کوبند این مرغدر وقت برمیداشت سلوی مرغی است که آنرا (بودنه) کوبند این مرغدر وقت شنام خیل ، خیل جمع می آمد مردم در ظلمت شب آنرا کرفته کباب میکردند روز گار درازی خوراك بنی اسرائیل من وسلوی بود

كُلُوا مِنْ طَيِّبُتِ مَارَزَ قُنْكُمْ الْمُعُودِيد اذ باكيزه جيزهائي كه داديم بهشما

**تفسیل :** ازاین غذای گوارا ولطیف بخورید و به آن قناعت کـنید بـــوور دیگر ذخیره منهید و بجای آن چیزی تمنا منمانید .

وَمَاظُلُمُو نَاوَلَكِنَ كَانُو النَّفُسُهُمُ وَمَاظُلُمُو نَاوَلَكِنَ كَانُو النَّفُسُهُمُ وَمَاظُلُمُو نَاوَلَكِنَ كَانُو النَّفُسِهُمُ وَمَاظُلُمُو نَاوَلَكِنَ كَانُو النَّفُسِهِي وَمِنْ وَلاَعْنَ بَوْنَدُهُ النِفْسَايِ وَمِنْ وَلاَعْنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

يُظْلِمُ وَ ظلم مَن عودند تقسمین : ظلم اول این بود که ذخیره کردند چندانکه گوشت نعفن کسرد ثانیاً در عوض من وسلوی ــ گندم وتره وعدس وپیاز تمنا گردند به کیفر این تجاوزات دچار مصالب گوناگون گردیدند .

## وَ إِنْ قُلْنَا الْ خُلُوا هٰذِهِ الْقَرْيَاةَ وَ (يَادَكُنيد) هنگامي دا كه كفتيم داخل شويد درين ده

تفسیو: بنی اسرائیل از کثرت گردش در صحرا به تنگآمدند واز خوردن من و سلوی دلهای شان زده شد امرشد کهدر شهر اریحاً درآیند آنیجا عمالقه سکونت داشتند ایشان از قوم عاد بودند \_ برخی گویند اینشهر بیتالمقدس بود.

تقسیو : از دروازهٔ این شهر سبعد کنان عبور نمائیه (این شکر بدنی بود) بعضی کوبند برسم تواضع خمیده روید .

تفسیو : استففار کویان بروید (این شکر زبانیبود) کسیکه این دو حکم را انجام داد از کناهانش می گذریم بهترین توابها رابه نیکو ترین بندگان می افزائیم .

فَبُكَّالَ الَّذِينَ ظَلَمُ وَاقُولًا غَيْرَ الَّذِي س بدر و دند مسانيعه ستم عردند سغن دا بنيسر آنچه

قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُ وَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُولِدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

رِجُزًا مِنَ السَّماءَ بِمَاكَانُوا

رو و و ر يفسقون ۞ نستي که ميکردند

تفسیر: تبدیل کردند یعنی بجای (حطة) برسم تمسخرحنطة(گندم) گفتند و بجای سجده برسرین های خویش لغزیدند چون در شهر درآمدند به طاعون کرفتارشدند ودرظرف نیم روزی هفتاد هزار یهود بمرد.

و إِ إِلْهُ تَسُقِلَى مُوسِلَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا وَجُونَ آبِ خُواسَتَ مُوسِلَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا وَجُونَ آبِ خُواسَتَ مُوسَى براى قوم خُود بسمعته الْمُربُ بِعُصَاكَ الْحَجَرُ فَا نَفَجَرُ تُ الْمُربُ بِعُصَاكَ الْحَجَرُ فَا نَفَجَرُ تَ بِعُمَانَ خُود سَتَعُوا بِسَ دُوانَ شَد

### 

تفسیر: این نیز همان واقعهٔ صحراست هنگامیکه آب نرسید ازضربعصا بر سنک دوازده چشمه روان شد ، بنی اسرائیل به دوازده قبیله منقسمو تعداد نفوس قبیلهها مختلف بود علامت معرفت هر چشمه از روی موافقت کمی وبیشی نفوس بود یا براساس اختالاف اطراف سنگ. کوتاه نظرانی کهازین معجزات باهره انکار میآورند نیستند آدم غلاف آدمنددر صورتیکه مقناطیس آهن را جذب میکند چه دوراست که سنگ آبرا جذب و جاری سازد .

تفسیو : خداوند باز فرمود کهمن و سلوی بخورید و آب از چشمه ها بنوشید ودر عالم فساد مینگیزید .

و إِنْ قُلْتُمْ يَهُوسِلَى لَنْ نَصْبِرَعَلَى وَ وَ جُونَ مَعْتَنَدُ الْمُوسِى مَرَّزَ صَبِرِنَخُوامِيمِ كُود بر

طُعام و احدا فارع کے لنا رباک ارباک یہ اور ما اور دربخود یک نوع طعام پس بغواہ برای ما اور دربخود یک کر کے لنا مِما اُن نیک اُلاڑ کُ کُ یک کر جے لنا مِما اُزآنچیزیکه میرویاند نمین مِن بَقْلِها و قِشْما بِمَها کُومِها اور قِشْما بُرها و قَوْمِها اور سبزیجان آن و میدم آن او میدم آن

وَعَلَ سِمَا وَ بَصَلِهَا وَ

تفسیو: این نیز مربوط به واقعهٔ صحراست ،بلی بنی اسرائیل از خوردن طعام آسمانی (من و سلوی) بسیر آمدند و گفتند مابر غذای یکرنگ صبر نداریم .غله زمینی ـترهـ سبزیجات ـپیاز وغیره بکار داریم .

قَالَ اَسْتُبْدِ لَوْنَ الَّذِي هُوَاكُنَى عُواكُنى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

بِالَّذِي هُوَخُيْرً اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المِلْمُلِي المُلْمُ المَّامِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ اللهِ الل

تفسیو: یعنی من و سلوی را که بهر حال بهتر است به سیر و پیازوغیره تبدیل می نمائید.

تفسیو : اگر شما باین چیزها آرزو دارید در شهر بروید آرزو های شما آنجا عملی میشود \_ و چنین شد .

تفسیو: ذلت این است که یهود همیشه رعیت و محکوم مسلمانان و نصاری میباشند چهاگر مالوثروتدارند نعمت حاکمیت وسلطنت اسباب سرافرازی و بختیاریست، یهود چون ازین نعمت بزرگ محروم اند ثیروت فراوان آنها سودی نه بخشد - مسکنت آن است که یهود محتاج و فقیر می باشند واز آنها کسانیکه ثیروت داشت باشند از ترس حکام وغیره خودرا نیازمند و محتاج نشان میدهند و چون مریص و بخیلند از بینوایان خوارتراند. این قضیه چه قدر راست است که توانگری بدل است نه بمال بنابراین باوصف ثروت و توانگری بینوا ماندند واز عظمت و عزتی که خداوند به آنها ارزانی داشته بود برآمده بخشم و غضبش گرفتار گردیدند.

ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ اللَّهُ مِ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّ

با یت اللّٰهِ و یَقْتُلُونَ النَّبِینَ آیات خدادا و می مشتند پیغمبراندا

بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصُوا الْحَقِّ الْفَ بِهَا عَصُوا الْحَقِّ الله عناه ميعودند

و کا نو ایغتگون او کا نوا یغتگون او کا نوا یغتگون او کا نوا که در میمانشتند

تفسیر: مایهٔ خواری و بینوائی و خشم الهی (ج) بریهود آن بود که کافر شدند و پیغمبران را کشتند ، باعث بر کفر و قتل ، سرباز زدن ازاوامر و نواهی خدا وبرآمدن از حدود شرع بود .

ا تَ الَّذِينَ الْمَنُوا وَ الَّذِينَ هَاكُوا وَ الَّذِينَ هَاكُوا هَ وَ الَّذِينَ هَاكُوا هُو الَّذِينَ هَاكُوا

وَ النَّاصٰ وَ الصَّابِيْنَ مَنْ المن و الصَّابِيْنَ مَنْ المن و مابيها مرتهاذايشان ايهان آورد

بِاللّٰهِ وَالْيُومِ اللَّاخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا بِعُنا و دوز تيامت و حرد عد ما نسته

تفسیر: این عنایت مختص به یك دسته مردمان نیست شرط بزرگ یقین (ایمان) واعمال پسندیده است در هر که این شرط موجود باشد ، به ثواب نائل آید این را خداوند ازین رو فرمود که بنی اسرائیل غرور کرده می گفتند ما اولاد انبیائیم ودر حضور خدا (ج) از سایر امم بهتریم . فایده: امت موسی (ع)رایهود ، امت مسیح (ع) رانصاری گویند، صابئین فرقه ایست که از هر دین آنچه را خوب میپنداشتند اختیار میکردند، ابراهیم (ع) راقبول داشتند ، فرشتگانرامیپرستیدند ، زبور را تلاوت میکردند و سوی کعبه نماز میگذاردند .

و اِنْ اَخَانَ مَا الْمَاقَكُمْ وَ رَفَعَنَا وَمِنَاقَكُمْ وَ رَفَعَنَا وَمِنَاقَكُمْ وَ رَفَعَنَا وَمِنَاهُ م مُعَنَا مِنْ عَهِدُ شَمَارًا وَ بِلِنَهُ عَهِدُ شَمَارًا وَ بِلِنَهُ عَهِدُ شَمَارًا وَ الْمَا فَيُهُ اللّٰمُ شَمَا عَوْدُ مَا وَيُعُودُ وَ الْمَافِيةُ النَّهُ مُوسُلًا وَ يَعْدِيدُ آنِعِهُ وَرَامَافِيهُ النَّهُ مُوسُلًا وَ يَعْدُودُ مَا فِيهُ وَرَامَافِيهُ النَّهُ وَرَامَافِيهُ وَالْمَافِيةُ وَلَا مَافِيةً وَالْمُعُونُ وَالْمَافِيةُ وَلَا مَافِيةً وَالْمَافِيةُ وَلَا مَافِيةً وَالْمَافِيةُ وَلَا مَافِيةً وَلَا مَافِيةً وَلَالِمُونُ وَالْمَافِيةُ وَلَا مَافِيةً وَلَا مَافِيهُ وَلَا مَافِيةً وَلَا مَافِيهُ وَلَا مَافِيهُ وَلَالِمُ وَلَا مَافِيهُ وَلَالِمُ وَلَا مَافِيهُ وَلَالْمُوا مِلْمُوا مِلْمُوا مِلْمُ وَلَا مِلْمُوا مِلْمُ وَلَا مَال

#### اَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ اللهُ اللهُ

تفسیر: چون تورات فرود آمد بنی اسرائیل از طریق تمرد گفتند (که احکام آن سنگین واز توان ما بیرون است) به حکم خدا (ج) کوهی بلندشد واز فراز برایشان فرود آمدن گرفت ، در مقابل آنها آتشی پدید آمد تا راه گریز و تمرد برآنها مسدود گردد ومجال انکار نماند نا گزیراحکام تورات را قبول کردند دراین جا یك اعتراض وارد میشود که قبول احکام تورات دراثر فرود آوردن کوه جبزاً وکرها بایشان تحمیل گردیده وایدن امر به آیهٔ «لااکراه فیالدین» و قانون تکلیف سراسر مخالف است چهبنای تکلیف بر اختیار است و اختیار با اکراه مناقضت دارد.

جواب این اعتراضچنیناست : درقبولدین هرکزاکراه نبوده بنی اسرائیل قبلا به رضای خود دین را پذیرفته بودند و به حضرت موسی (ع) بار بار تقاضاء می نمودند واز وی کتابی میخواستند که مشتمل بر احکامی باشد

تاآنرا عمل کنند ، ودراین مسئله پیمان بستهبودند چون تورات فرود آمد میثاق خویشرا شکستند بنابراین فرود آمدن کوم بغرض بازداشتن ازنقض پیمانبوده نه برای قبولدین .

ثم تو لیت مین بعد ن لک فکو لا بس مود بعد نیم مین بعد ن بود می بود به نه بود به از به شوند کان را ن کانتم می بودید از تباه شوند کان رزیان کادان که می بودید از تباه شوند کان رزیان کادان ک

تفسیر: نخست پیمان بستید پس آنرا شکستید اگر عنایت الهی نمی بود در آنوقت کاملا نابود میشدید یا اینکه (اکر فضل خداوند نمیبود)با آنکه توبه واستغفار می نمودید و پیغامبر آخرالزمان را اطاعت می کردید باوجود آن جرائم شما بخشوده نمیشد .

و كَوْ لَقُلُ عَلِيْهُ اللّهِ يَنَ اعْتَلَ وَا و هر آئينه به تعقيق دانستيد كساني كهتجاوز كردند مِنْكُمْ فِي السّبْتِ فَقُلُ نَا لَهُمْ از شما در دوز شنبه پس مختيم ايشانوا كُو نُو ا قِرَلَةً خَاسِئِينَ

تفسیر: بنی اسرائیل به حکم تورات مامور بودند که ایام شنبه رابه عبادت اختصاص دهندودرآن روز ماهی شکار نکنند آنها به تزویر در روز شنبه شکار میکردند خداوند به صورت بوزینگان آنهارا مسخ کرد ، باوجود فهم و شعور بشری در همد کر می نگریستند و می گریستند سخن گفته نمی توانستند . سه روز باین صورت زنده بودند و مسردند . این واقعه در روز گار حضرت داؤد (ع) بوقوع پیوسته ، در سورهٔ اعراف به تفصیل ذکر میشود .

فَجَعَلْنَا مَا تَكَالًا لِبَا بَيْنَ يَلَ يُهَا فَجَعَلْنَا مَا يَكُ يُهَا لِينَ يَلَ يُهَا يِسُ ايشان حاضر بودند

## و مَا خُلُفُهَا و مُو عِظَةً لِّلُمُتَّقِیْنَ ﴿

تفسیر: این واقعه رابه مردمان آن روز کار واخلاف ایشان مایهٔ خوف وعبرت کردانیدیم یعنی (برای کسانیکه آن واقعه را دیده اند و آنانیکه بعد ازآن پیدا شوند) یابرای عبرت وخوف مردمانیکه در قرای پیرامون آنشهربودند.

وَ إِنْ قَالَ مُوسَى لِقَوْ مِهَ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ وَ مِهَ إِنَّ اللَّهَ وَ مِهَ إِنَّ اللَّهَ وَ مِدَا مِنْ مَا مِنْ مُوسَى بَقُوم خُونِسُ هَرَائِينَهُ خُدَا

يَا أَمْرُ كُمْ إَنْ ذَذَ بَحُوا بَقُرَهُ الْمُعُوا بَقُرَهُ الْمُعُولُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ ا

تفسیو: یاد کنید هنگامی را که عامیل نامی در میان بنی اسرائیل کشته شد و قاتل وی یدید نبود.

موسی (ع) به حکم خدا گفت گاوی را ذبح کنید و قطعه از گوشت آن را بر مقتول بزنید وی زنده میگردد و کشندهٔ خویش را می نماید خداوند عامیل را به این طریق زنده کرد و عامیل گفت مرا و رثهٔ من به هوای مال من کشته اند .

## قَالُوً ا تَتَخِذُ نَا هُزُوًا الله مَا الله مَا الله من نمائي

تفسیو : چه : زنده شدن مرده بهوسیلهٔ پارهٔ گوشت امریست که هیچگاه دیده و شنیده نشده .

## مِنَ الْجُهِلِينَ ﴿

تفسیر : استهزاء کار بیخردان و جاهلان می باشد مخصوصاً در احکام شرع واز پیغمبر صدور این امر غیر ممکن است .

#### قَالُواا كُ عُلْنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَا هِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْم

گفتند سوال کن بما از پروردگار خود تا بیان کند بما که آنگا و چگونه است تفسیر : از عمر او پرسیدند که چند سال دارد پیر-استیا نو جوان .

قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً مَا عَن عَاوِيسَ مِرْنَيْهُ وَلَا إِنَّهُا بَقُرَةً عَوَاتُ عَاوِيسَة لَا عَوَاتُ بَيْنَ لَا فِكُو لَا عِكُولًا عَوَاتُ بَيْنَ لَا فِكُولًا عَوَاتُ بَيْنَ لَا فِكُولًا عَوَاتُ بَيْنَ لَا فِي رَبِينَ وَ لَا فِي رَبِينَ وَلَا فِي رَبِّينَ وَلَا فِي رَبِّينَ وَلَا فِي رَبِّينَ وَلَا فِي رَبِّينَ وَلَا لَا فِي رَبِّينَ وَلَا فِي رَبِّي وَلِي اللَّهُ وَلَا إِنْ فَي رَبِّي وَلَا لِكُولُ اللَّهُ وَلَا إِنْ فَا إِنْ فِي إِنْ فَا إِنْ ف

خُالِكَ الْفَعَلُو الْمَاتُّعُ مَرُّ وَنَ ﴿ قَالُوا لِلَّهُ مَرُّ وَنَ ﴿ قَالُوا لِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اَکُ عُ لَنَا رَبِّكَ يُبِيِّنُ لَنَا مَا لُو نَهَا اللهِ عَلَا مَا لُو نَهَا اللهِ عَلَا مِن براى ما اذ برورد محادخود تابيان عند براى ما مه چمونه است رنس قن آن

قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَ ةٌ صَفُرَ آءُ لا عَلَيْهِ مَا يَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ منتهرآئينه خداوند ميعويد هرآئينه آن محاويست درد

فَاقِعُ لُو نُهَا تَسُرُّ النَّظِرِيْنَ ۞

تیز است در زردی دنگ آن مسرورمیسازد بینندگان ر

قَالُو الدُعُ لَنَا رَبِّكَ يُبُيِّنُ لَنَا مَاهِى

گفتند سوال کن بما از پروردگار خود تا بیان کند بما که چه قسم است آنگاو تفسیر : خوب واضح کند که این گاو چه نوع است و برای چه کاراست .

إِنَّ الْبُقُر تَشْبُهُ عَلَيْنَا وَ إِنَّا وَ وَرَبْيِنِهِا وَ وَمِرْبَيْنِهِا وَمِرْبُيْنِهِا وَمِرْبُيْنِهِا وَمِرْبُيْنِها

يُقُولُ إِنَّهُمَا بَقَرَةً لَاكُولُ مِيْعُودِ مِن آئِينَةَن مَاوِيسَت نه معنت تشنده

تَشِيْرُ الْأَرْضُ وَ لَا تَسْقِى الْحَرْثُ عَلَيْ الْحَرْثُ عَلَيْهِ عَلَيْه

مُسَلَّمَةً لَّاشِيةً فِيُهَا الْمُسَيَّةَ فِيهُا اللهُ عَبِ است داغي درآن

تفسیر: در سرابای او هیچ نقص ـ داغ ـ خال و هیچ رنگ دیگری نمیباشد خالص زرد است .

قَالُوا الْنَانَ جِئْتُ بِالْحَتِّقِ الْمُعَنِ وَاللَّهِ اللَّحِيْنِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فَلْ بَحُوها وَ مَا كَاكُ وُ ا يُفْعِلُون ۞ ٥٠ يَسْعِلُون ۞ ٥٠ يس ذبع كردند آنرا ونزديك نبودند كه ميكردند (نهمي خواستند ذبعرا)

تفسیو: این کاو از مردی نیك فطرت بود مردی که مادر خویش را بخوبی خدمت میکرد یك پیمانه طلا بهاندازهٔ نهدر پوست آن کاو می گنجیددادند و آنرا خریده کشتند مردم باور نمی کردند گاوی را که باین بهای گزاف خریده اند ذبح کنند.

و إِنْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَالْ رَءُ تُمْ فِيهَا اللهِ وَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُلْمُ

والله مُخْرِجُ مَّا كُنْتُم تَكُتُمُونَ اللهُ وَلَا اللهُ مُخْرِجُ مَّا كُنْتُم تَكُتُمُونَ اللهُ وَ خَدَا اللهُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدُواتُ اللهُ الل

\_\_\_\_\_

تفسی : اسلاف شما عامیل را کشتند و بعضی قتل او را بر یك دكس حمل میكردند شهامی خواستید (ضعف ایمان خویش یاكشنده عامیل را) پنهان دارید ـ خداوند (ج) می خواهد اسرار نهفته را آشكار نماید .

## فَقُلْنَا أَضْرِ بُوهُ بِبَعْضِهَا الْمُ

تفسیو: قطعهٔ گوشت کاورابر مردهزدند به حکم خدا (ج) زنده شد و برخاست و از جراحات وی خون روان شدواسمای قساتلان خود رانشانداد و گفت برادر زادگانم به طمع مال مرا در صحرا برده کشته بودند و دوباره و فات بافت.

تفسیو: خدای قدیر متعال در قیامت نیز به قدرت کامل خویش مردگانرا چنین زنده گرداند وعلایم توانائی خودرا پیش نگاه بسصیرت شسما جلوه دهد تا شما درآن بیندیشید و بدانید که حضرت او میتواند که مردگانرا زنده کند .

تفسیر : عامیل زنده شد ـ قدرت خدا (ج)را مشاهده کردید اما دلهای شما نرم نشد . منـزل اول

بقـره ---

فَهِی کَالْحِجَارَةِ آوُاشَكُ قُسُوةً اللهِ عَلَيْ قُسُوةً اللهِ عَلَيْ قُسُوةً اللهُ عَلَيْ قُسُوةً اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْعِمِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

و إن مِن الحِجارة لَمَا يَتفَجُرُ و مِن الحِجارة الما يَتفَجُرُ و مِن آئينه بعض اذ سنتها آنست عمروان ميشود

مِنْهُ الْآنْهِرُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَهَا يَشَقَّقُ اذ آن جوی ها و هر آئینه بعضی از سنگها آنست محشق میشود

فَيْخُرُ جُمِنْهُ الْهَا ءُ وَ إِنَّ مِنْهَا لَهَا وَ وَ إِنَّ مِنْهَا لَهَا وَ وَ إِنَّ مِنْهَا لَهَا وَ وَ بيرون من آيد اذآن آب وهر آئينه بعضى اذسنگهاآنست

يَهُ بِطُ مِنْ خَشَيَةِ اللّٰهِ طَ وَمَا اللّٰهُ عَدُو مَا اللّٰهُ عَدُو مَا اللّٰهُ عَدُو مَا اللّٰهُ عَدُو مَا اللهُ عَدُو مَا اللّٰهُ عَدُو اللّٰهِ عَدُو مَا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَا عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْه

بِغَا فِلِ عَمَّا تُعَمَّلُونَ ٠٠ بى خبر اذانچە مىنىد

تفسیر: بعضی از سنگها چنان می باشد که بیشتو سود میدهد وجوی ها ازآن جاری میشود و آب فراوان بیرون میآید واز بعضی نسبت بنوعاول کمتر آب می برآید واندك منفعت میدهد از بعضی هیچ نفع نمیوسداما یك نوع اثر و تاثر درآن موجود می باشد دلهای ایشان ازین هر سه نوعسنگ سخت تراست نه ازآن ها مفادی میوسد و نه درآن ها خیری پیداست خداونداز اعمال شما هر کز بی خبرنیست .

أَفْتَطْبَعْهُ نَ أَنُ يُؤْمِنُوا لَكُمُ

که آنهاباوردارند (سخنان)شمارا

آبا الا مسلمانات طوم دارید

وَقُلْ كَانَ فَرِيْقٌ مِنْ بُهُ مِ لَيْسَهُعُ وْنَ وَلِي اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّالَّا ال

كَلام اللَّهِ يُحرِّ فُونَهُ مِنَ بَعُلِ كَاللَّهِ اللَّهِ يُحرِّ فُونَهُ مِنَ بَعُلِ عَدادة نا اللهِ عدادة اللهِ المَا المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

مَا عَقَلُو هُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞

که فنهمیده بودند آنرا وایشان

ليدانند

تفسیر: فریق عبارت از کسانیست که با موسی (ع) به غرض استماع کلام خداوند به کوه طور رفته بودند و چون باز گشتند سخنانی از خودسا خته وبه بنی اسرائیل گفتند ما شنیدیم خداوند در آخر کلام خویش گفت اگر توانید باین احکام عمل کنید واگر نتوانید به ترك آن مختارید بعضی گویند کلام الهی (ج) تورات است و تحریف آناست كه (درآیات تورات تغییر لفظی و معنوی می نمودند) چون تبدیل اوصاف حضرت پیغمبرما (ص) و معوقیت رجم و امثال آن

وَإِنَا لَقُو اللَّذِينَ الْمُنُو اقَالُو الْمُنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللّلْحَالَالْ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

وَإِنْ اخْلَا بَعْضُهُمْ لِلَّى بَعْضٍ قَالُوْ ا

تفسیر: منافقان یهود ستایش حضرت پیغمبر (ص) را کهدر کتاب ایشان بود از تملق به مسلمانان اظهار میداشتند یهودان دیگر ایشانرا ملامست میکردند و میگفتند چرا از کتاب خویش به مسلمانان سند میدهید نمیدانید مسلمانان در اثر اخبار خود شما ، شمارا به حضور پروردکار ملزم کرده گویند یهود پیغمبر آخرالزمان را صادق دانستند اما ایمان نیاوردند آنگاه لاجواب خواهیدماند .

تفسیو: پنهان و آشکار ایشان به پیشگاه خداوندی تماماً روشن است حضرت او میتواند که تمام دلایل کتاب آنهارا بر مسلمانان آشکار سازد چنانچه درمواقع آن اطلاع داده است یهود آیت رجمرا پنهان کردند خداوند (ج)آنراظاهر نموده وسببفضیحت یهودگردانید، چنین گردید حال دانشمندان ایشان که دعوی دانش و کتاب داشتند.

## و مِنْهُم أُ مِسْون لا يَعْلَمُ وَ نَ الْكِتَابِ وَمِنْهُم أُ مِسْون لا يَعْلَمُ وَ نَ الْكِتَابِ وَ وَمِعْفَى اذَايْشَانَ نَاخُوانِنُد تَعَابِوا

#### 

تفسیو: بی دانشان یهود بر نبشته های تورات اطلاع ندارند مکر برآرزوی چند که از سخنان دروغ علمای خویش شنیده اند (مشلا در بهشت جز یهود دیگری نتواند رفت واجداد ما حتماً از ما شفاعت میکنند) این همه تخیلات بی اصل است و دلیلی بر آن ندارند.

فُويْلُ لِلْذِيْنَ يَكُتْبُونَ الْكَتْبِ اللهِ عَسَانَ عَهُ مَنْوِيسَنَدُ كُتَابِ رَا الْكِتْبُ اللهِ عَسَانَ عَهُ مَنْوِيسَنَدُ كُتَابِ رَا اللهِ ال

تفسير : اينها كساني هستند كه سخناني بهمعيار ذوق وانديشه هايعوام

از خود ساخته می نوشتند و آنرا به حضرت خداوند منسوب میدا شتند مثلا در تورات نوشته بود که پیغامبر آخرالزمان با چهرهٔ زیبا ، چشمان سیاه، قامت میانه گیسوان مجعد (تابدار) رنگ گندمی ، متولد میشود ، علمای یهود آنرا تحریف نعودند ودر شمائل فرخنده وی ازخودنگاشتند که قامت او بلند چشمان او کبود ،موهای او راست می باشد تاعوام نبوت حضرت وی را تصدیق نکنند و منافع دنیوی ایشان را فتوری نرسد .

تفسیر: این ایام به قول بعضی هفت روز است و به قول بعضی چهل روز (که مدت عبادت گوساله بود) و بعضی گویند چهل سال است و (آن مدت سرگردانی تیه باشد) و بعضی گویند بقدری کهدر دنیا زندگی کردهاند.

# عَلَى اللّٰهِ مَالَا تَعُلَمُونَ ﴿ عَلَى اللّٰهِ مَالَا تَعُلَمُونَ ﴿

تفسیو: این سخن که یهوددر دوزخ جاوید نمی ماند صحیح نیست چراکه قاعده کلیهٔ خلود دوزخ و بهشت کهدر آینده بیان میشود در باب همهمردم یکسان نفاذ می یابد ازین قاعدهٔ کلیه یهود مستثنی نیست.

به خطیعتنه او مناه او

تفسیر: مقصد از احاطهٔ کناه این است که کناه چنان بر کسی مستولسی شود که ظاهر و باطن و جودش به گناه محاط باشد بنابراین اگر ته تسه تصدیق وایمان در دل باشد هم احاطهٔ کناه و قوع نمی یابد واین لباس خاص بروجود کافر راست می آید.

و عَمِلُوا الصَّلِحْتِ أو للَّبِكَ آصُحْبُ و عَمِلُوا الصَّلِحَتِ أو للَّبِكَ آصُحْبُ و عَردند اعمال شائسته ايشانند المل

الْجُنَّةِ مُهُم فِيهًا خُلِدُونَ ﴿ وَ إِنْ لَا الْجُنَّةِ مَهُم فِيهًا خُلِدُونَ ﴿ وَ إِنْ لَا لَهُ الله الله وبيادآور زمانيكه

أَخَذُنَا مِيْتَاقَ بَنِي السَرَآءِيلُ الْمُراءِيلُ الْمُراءِيلُ السَرَآءِيلُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلْمُلْمُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْمُلْمُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِمُلِيِّ المُلْمُلِي المُلْمُلِيِّ المُلْمُلِيِّ المُلْمُلْمُلْمُلْمُ

الحسان التحريب و المعروبي و الكتاملي المعروبي و الكتاملي المعروبي و الموات و الموديان بدورده

وَالْمُسْكِيْنِ وَقُولُو اللَّاسِ حُسْنًا و بيونيد بيردم سنونيك

و آقيهُ والصَّلُوة وَانْواالَّوْكُوةُ وَ بِيهِ النَّواالَّوْكُوةُ وَ بِيهِ النَّوَةِ وَا

الم منزل اول بقره المراك المر

تفسيو: يعنى اعراض از احكام خداوند، عادت، بلكه طبيعت شماشده

و إِنْ أَخَذُنَا مِيْثًا قَكُم لاتسْفِكُونَ وربيادة وديد، زماني مهمروتيم بيمان شمارا مهمريزيد

رِماء کُم وَلا تُخْرِ جُون ا نَفْسکُم خونهای یعدیعر را و بیرون معنید رقوم،خود مارا سمن ریار کُم نُم اُقُر رُ بَم وَا نَتِم الله دیاد تان پس اقراد تردید و شما

> یشکهک و ت ⊕ موامی میدهید(قبول کردید)

تفسير : قوم خودرا قتل مكنيد و فرار منمائيد .

ئے آئیڈ کی کے کی گئی کو کی انفسکر باز شما آن مرومید که می تشید ممدیمرخودمارا وَنُخْرِجُونَ قَرِيقًا مِّنْكُمْ مِنْ كِيارِهِمْ و بيرون مرتحنيد عروم اذ خودهادا اذ ديادايشان تُظْهُرُ وْ نَ عَلَيْهِمْ بِالْإِنْمِ وَالْعُدُوانِ \*

پشتیبانیمیکنید بایکدیگر برایشان بگناه و ظلم

تفسیر: یهود مدینه دو دسته بودند: بنی قریظه و بنی نضیر ، هردو دسته باهم سخت دشمنی و جنگ داشتند ، مشرکان نیز درمدینه دار طبهه بودند اوس و خزرج این دو طبهه باهم عداوت شدید درمیان بود ، بنی قریظه با اوس و بنی نضیر باخزرج حلیف گردیدند هنگام جنگ طوایف یهود هرکدام حلیفان و دوستان خودرا حمایت میکر دند، هرگاه یکسی غالب می آمد جماعت مغلوب را نفی بلدمیکرد و خانمان اوراخراب می نصود اما اگراز یهود کسی اسیر میکردید همه آنها اتفاق می کردند و اعامه گردآورده او را نجات میدادند ، چنانچه در آیه بعد به تفصیل بیان میشو. .

وَ إِنْ يَّا يُوكُم اللَّالِي الْفَالُوهُمْ اللَّالِي الْفَالُوهُمْ اللَّالِي الْفَالُوهُمْ اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي الللَّالِي اللَّالِي الللَّالِي اللَّالِي اللْلِي الللِّلِي الللِّلِي الللِّلِي الللِّلِي الللَّالِي الللِّلِي الللِي اللللِّلِي اللللِي الللِي الللِّلِي الللِي الللِي اللللِ

وهُو مُحْسَرٌ مُ عَلَيْكُمْ لِخُواجُهُمْ عَلَيْكُمْ لِخُواجُهُمْ عَلَيْكُمْ لِخُواجُهُمْ عَلَيْكُمْ لِخُواجُهُمُ عَلَيْكُمْ لِيونَ عُردنايشان علائكه أن حرام شده است برشما بيرون محردنايشان

اَ فَتُونَ بِعَضِ الْكِتْبِ آيا ايمان مي آوريد بهجمه الاكتاب

و تُكُفُرُونَ بِبُعْضٍ و تُكُفُرُونَ بِبُعْضٍ و معلو ميشويد بعصه ديمر

تفسیر: اگر قوم خود شان اسیر دست غیر میگردید درنجات او میکوشیدند اماخود شان حاضر بودند که آنهارا بیازارند و حتی به قتل رسانند اگر به فرمان خداوند عمل میکنید در هردو جا یکسان پیروی کنید

فَهَاجُزَاءُ مَنُ يَّفُعِلُ ذَٰلِكُ مِنْكُمْ الْمَا اللهُ الْكُ مِنْكُمْ الْمَا اللهُ الل

تفسیو: بعضی احکام را می پذیرید ، از بعضی انکار می ورزید چون تجزیهٔ ایمان ممکن نیست کسی که بر بعضی احکام انکار ورزد کافر مطلق کردد واز ایمان برپارهٔ از احسکام هیچ ایمان اورا نصیب نباشد ازین آیت واضح است که مرک اوامر شسرع را در قسسمتی متابعت کندودر تسلیم قسمتی که به غرض وطبع وعادت او منافات داشته باشد تقصیس ورزد آنچه را دربعضی احکام متابعت نموده بوی سودی نبخشد .

اُولَا اللهِ اللهِ اللهُ الله

الم

بِالْاخِرَةِ فَلَا يُخْفَفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ به أخرت بس سبك نميشود اذايشان عداب

تفسیر : مفاد این جهان رادر مقابل آن جهان نذیرفتند ، به کسانیکه پیمان بسته بودند به پاس دنیا وفانمودند و باحکام الهی اعتنائی نکردند .کیست که به بارکاه کبربائی از آنها شفاعتی با حمایتی کرده تواند .

وَ لَقُلُ النَّيْنَا مُوسَى الْكَتْبَ وَقَفَّيْنَا وَ لَكُنَّبَ وَقَفَّيْنَا وَ لَكُنَّا مُوسَى الْكَتْبَ وَيَودَيْ فَرَسْتَادِيم

مِنْ بَعْدِه بِالرُّ سُلِ وَا تَيْنَا الْمُ سُلِ وَا تَيْنَا الْمُ سُلِ وَا تَيْنَا الْمُ سُلِ وَا تَيْنَا الْمُ

عِیسی ابن مریم البینت و آیک نامی میسی ابن مریم دا معزات دوشن و نیرو بغشیدیماودا

برُوْ جِ الْقُدُّ سِ الْمُورِ بِيلِ الْقُدِّ سِ الْمُورِ الْمُورِ الْمُؤْرِ الْمُؤْرِ الْمُؤْرِ الْمُؤْرِ الْم

تفسیر : احیای اموات ، شفای اکمهوابرص ... ( کورمادر زاد ... پیس ) آوردن اخبار ،غیب معجزهٔ آشکار حضرت مسیح است ... روح القدسجىر ئبل

است که همیشه باوی می بود . یا روح القدس عبارت از اسم اعظم است که به طفیل آن حضرت مسیح مردگان را زنده میگردانید .

افکلها جا گر که رسول بها این مرحاه بیاورد نزد شما پینامبری آنچه کرید کرید کرید دوست ندارد نفسهای شما تعبر عردید ففر یقا کن بیم کردید

پس جماعتیرا تکدیب نمودید

تفسيو : حضرات مسيح و محمد (ع) را تكذيب كردند .

وَ فُرِ يُقًا تُقُتُلُونَ ۞ و جماعة المرتشيد

تفسيو : زكريا و يحيى غليهماالسلام را كشتند

وَقَا لُوا قُلُو بُنَاعُلُفٌ لَم بَلُ لَعَنْهُم اللّٰهُ وَقَا لُوا قُلُو بُنَاعُلُفٌ لِم بَلُ لَعَنْهُم اللّٰهُ وَ عَنْهُ مِنْ عَرِده ايشانواخدا

بِكُفْرِ هِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْ مِنُونَ ۞ بَعْرِفُ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْ مِنُونَ ۞ به سبب مغرشان پس اندى اذ ایشان ایسان آوردند

تفسیر: یهود خویستن را ستوده میگفتند دلهای ما مصون درغلاف است به جز حرف دین خودما چیزی بهما تاثیر نمی افکند ما پی کسی به تملق وخدعه و سحر بیان او نمیرویم - خداوند به تردید آنها فسرمود ایشسان دروغگویانند خدا آنهارا به علم کفر شان ملعون قرار داده واز رحمت خود دور کرده آنها به هیچصورت دین حق را نمی پذیرند و به دو لست ایمان مشرف نمیشوند.

وَ لَمَّا جَآءَ هُمُ كِتُبُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ و هر گاه بیامدایشانرا کتابی مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ ﴿ وَكَانُوامِنَ قَبُلُ تصدیق کننده کتابی را که با ایشان است و بودند که از پیش يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُ وُالَّخِ فَلَمَّا جُلَّهُ مُمْ مَّا عُر فُوا كُفُرُو ابِهُ ا آمدبایشان ٔ آنچه کهشناختهبودند کافرشدند باو فَلَعْنَاةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِيرِ يُنَ ۞ كسافران یس **لعنت خ** 

تفسیو: آن کتاب که اکنون بایشان فرود آمده قرآن و کتاب سابق آنها تورات است ، یهود قبل از فرود آمدن قرآن چون مغلوب میشدند دعا می کردند و می گفتند : خداوندا! به طفیل پیغمبر آخرالزمان و به حرمت کتابیکه باو فرود می آید ، مارا مظفر و منصور کردان ، چون حضرت وی مبعوث کردید یهود باوجود مشاهده تمام علامات انکار ورزیدند و ملعون شدند .

بِعُسَمَا النَّبُ وُ الْبِهَ الْفُسَانِ مَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ

بِهَا ٓ اَ نُزَلَ اللّٰهُ بَغَيَّا آنَ يُسَنِّزِلَ اللّٰهُ اللّٰهُ بَغَيًّا آنَ يُسَنِّزِلَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ مُ اللّٰهُ اللهُ مُ اللّٰهُ اللهُ مُ اللّٰهُ اللهُ ال

مِنْ فَضَلِهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَارِهِ اللهُ فَضُلِهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَارِهِ

**تفسیر :** خویشتن را به کفر فرو ختند باین صورت که قرآن مبین رامحض **از فرط حسد انکار کردند** .

فَبَآءُو بِغَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

تفسیر: خشم اول آنست که قرآن را قبول نکردند واز کتاب پیشین خویش نیز انکار ورزیدند ثانیاً به مقتضای حسد و عناد از پیغمبر عصرانحراف و خلاف نمودند.

و للحافرين عَـناب مُربين الله و المان داست عدابي داست عدابي داست

تفسیر: معلوم شد که هر عذابی برای اهانت و ذلت نمی باشد ـ بلکه عذاب مسلمانان دراثر جرایم ایشان برای تطهیر آنها ازگناهاست نه برای توهین ـ مگر به کافران که عذاب مایهٔ توهین ایشانست .

و إِنَّ ا قِيْلُ لَهُم الْمِنُوا بِمَا أَنْزُلُ اللَّهُ وَ إِنَّ انْزُلُ اللَّهُ وَ إِنَّ اللَّهُ الْمِنُوا بِمَا أَنْزُلُ اللَّهُ وَ إِنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمِنْولِيدِ بِهِ آنچه وروفرستاده استخدا

قَالُو الْمُؤْمِنُ بِهَآ أُنْزِلَ عَلَيْنَا مُونِد المانمي أوديم به أنجه فرستاده شده برما

و يَكُفُرُونَ بِهَا وَرَاءٌ وَهُوالْحُقَى وَيَكُفُرُونَ بِهَا وَرَاءٌ وَهُوالْحُقَى وَيَعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ ا

مُصَدِّقًا لِبَا مَعَهُمْ

تصديق كنندهاست كتابيراكه باليشاناست

تفسیر: آنچه خدا فرستاده یعنی انجیل و قرآن و آنچه بما فرود آمده یعنی تورات ، مطلب اینکه جز تورات از دیگر کتب انکار می کنند ـ انجیل و قرآن را نمی پذیرند ـ حال آنکه این کتاب ها راست ودرست است و تورات را تصدیق میکنند .

قُلُ فَلِم تُقَتَّلُوْ نَ أَنْبِياً ءَ اللّٰمِ مِن قَبْلُ بعو سرجرا مى مشيد بينمبران الله يشاذين

اِنْ كُنتُم مُوْ مِنِينَ اللهِ ا

تفسیو: آنها را بکوئید اگر شما واقعاً به تورات ایمان دارید چراپیغمبران را کشتید. چهاز احکام تورات است که هر پیغمبری که تورات را راست شمارد بالضرور بهوی ایمان آرید واورا نصرت دهید ـ شماییغمبران ر ا کشتید، پیغمبرانی که در روز گار پیشین به احکام تورات عمل می کردند و به غرض اجرا و ترویج آن مبعوث شده بودند مانند زکریا و یحیی(ع) دراین مسئله هیچ جای تردید و تامل نیست که آنها به تورات تصدیق دراین مسئله هیچ جای تردید و تامل نیست که آنها به تورات تصدیق داشتند. (این نکته از کلمهٔ دمنقبل، ظاهر است).

و لَقُلْ جَآءً كُمْ مُنُّوسِي بِالْبَيْنَةِ
وبه تعقیق آورد بهشما موسی معجزات روشن را
ثمی اینکن به م المعجل مِن بَعْلِهِ
شمی اینکن نم المعجل مِن بَعْلِهِ
سس مرفتید موساله را (بغدائی) بعد اذ رفتن و ی

واَنتُم ظلِمُونَ ﴿ وَانتُم ظلِمُونَ ﴿

تفسیر: شما دعوی دارید که برشریعت موسی پابندیم واز دیگر شرائع حقه انکار می نمائید این دعوی شمادرست نیست \_ شمارا موسی معجزات روشن نشان داد (یدبیضانمود \_ عصا اژدها گردید \_ دریای خروشان از هم درید)وامثال آن ،اما چون موسی (ع) روزی چند به طور رفت شمادرآن مدت گوساله را بخدائی گرفتید .

حال آنکه حضرت موسی (ع) حیات داشت و به نبوت خویش استسوار بود ایمان شما نسبت به شریعت او درآنوقت کجابود ـ امروز بنابر حسد و دشمنی به حضرت پیغمبر (ص) خویشتن را به شریعت موسی چنان متمسك نشان میدهید که ازاد کام خدا (ج) سرباز میزنید بلاشك شمسا ستمگارید پدران و نیاکان شما نیز ستمگاران بودند ـ این بود حال بنسی اسرائیل با موسی پس ازین چگونگی ایمان شانرا نسبت به تورات بیان می فرماید .

وَ إِنْ آخَذُ نَا مِيْتًا قَكْم وَ رَفَعُنَا وَ مِنْكُامِيكُ مَا مِيْتًا قَكْم و بَلْنَدَّ مُرديم

قُو قَكُمُ الطَّورَ خُدُو اما الكَذَاكُمُ اللهُ اللهُ

بِقُورَةٍ وَ اسْمَعُوا ۚ قَالُوا سَمِعْنَا بِقُونَ وَ بَسْنُويِد مَعْنَاد شَيْدِيم

وعصينا و أشر بو افى قانو بهم و المرمان ترديم و تميخته شد دو دلهاى شان

الُعِجُلُ بِكُفْرِ هِمْ اللهِ المُعْلَّمِ اللهِ المِلْمُعِلَّمِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُعِلَّمِ المِلْمُعِلَّ

تفسیر: چون مکلف شدند که احکام تورات را بهمت و نیرو استوار گیرند کوه برایشان معلق بایستاد واز ترس جان تنها بزبان یاننها درآن وقست کفتند «سمعنا» (احکام تورات راشنیدیم)در دلهای خویش یا بعدا گفتند «عصینا» (آنرا قبول نداریم) دلهای آنها ظاهر پرسنت بود و به علت کفر باطن تاآخرآن زنگ از قلوب شان زدوده نشد ومتدرجا افزونی کرفت.

م فی بنسکایاً مُر کُم بِهَ اِیما بُکُم بعو بد چیز است آنچه امری کند شما دا به آن ایمان شما منــزل اول بقــر ـــــــ الم

اِنْ كُنْدُمْ مُوْ مِنِيْنَ ﴿ قُلُ إِنْ كَانَتُ اللَّهِ قُلُ إِنْ كَانَتُ اللَّهِ الْمُو مَسْدَ مُوْ المُو المِو المُو المُو

لَكُمُ اللَّ ارُ الْآخِرَةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةٌ مَاللَّهِ خَالِصَةً مَاللَّهِ خَالِصَةً مَاللًا خَالِصَةً مَا اللَّهِ مَاللَّهِ خَالِصَةً مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الل

مِنْ كُوْ نِ النَّاسِ فَنَهُ وَ الْهُوتَ مِعْدِ النَّاسِ فَنَهُ وَ الْهُوتَ الْمُوتَ بِجِزِ اذَ مِرْ مِنْ مِنْ النَّاسِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

إِنْ كُنْتُم طَالِ قِيْنَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیو : یهود دعوی میکردند که در بهشت جز ماکسی نمیرود وبماعذابی نمی باشد .. خداوند متعا لگفت اگر شما به راستی اهل بهشتید و عذاب نمیشوید چرا از مرگ میترسید .

وَلَنْ يَتَكُنُّوهُ ٱ بَكًا إِبِمَا قَلَّ مَتُ وَ مَرَ الْمُرَا الْمِهَا قَلَّ مَتُ وَ مَرَ الْمُرَا الْمُرَالُ الْمُرا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

اَیْکِینْ وَ اللّٰهُ عَلَیْمٌ بِالظّٰلِمِینَ ﴿ وَاللّٰهُ عَلِیمٌ بِالظّٰلِمِینَ ﴿ وَاللّٰهُ عَلَیْمٌ بِالظّٰلِمِینَ ﴿

و كتجد نفه احرص الناس على و هرآئينه بيابرايشانوا حريص ترين مودم بر و من النوين اشر كوا و من النوين اشر كوا و حريص تواذ مسانيكه شوك آوردهاند النوين اكثر الف سنة المورد المنان عاش عمرداده شود هزاد سال و ماهو بهز حزجه من العذاب أن و ماهو بهز حزجه من العذاب أن

مُعَمَّرٌ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ۞ يَ عصر داده شود وخدا نيك بيناست به أنجه ميكنند

تقسیو: یهود چنان کارهای زخت نموده اند که از مرک کنساره گسوفته بسیار میترسند ومیکویند پس از مرک خیری وجود ندارد حتی ازمشرکان بر زندگانی خود حربص تواند ازین جهت ادعاهای شان صراحتا تکذیب

منسزل اول نَزَّ لَهُ عَلَى قُلْبِكَ بِالْرِنِ اللَّهِ فرود آورد آنوا بسر دل تو مُصَدِّ قًا لِّهَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَّى درحاليكه تصديق كننده است آن كلامى راكه پيش ازوى است وَّ بُشُرِٰی لِلْہُ ؤُ مِنِینَ ﴿ مَنْ كَانَ عَدُ وَّا تِتْهِ وَمَلَئِكَتِهِ وَرُسُلِهِ و پیغمبران ویرا وَجِبْرِ يُلُ وَمِيْكَالَ فَإِنَّاللَّهُ پسهرآئينه خدا عَدُ وَ لِلْكَافِرِ يُنَ ﴿ مرآن کافران را<sup>۔</sup>

تفسیر: یهود میگفتند جبریل که به بیغمبر وحیمی آورد دشمن مالست اسلاف مااز وی به رئسج بودند اکرجز جبریل فرشتهٔ دیکری به محمد (ص) وحی می آورد ما بهوی ایمان می آوردیم – خداوند در جواب شمان گفت: فرشتکان از خود چیزی نمی کنند در چه نفاذ میدهند به حمکم خداوند است – خداکسی را دشمن است که باآنان دشمنی می ورزد. و لَقَ لَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْيَاتِ كَيْنَاتٍ عَلَيْنَا لَيْكَ الْيَاتِ كَيْنَاتٍ عَلَيْنَا لِكُونَا لَيْكَ الْيَاتِ كَيْنَاتِ عَلَيْنَا لَا لَيْكَ الْيَاتِ كَيْنَاتِ عَلَيْنَا لَا لَيْكَ الْيَاتِ الْيِنِيِ الْيَاتِ الْيَاتِي الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ الْيَاتِ

وَ مَا يَكُفُرُ بِهِا لِلَّالْفُسِقُونَ اللَّهِ اللَّهِ النَّفْسِقُونَ اللَّهِ النَّفْسِقُونَ اللَّهِ النَّفِي اللَّهُ النَّالِ النَّفْسِقُونَ اللَّهُ النَّالِ النَّفْسِقُونَ اللَّهُ النَّالِي النَّلْمُ اللَّالِي النَّالِي النَّالْمِي النَّالِي ا

اُو کُلْمَاعُـهُدُّ اعْـهُدًّا بَّبُنَا ، فَرِیقَ آیا هر ماه مه بستند پیمان وا برانداخت آنرا مروهی

تفسیو: یهود از پیش عادت دارند که هر عهدی که با خدا و پیغمبر وی ویا با دیگری بندند ازخود ایشان جماعتی برمیخیزند ومیشاق خودرا نقض میناق نقض میناق باکیندارند.

و لها جاء هم رسوك متنيا الله و مرماه آمدبايشان فرستاده اذ جانب خدا مصل ق للها معهم نبذ فريق مصل ق لها معهم نبذ فريق تصديق محنده به آنچه بالشان است برانداخت مرومی

#### مِّنَ الْكُويْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ تَلاَكِتْبَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ المِلْمُولِيَّا اللهِ المَا المِلْمُلِي اللهِ المَالمُلْمُ المُلْ

### وراء ظُهُورِهِم كَا نَتُهُم لا يُعلَمُونَ اللهِ بَعلَمُونَ اللهِ بَعِلَمُونَ اللهِ بَعِلَمُونَ اللهِ بَعِلَمُونَ اللهِ بَعِيدانند

تفسیر: مراد از رسول حضرت محمد (ص) ومراد از مامعهم و کتاب الله تسورات است یعنی هنگامی که پیغمبر (ص) مبعوث گردید (باوجود آنکه به تورات ودیگر کتب آسمانی تصدیق داشت ) جماعتی از یهود تو را ت را در قفا افکندند ، گویا نمی دانستند که آن چه کتابی بود و چه احکامی در آن مندرج است ـ از آنها که به کتاب خویش ایمان ندارند در آینده چه امیدی باید داشت .

# و التَّبُعُوا مَا التَّلُوا السَّلِطِينُ و التَّسُلِطِينُ و التَّسُلِطِينُ و التَّسُلِطِينُ و التَّسُلِطِينُ و التَّسُلِطِينَ و التَّسُلِينَ و التَلْمُ التَّلِينَ و التَّلْمُ التَّلِينَ و التَّلْمُ التَّلْمُ الْمُنْ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمِينَ و التَّلْمِ التَّلْمُ التَّلِينَ التَّلْمُ التَّلْمِ التَّلْمِ التَّلْمُ التَّلِينَ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ الْمُعْلِينَ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمِ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ التَّلْمُ الْمُعْلِينَ التَّلْمُ الْمُلْمُ الْمُعْلِينَ التَّلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْ

عَلَى مُلْكِ سُلَيْلُنَ عَلَى مُلَكِّ سُلِيْلُنَ عَلَى مُلْكِ مُلِكِ مِنْ سَلِيمَانَ عَلَى اللَّهُ مُلَكِّ مُل

تفسیر : آن گروه نادان کتاب خدارا در قفا افکندند ، از شیطان جادو آموخته و بهمتابعت آن پرداختند .

وما كَفَر سُلْيَهُنُ وَلَكِنَّ الشَّيْطِينَ وَ عَنَ الشَّيْطِينَ وَ عَنَ الشَّيْطِينَ

\_\_\_\_

كَفُرُو النَّحَاسِ السَّحُرُ نَ النَّاسِ السِّحُرُ نَ النَّاسِ السِّحُرُ نَ النَّاسِ السِّحُرُ نَ النَّاسِ السِّحُر تَ النَّاسِ السِّعُولُ السِّحُر السِّعُولُ السِّحُر السِّحُر السِّحُر السِّحُر السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ السِّعُولِ السَّعُولِ السَّعُولِ السَّعُولِ السَّعُولِ السَّعُولِ السَّعُولُ السَّعُولِ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولِ السَّعُولُ السَّعُ السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ الْعُلْمُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُلِي السَّعُولُ السَّعُ السَّعُ السَّعُلِي

و ما آئز ل على الملكين ببابِل و بيروى تردندچيزى دائه فرود آمد به دو فرشته بهشهر بابل

هَا و و مَا رُوت و مَا رُوت است و زمى آبوختند و ماروت است و زمى آبوختند

مِنْ آَكِدٍ حَتَّى يَقُو لَآ إِنَّهَا نَحْنُ مِنْ آَكِدٍ كُنِينَ يَسِتُ الْحُنُ الْحُنْ الْحُنْ الْحُنْ الْحُنْ

فَتُنَاقُ فَ لَا تُكَفِّرُ فَيْتَعَلَّمُونَ نَا فَيْتَعَلَّمُونَ الْمُعْتِدِ وَلَا تُكَفِّرُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ الله

مِنْهُمَا مَا يُفَرِّ قُونَ بِهِ بَيْنَ الْهُرْءِ اذ ایشان آن جادوئی داکه جدائی می افتخندند بدان درمیان مرد

و زوجه وماهم بضآرین به و نودندایشان نیان دسانند کان به جادو مِنُ آ حَدِ اللّٰ بِالْ نِ اللّٰهِ وَ يَتَعَلَّمُونَ مَنَ آحَدِ اللّٰهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَنِهُ مِنْ اللّٰهِ وَ مَن آمو ختند مَا يَضُو هُمُ وَ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَ مَا يَضُو هُمُ وَ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَ آنَ فَعُهُم وَ لَقَدُ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَ آنَ فَعُولُم وَ لَقَدُ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَا يَنْفُعُهُم وَ لَقَدُ لَا يَعْدَرُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلللّٰلِلّٰ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلللللللللللّٰ اللللللللللللللل

عَلِمُو الْمَنِ النَّتَرْ عُمَالُهُ فِي الْاَخِرَةِ نَيْدَ دَانَ اللَّهِ مَالُهُ فِي الْآخِرَةِ نَيْدَ دَانَسَتُنَا يَهُودُ هُرَاءُ الْحَتَيَادُ عَدِدَ آثَرًا نَيْدَ تَاوَدَادَانَ جَهَانَ جَهَانَ

مِنْ خَلَاقِ نَفْ وَ لَبِنْسَ مَا شَرَ وُ ابِهَ الْمِنْ وَ ابِهَ الْمِنْ وَ ابِهَ الْمُورِ وَ الْبِهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المُلْمِلْ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

آ نفسهم کو کا نو ایعکهون و کو نفس های خود دا ای میدانستند وای

اً سهم المنو او اتقواله أو به من منوادند و تقوى ميكردند مرة نينه باداش اذ نود

الله خَيْرُ لُوكَانُوايَعُلَمُونَ ﴿ يَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

تهسیو: خلاصه یهود علم دین و کتاب را ترق گفتند و پیرو سحر گردیدند سحر ازدوجاسر چشمه کرفته: اولا بازدوزگار سلیمان (ع) در آنوقت مردم باجنیان آمیزش داشتند وازشیطانها جادو آموختند وجادو راب حضرت سلیمان نسبت کردند و گفتند مااین فنراازوی آموختیم ، سلیمان (ع) که برجن و انس حکومت داشت به نیروی جادو بود ، اینست که خداوند فرمود (این کار کفراست وازسلیمان نیست) دوم ازعهد هاروت و ماروت کهدو فرشته بودند به صورت انسان در میان مردمان ، در شهر بابل ساکن ودر فن جادو علم داشتند ایشان طالبان این فنرا باز میداشتند و میگفتند دانستن سحر موجب زوال ایمان است . اما اگر کسی به یاد گرفتن جادو اصرار میورزید بهوی می آموختند ، مقصد ازین کار معاملة آزمایش بابندگان بود \_ خداوند فرمود دراین علوم جز خسارات دنیا و ضرر قطعی آخرت مفادی متصور نیست \_ وجز به ارادهٔ خداوند کاری کرده نمیتواند و به نسزد بروردگار ثواب در آموختن علم دین و کتاب است .

یا یشها لا یک یک المنوالا تقولوا دره اید ای مومنان متونید راعنا و قولوا انظرنا و استها و استها و المنوید راعنا و بعونید انظر نا و بشنوید و کلک فرین عداب الله الیم و و بینوید و مراین عدابی دردنان

تهسیو: یهود چون به مجلس فرخندهٔ حضرت نبوی (ص) حاضر میشدند و کلام قلسی نظام اورا میشنیدند هرگاه بعضی کلمات خوب به گوش آنها نمیرسید و میخواستند دوباره بپرسند میگفتند (راعنا) یعنی بجانب ما توجه کن و رعایت نما ، مسلمانان نیز چون این کلمه را از زبان یهود می شنیدند گاهی استعمال میکردند. خداوند (ج) از گفتن این کلمه نهی فرمود که بجای (راعنا) (انظرنا) بگوئید که معنای آن نیز همین است اگر دراول به سخنان پیغمبر به توجه گوش نهید به سوال مکرر حاجت نمی افتد اما

منسزل اول

یهود این کلمه را به نیت بدوفریب ادا میکردند و هرگاه اندکی کسره ر اشباع میدادند (راعنا) به(راعینا) بدل میگشت ومعنای آن (شبانها)میشد ودر زبان یهود (راعنا) مرد احمق رانیز میگویند .

ذُوا لَفَضُلِ الْعَظِيْمِ ⊙

خداوند فضل بزرگ است

تفسیر: کافران نزول قرآن را هرگز نمی پسندند ، خوله یهود باشندخواه مشرکان مکه ، یهود میخواهند پیغمبر آخرالزمان دربنی اسرائیل بوجود آید ومشرکان (چون ابوجهل وامثال آن) آرزو دارند این آفتاب سعادت از افق امید آنها طالع گردد .

خداوند جل مجده به فضل و عنایت خود پیغمبر آخرالزمان را از میان مردمان امی بر کزید . مَانَدُسَخُ مِنُ ایک او نُدُسِهَا نَا تِن الر سخ معنیم اذ آیتی بافراموش میکردانیم ترامیفرستیم بِخُیرِ مِّنُهَا او مِثْلُها اللَّم تَعْلَمُ بهتر اذ آن یا مانندآن آیا نمیدانی این اللّه علی کلّ شیر قل یر آن هر آئینه الله بر هر چیزی تواناست

تفسیو: یکی ازطعنه های یهوداین بودکهمیگفتند اگرکتاب شما از جانب خداوند فرود می آید بعضی آیات در آن منسوخ نمیگردید زیرا مگر خداوند بر عیبی که موجب نسخ آیت گردیده دراول آگاه نبود ، خداوند درجواب آنها فرمود که نه در آیت اول عیبی بود نه در آیت ثانی لیکن او تعالی حاکم مختار است هرچه مناسب وقت باشد فرمان دهد وقتی مناسب چنان بود ووقتی مناسب چنین است .

اً كُم تَعُكُمُ النَّالَالُ كَهُ مُلْكُ السَّلَا وَتِهِ اللهِ مُلْكُ السَّلَا وَتِهِ اللهِ مِراوداست بادشام اسمانها و اللّا رُضِ و مَا لَكُم مِنْ كُونِ اللّهِ و اللّه و نيست شمادا جز الله مِنْ و نيست شمادا جز الله مِنْ و لِي وَلَا نَصِيرٍ ﴿

تفسیو: یعنی قدرت و مالکیت الهی بر عامهٔ مخلوقات شامل است و بربندگان خویش به حد او فی و اتم عنایت و رحمت دارد . اطلاع بر منافع و مصالح و قدرت برآن کرا میسر است و که می تواند خیر بندگان اورا چون او بخواهد .

آمْ نُرِ يُلُونَ أَنُ تَسْعُلُوا رَسُو لَكُمْ

آیا سغوامید که بیرسید بینسر تاندا
گیما سُلِل مُوسی مِنْ قَبُلُ وَ بِنانجه برسیده شد موسی بیش اذین و مَن یُتَکِیاً الْکُفُر بِالْرِیْمَانِ و مَر که بستاند کفر دا عوض ایمان فقد ضل سُو آءُ السّبیل الله فقد ضل سُو آءُ السّبیل الله بیمود داه داست دا

تفسیر: سخنان یهود را هرگز مورد اعتبار قرار ندهید اگر اشتباهاتی که یسهود وارد مینماید کسی را به شبهه افیکندوی کافرشد شماازین امر احتیاط کنید و به اثر قول یهود در محضر پیغمبر خویش شبهه نکنید چنانجه یهود با پیغمبر خود میکردند.

و كَ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ

بقـره -----

لُوْ يُرُكُّ وُ نَكُمْ مِنْ 'بَعْدِ إِيْمَا نِكُمْ الم باذ مردانند شمادا بس اذ ایمان شما

كُفَّارًا عَلَى حَسَلًا مِّنَ عِنْدِاً نَفْسِهِمْ كَفَّارًا نَفْسِهِمْ مَا وَان به جهت حسدی که نشئت کرده از نفسهای شان

مِنْ بَعُلِ مَا تَبَيْنَ لَهُمْ الْحَـقَ پس اذ آنکه آشکارشد برایشان حق

تقسیو: ای مسلمانان !یهود اکثر در صدد آنند که چگونه شما را از راه حتی باز گردانند و دو باره در حلقهٔ کافران داخل سازند \_ حال آنکه بریهود مکشوف است که دین شما ، کتاب شما ، پیغمبر شما ، همه راستوصادق است

فَاعُفُو ا وَ اصْفَحُو احَتَّى يَأْنِي فِي مَرَانِي اللّهُ مِلْ إِلَيْنِ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ أَلّمُ مُنْ أَلّمُ مُنْ

الله فرمانخویش را (که قتال است)

تفسیر: تا هنگامی که حکم مانرسد سخنان یهود را تحمل کنید و اخیرآ حکم فرا رسید که آنهارا از حوالی مدینه خارج سازید.

اِ نَّى اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيِّ قَكْرِ يُرُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيِّ قَكْرِ يُرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

PA

تفسیو : شما از ناتوانی خویش دراندیشه نباشید ، خداوند به قدرت کامل خود شمارا فیروزی میدهد و یهود را ذلیل و سر افکنده می سازد یا اینکه به علت عجز تاخیری نمی شود .

وَ مَا نَقُلِ مُو الْإِنْفُسِكُمُ مِّنُ خُيْرٍ وَ مَا نَقُلِ مُو الْإِنْفُسِكُمُ مِّنُ خُيْرٍ وَ انْجِه بِيش ميغرستيد براى نفسهاى تان اذ نيموني

تَجِدُ و مُ عِنْدَ اللَّهِ النَّالَةُ اللَّهُ بِمَا مَ يَابِيد آنوا (توابآنوا) نزد خدا مرآئينه خدا به آنچه

تعملون بَصِيرُ ﴿

تفسیو: ایدای یهود را تحمل کبید ودر عبادات مشغول باشید خداوند میچگاه از اعمال شما غافل نیست . کارهای نیك شما به بارگاه او ضایسع نمی کردد .

وَقَالُوالَنُ يَتُلُخُلَ الْجَنَّةَ اللَّامَنُ وَ مَعْتَدُ مَرَّوْ نَسْرَيْدُ بِهِ بَهْتُ عَمْ آنَّهُ كَانَ هُوْلًا الْوَنْطُرِيُ الْمَانَ هُوْلًا الْوَنْطُرِيُ الْمَانَ هُوْلًا الْوَنْطُرِيُ اللَّهِ فَعَانَى الْمُؤْلِدُ اللَّهُ فَعَانَى الْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ اللَّهُ فَعَانَى اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُعَلِّلِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُ

تقسیو : یهود ادعا داشتند که جزما دیگری به جنت داخل نمی شود و نصلای مدعی بودند که جز ما دیگری به جنت داخل نمی گردد .

اِنْ كُنْتُهُ صٰلِ قِيْنَ ﴿ بَلَى ثُمَنُ ٱسُلَمَ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ ٱسُلَمَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وَجْهَ لِلّٰهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ لِلّٰهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ لِنَّا لَا اللّٰهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ لَا وَلَا اللّٰهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ لَا وَلَا اللّٰهِ وَهُو مُحْسِنٌ لَا اللّٰهِ اللّٰهِ وَهُو مُحْسِنٌ لَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ ال

عِنْلَ رَبِّهُ وَلَا خُوفَ عَلَيْهِمْ مِنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ برایشان نود برورد کارش ونیست خوفی برایشان

و لاهم يكور نور ۱۳ ه و نه ايشان اندومعين شوند

تفسیر: کسانیکه احکام الهی را (بدریعامر پیغمبری که رسیده باشه) اطاعت کردند و بر عصبیت و آئین ملی چون یسهود انسرار نووزیدانه نصیب اوشان پاداش نیك است نهایشآنرابیمیاست ونه حزنی

وَ قَالَتِ الْيَهُوكُ لَيْسَتِ النَّصَارِي وَ قَالَتِ النَّصَارِي وَ عَنْ اللَّهُ النَّصَارِي وَ عَنْ اللَّهُ اللَّ

الم منزل اول بقره على شرق شرق سالت الناصلى على شرق شرق قسالت الناصلى المناسلة المناسلة الناصلى الكليست المناسلة وكم على شرق المناسلة المن

#### يَتْلُونَ الْكِتْبُ الْمِيْسُانِيْ الْمُعْوَانِيْدُ مِيْسُانِهِ وَا

تفسیر: یهود منگامیکه تورات را خواندند این مسئله را دانستند که نصاری چون عیسی (ع)را پسرخدا خواندند بالضرور کافرند و نصاری چون انجیل را مطالعه کردند برآنها واضع شد که چون یهود نبوت عیسی را منگرشدند کافرند.

الم منزل اول بقره ألم يَخْتَلِفُونَ الله ويُهُ يَخْتَلِفُونَ الله (درآن) اختلافات داشتند

تفسیو: مراد از جاهلان در اینجا مشرکان عرب و بت پرستان است یعنی همچنانکه یهود و نصاری همدگردا گمراه میخوانند ، بت پرستان نیز جز خود تمامارباب مذاهب راگمراه وبیدین می شمارند . اینها در دنیا هرچه خواهند بگویند در روز قیامت فیصله میشود .

فائده: دراینجا شبههوارد میشود کهچون «کدلك» ذکر شد به ذکر (مثل (مثل قولهم) حاجت نمی افتد . بعضی مفسرین جواب داده اند: ذکر (مثل قولهم) برای توضیح و تاکید (کدلك) می باشد بعضی کویند چون جدا جدا د و تشبیه است برای هر تشبیه کلمهٔ جداگانه ذکر شد مراد در تشبیه اول این است که گفتهٔ این ها با گفتهٔ آنها مشابه است یعنی چنانکه آنها دیگران را کمراه می حوانند اینها نیز چنین میگویند . مراد در تشبیه دوم این است که همچنانکه دعوای اهل کتاب بی دلیل و مبنی بر مقتضیات نفس و عداوت است دعوای بت برستان نیز بدون دلیل و متکی بر خواهش نفس می باشد .

فِنْ خُرَ ا بِهَا اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المُلْمُلِي المِلْمُلِي

تفسیر : این آیت در بارهٔ نصاری فرود آمد که آنها با یهود قتال کودند توراترا سوختند و بیتالمقدس را ویران کردند یا دربارهٔ مشرکان مکه نازل گردیده که آنها بر حسب عناد و تعصب خویش در مقام حد یبیه مسلمانان را از زیارت مسجد الحرام (بیتالله المبارك) منع کردند و هرکه هر مسجد را خراب کند دراین حکمداخل است

تفسیو: کافران مذکور را سزاوار این بود کهدر مسجد های الهی به خوف و و و تعظیم میدرآمدند و این ظلم صریح است که آنجا از راه بی احترامی پیش آمدند \_ یا اینکه لیاقت زندگی با عزت و حکومت رادرآن دیار ندارند و همچنان صورت گرفت که کشور شام و سر زمین مکه را حدا (ج) ازدیگران اخذ و به مسلمانان بخشید .

تفسیر ؛ یعنی در دنیا مغلوب شدند و باسارت رفتند و جزیه دهمسلمانان کردیدند .

#### تُو لُوُ ا فَنْهُمْ وَجُهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِي اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

تفسی : دربارهٔ قبله ، نصاری و یهود باهم اختلاف داشتند و هریك قبلهٔ خود را بهتر میدانستند اشتعالی دراین آیه فرمود که خداوند مخصوص به کدام طرف نیست بلکه از همه جهات واما کن منزه و مبراست البته به حکم او به هرطرف کهرو می آرید او تعالی متوجه است و عبادات شمسارا می پذیرد . بعضی گفته اند که این آیه درباب نوافل است که هنگام ساواری درسفر خوانده میشود یادرسفری که قبله مشتبه شده بود .

## اِنَّ اللَّهُ وَ السِعُ عَلِيْهُ اللَّهُ وَ السِعُ عَلِيْهُ اللَّهُ وَ السِعُ عَلِيْهُ اللَّهُ وَ السِعُ مِرْآئِينَهُ اللهُ ال

تقسیر: رحمتش در همه جاعام است اختصاص به مقامی ندارد مصالسع وارادات واعمال بندگان راخوب میداند که آنهارا چهسود می بخشد و چه زیان میدهد بروفق آن اوامر صادر می فرماید آنگاه هرکه به تعمیل او امس واجتناب از نواهی پردازد مکافات و هر که مخالفت ورزد سزا داده میشود.

و قَالُوا النَّحَدَ اللّه وَلَدًا لا سُبَحْنَهُ وَ وَمُعْنَد مروت الله فرزند ازهمه سخنان بالااست و مُعْنَد مروت الله فرزند ازهمه سخنان بالااست فرزند الله ما في السّهاو ت والأرْضِ الله الله ما في السّهاو ت اسمانها و زمين است مرجه در آسمانها و زمين است معه وى دا فرمان برانند نوآود نده (برسابقه) آفريد عمر آسمانها معه وى دا فرمان برانند نوآود نده (برسابقه) آفريد عمر آسمانها

#### 

يُقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ ا

تفسیر: یهود حضرت عزیر (ع) و نصاری حضرت عیسی (ع) را پسرخدا می خواندند اشتعالی دراین آیه سخنان آنها را تردید فرمود که خداوند از همه نقایص منزه است بلکه همهٔ آنها مملوك و مطیع و مخلوق او تعالی هستند.

و قال الذين لا يعلمون لولا و منتند أنانكه لا يعلمون لولا يُكِلّمُنَا الله أو تَا يَينا اياة ط سغن نميعويد با ما الله يا نمي آيدبما عدام نشانه

تفسیو : اهل کتاب ومشرکان جاهل همه میگویند که الله تعالی چیرا بلاواسطه بهماسخن نمیکوید یا چرا کندام علامتی نمیفرستد کهما رسالترا تصدیق کنیم .

قَ لُ بَيِّنَا الْآياتِ لِقُومِ يَّوُ قِنُونَ الْآياتِ لِقُومِ يَّوْ قِنُونَ اللهِ اللهِ عَرَوْهَ يَعْدِ اللهِ عَرَوْهَ يَعْدِ اللهِ اللهِ عَرَوْهَ يَعْدِ اللهِ اللهِ عَرَوْهَ يَعْدِ اللهِ اللهِ عَرَوْهُ يَعْدِ اللهِ اللهِ عَرَوْهُ يَعْدِ اللهِ اللهِ عَرَوْهُ يَعْدِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَل

تفسير: خداوند (ج) ميفرمايد اين سخنامر تازه نيست پيشينيان نيز اذ بيخردى ونادانى خويش اين سخنان را گفته بودند ـ كسانيكه يقين دارند ما بايشان علائم حقيت پيغمبر را بيان كرديم كسي كه به دشمنى ومخالفت استوار است اگرانكار ورزد محض برحسب عناداست

و لا يُسئلُ عَنُ آصْحُبِ الْجَحِيْمِ اللهِ وَ يُسِيده نعى شوى اذ اهل ودخ

تفسير : اكر آنها مسلمان نشوند برتو الزامي نيست

وَكُنُ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُو كُولًا النَّصٰوى ومرمز خوشنود نميشوند اذتو يهود و نه نصادى

حَثَّى تَتَّبِعُ مِلْتُهُمْ الْ

تا آنکه پیروی کنی دینایشانرا

تفسیو: یهود و نساری بامرحق ارتباطی ندارند آنها به عناد خویش اسوار اند و هیچگاه دین ترا نمی پذیرند بالفرض اگر توبدین ایشان متابعت کنی خورسند میگردند چون این ممکن نیست از آنها توقع موافقت نباید کرد.

قُلُ إِنَّ هُدَى اللّٰمِ هُو الْهُدُكَ بعو هرآئينه دهنمائی خدا آنست داوداست

تفسير: در هروقتي آن هدايت شائسته اعتماد است كهازطرف پيغمبرآن وقت تبليغ شده باشدبنابراين دينمبارك اسبلام شائستة اعتماد است نه طویق یهود و نصاری .

وَلَئِنِ اتَّبُعْتَ أَهُوآ مُهُم بَعْدَالَّذِي واگر (بالفرض) متابعت کنی آرزوهایایشیانرا

جَآ كُ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ دانش نیست ترا از (علاب)خدا

> مِنُو لِيّ وَلا نَصِيرِ و نهم*د*د **کار**ی هيجحمايت كننده

تفسیر: این سخن بطریق فرض است یعنی بالفرض اگر حضرت پیغمبر (ص) چنین اقدامی نماید هیچکمی نباشد کهازخشمالهی (ج) اورا نجات داده بتواند یاتنبیه امت درنظراست حمثلا هرکه ایمان آرد واز قرآن آگاه شود ، بعدازآن ازاسلام بازگردد كس نتواند كهاورا ازعذاب الهي (ج) رستگار سازد .

ٱلَّذِينَ الْتَيْنَاهُمُ الْكِتْبَ يُتُلُّونَهُ

حَقَّى تِلا وَ تِهِ الْولاحِك يُوْ مِنُونَ بِهِ ا

وَ مَنُ يَّكُفُرُ بِهِ فَـالُو لِلَّـٰئِكَ هُمُ یس آن گروه ایشانند

الـم منـزل اول بقـره - الـم -

الْخُسِرُ وْ نَ ۞

تفسیر: دریهود نیزیکدستهمردم مختصری بودند که انصاف داشستند و تورات رابدقت وامعان نظر تلاوت کرده بقرآن ایمان آوردند مانند عبدالله ابن سلام وروقای او رضی الله عنهم این آیت در شان ایشان است که تورات رابدقت مطالعه کردند و به موهبت، ایمان نائل شدند کسی که از کتاب انکاه ورزید یعنی درآن تحریف کرد خایب و خاسر شد .

يلنيكي إسرآء يل الأكروا نِعُمتِي التِّينَى اَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَآنِّي فَضَّلْتُكُمْ و آنکممن فضیلتدادم شمارا عَلَى الْعُلَمِينَ ﴿ وَاتَّقُوايَوْمًا لاَّ تَجْزِي نَفُسٌ عَنْ تَفْسٍ شَيْعًا وَ لايُقبَلُ مِنْهَاعَدُكُ وَ لَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَهُ و سود ندهد او را

#### وَّلَاهُمُ يُنْصُرُونَ ﴿

و نه ایشان یاری داده شوند

نفسیو: بعد از ذکر تمام احوالات آنها چیزیکه پیشتر بیاد بنی اسرائیل داده شده بود برای تنبیه و تاکید دوباره ذکر شد تادراذهان ایشان کاملاراسخ گردیده به هدایت مقرون شوند و آشکار شود که مطلب از ذکر داستان هدایت ایشان است .

### و از ا بتالی ابر هم ربّه بکلت

تفسيو: چوناعمال جج ختنه ودونيمه ساختن موى فرقسس مسواك وغيره وقتيكه خضرت ابراهيم (ع) تمام اين احكام را برطبق اوامر خداو خلوص دل انجام داد خداوند اورا پيشواى مردم ساخت .

فَا تَهُمُ نَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى لَ نِنْ جَاعِلُكَ لِي اللَّهُ جَاعِلُكَ لِي اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْحَالَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### لِلنَّاسِ إِمَا مَّا '

برای همه مردمان پیشوا

تفسير : كه تمام پيغمبران ازتو متابعت كنند .

قَالَ وَ مِنْ ذُرِيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ مِنْ فَرِنِدَنِهِ لَيْ يَنَالُ مِنْ اللَّهِ يَنَالُ مَنْ اللَّهِ يَنَالُ عَمْدَ اللَّهِ يَنَالُ عَمْدُ الظّلِمِينُ ﴿ عَمْدُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیو: بنی اسرائیل بسیار مغروربودند ومیگفتند مافرزندان ابراهیمیسم خداوند به ابراهیم وعدمداده که پیغمبری وبزرگی دراولاد وی بماند ماهیرو دیناوئیم وهمه احکامدین اورامی پذیریم ، خداوند (ج) ایشانرا میداناند که وعدهٔ خدا دربارهٔ کسانیست که نیکو کردارباشند .

آبراهیم دوفرزندداشت مدتی بزرگی و پیغمبری دراولاد اسحق بود اکنون به به بخرزندان اسمعیل منتقل گردید ابراهیم دربارهٔ هردو فرزند خوددعا گرده بودخدا(ج) میفرمایداسلام همیشه دینواحد بود و هست و همه پیامبران و امهایشان به همین راه سپری شده اند .

این راه تسلیم به احکام است ، احکامیکه خدا بوسیله پیغمبران خویش فرستاده این راه تسلیم به احکام است ، احکامیکه خدا بوسیله پیغمبران خویسات سابق ذکر انعام بود این آیت ازالهٔ شبهه است که بنی اسرائیل خود را امام و متبوع انام و برتر ازجهانیان میدانستند و به کسی اقتفا و اتباع نمیکردند .

## وَ إِنْ جَعَلْنَا الْبَيْتُ مَثَا بَالْأُ

#### لِلنَّاسِ وَ آمُنَا اللَّاسِ وَ آمُنَا اللَّاسِ وَ آمُنَا اللَّاسِ وَ اللَّاسِ اللَّاسِ اللَّاسِ اللَّاسِ اللَّ

تفسیو: هرسال مردمان درآنجا بارادهٔ حجاجتماع می نمایند هر که آنجا رود وارکان حج را ایفا کند ازعذاب جهنم مامون کردد یادر آنجا کسی به کسی تجاوز نمی نماید.

## وَاتَّخِذُ وُ امِنُ مَّقَامِ إِبْرُهُم مُصَلِّي لَا وَاللَّهِ مُصَلِّي لَا وَاللَّهِ مُصَلِّي لَا وَاللَّهِ مُصَلِّي لَا وَاللَّهِ مُصَلًّا وَاللَّهُ مُلْ مُصَلًّا وَاللَّهُ مُلَّا وَاللَّهُ مُلَّا وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّا لَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللّه

تفسیو: مقام ابراهیم سنکیاست که حضرت ابراهیم برآن می برآمدوبیتالله را آبادمیکرد نقشقدم اوبرآن سنگ پدیداراست ابراهیم برآن ایستادومردم را به حج دعوت کرد این سنگ چون حجرالاسود ازبهشت آورده شده اکنون (مطوفین را) حکم وجوبی نمازاست نزداین سنگ وامس (کناردن نسماز مخصوص دراینجا) استحبابی میباشد

### وَعَمِدُ نَا إِلَى إِبْرُهُمْ وَإِسْمُعِيْلُ وَ السَّعِيْلُ وَ السَّعِيْلُ وَ السَّعِيْلُ وَ السَّعِيْلُ

تفسیو : درآنجا مردم کارهای بدنکنند وبی طهارت طواف منمایند و آنجا را از سایر الایشات پالادارند .

لِلطَّآ ئِفِیْنَ وَالْعٰکِفِیْنَ وَالنُّرُکَعِ

السُّجُوْلِ ﴿ وَ إِنْ قَالَ إِبْرِ هِمُ رَبِّ وَ السُّجُولِ ﴿ وَ إِنْ قَالَ إِبْرِ هِمُ رَبِّ وَ وَالْمُ اللَّ

اجُعَلُ هٰذَا بَلَكًا الْمِنَّا بِعَدان الْمِنَّا الْمِنَّا الْمِنَّا الْمِنَّا الْمِنَّا الْمِنَّا

تفسیو : حضرت ابراهیم (ع) چون کعبه را بنیاد می نهاد دعاکرد کهایسن میدان غیرمعمور ، شهرمامونوآباد باد ، ودعای وی مستجاب کردید .

الم

مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْالْخِرِ لللهِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْالْخِرِ لللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

تفسیر: درحق مؤمنان باشندهٔ کعبه دعانموده گفت آنهارا میوه روزی کن! دربارهٔ کافران دعانکرد تاآنجا از لوث کفرباك بماند.

قال و من كفر فأمتعه قليلاً من و مسعه عامر شود بهرمندسيعردانيس اندى في من الله في المنتبع التارع المحدود المحدود

تفسیو : خداوند (ج) فرمود دردنیا به کافران نیز روزی داده میشود ،ورزق چون امامت نیست که جزاهل ایمان دیگری رامیسر نشود .

وَإِنْ يَرْ فَعُ إِبْرُهِمُ الْقُواعِلَ وَبِادِهِمُ الْقُواعِلَ وَبِادِهِمُ الْقُواعِلَ وَبِادِهِمَ الْقُواعِلَ مِنَاتَعُاهُ وَالْمِيمِ اللهِ مِنْ الْبَيْدِةِ وَ السَّلْعِيلُ وَبَنَا تَقَبُّلُ عَنْهُ مَنِهُ وَالْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## مِنَا ۚ إِنَّكَ آنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿

تفسیر: خدمت بنای کعبهراازمابپذیر تودعای هریكرا میشنوی و برنیت هـا آگاهی

رَبِّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمُيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّاةً مُسُلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا منا سِكنا وَ ثُنْ عَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ أَنْتَ مناسكمار((قواعدحج) و بپذیرتوبهٔ مارا هرآئینهتو التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ﴿ رَبِّنَا وَابْعَثُ فِيْهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو اعْلَيْهِمْ النيك و يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ آیتهای ترا و بیاموزد ایشانرا

والحكمة ويزكيم أنك أنت و بالاكند ايشاندا مرانينه تو تونى

العزيز الحكيم العربية

**(b)** 

تفسیو: ابراهیم و پسرش اسمعیل علیهماالسلام هردو به بارگاه خسه دعاکردند که جماعتی درفرزندان ماخلق کن! تااوامرترا اطاعت کنند ودر میان آنها رسولی مبعوث کن! که کتاب وحکمترا تعلیم دهد در اولاد این دوپیغامبر جز حضرت سرورکائنات دیگری موصوف باینصفات نیستاین واقعه تخیلات گذشتهٔ یهودرا باطلساخت ـ علم کتاب آنمطالب ومعانی ضروریه است کهازخود عبارت برمیآید حکمت خفیات اسرار ودقایق رموز می باشد.

و مَنْ يَرْغُبُ عَنْ مِلْكُوا بُرْ هُمَ لِلْأُمَنُ وَ مِنْ يَرْهُمُ لِلْأُمَنُ وَمِينَ مِلْكُوا بُرْ هُمَ لِلْأُمَنُ

ارت العلمين ﴿ وَصَى بِهَا الْعِلْمِينَ ﴿ وَصَى بِهَا الْبُرْهِمُ الْبُرْهِمُ الْبُرْهِمُ الْبُرْهُمُ الْبُرَاهِمُ الْبُرَاهُمُ الْبُرَاهِمُ الْبُرَاهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا

الكُمُ اللِّ يَنَ فَلَا تَهُو بُنَّ إِلَّا وَ أَنْتُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الل

تفسیس: شرافت اینملت و مذهب مذکور گردید ، حضرت ابراهیم و یعقوب علینهما السلام پسران خویشرا توصیه نمودند تاازآن متابعت نمایند هر که ازین راه منحرف شود به پیغمبران مذکور مخالفت می ورزد یسهود دعوی داشتند که یعقوب (ع) فرزندان خودرابه یهودیت و صیت کرده ولی چنانچه از آیت مابعد ثابت میگردد آنهادروغ میگویند .

أَمْ كُنْتُمْ شُهُلَآ لَا كَضَر يَعَقُوبَ
آيا شما بوديد طفر آنكاه كه بيشآمد بعقوبدا
الله و من الحقال لبنيه ما تعبد و ن كالله و كالته على بهوردندان خود عرا مي برستيد

مِنْ اَبَعْدِی قَالُو انْعُبُدُ اللهاک و الله الله الله الله میداند میدستیم معبودترا و معبود

البا على البرهم و السلميل واسطق الله البراهيم و السعق الله البراهيم و السعيل و السعق الله

اللهَّاوَّا حِدًّا اللهُ وَنَحْنُ لَهُ مُسُلِّمُونَ ١

معبود یگانه و ما برای او منقادیم تفسیر : هنگامیکه یعقوب (ع) وصیت نمود شماموجود نبودید، آودربارهٔ متابعت ملت بیغمبران موصوف ارشاد نموده بود اماشما چنان کردید که یهود گفتند جزمادیگران بردین حق نمی باشند و نصاری گفتند جزما دیگران بردین حق نیستند ازاین جهت هردو به مذهب حق (اسلام) مخالف شدیدند این بود افترای شما .

تِلْكُ أُمَّةٌ قَلْ خَلْتُ لَهَامًا كَسَبَتُ آن عرومی بودند عه به تعقیق عنشتند آنها داست آنچه عردند ولکم ماکست و گراشته ولا تسعُلُون و شعاد است آنجه عدید و برسده نویشوید

عُمَّا كَانُوا يَعُمَّلُونَ اللهُ ا

ت**فسیر :** یهود و نصاری عقیده داشتند کها**ولاد** درجرایم والدین ماخسوذ و درثواب آنها شریك میباشند این درست نیست هرکه کیفر کردار خودرا می بیند چه زشت با**شد چه**زیبا .

#### وقَالُوْ اكُونُوا هُوكًا أَوْ نَصْرَى تَهْتَكُو الْ

تفسیو: یهود به مسلمانان می کویند دین مارا بپذیرید و نصاری میگویند دینمارا قبول کنید تاهدایت شوید .

#### قُلُ بَكُ مِلَّةَ إِبْرُ هُمَ حَنِيْفًا وَمَا كَانَ

بخوهر گزنی بلکه پیروی میکنیم ملت ابر اهیم را که (حنیف) یکجهت بود و نبود

#### مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿

از مشركان

تفسیر: ای محمد بگو گفته های شما هرگز شانسته قبول نیست مابه ملت ابراهیم (ع) متابعت داریم آن ذات ستوده که ازادیان باطله برکنار واز آئین شرك بری بود ، درین آیه اشاره است که شما هردوجنبه به شرك آلوده میباشید مشرکان عرب باوجودی که مدعیان دین ابراهیم بودند مشرك نیز بودندازین آبه دعوای آنها نیز تردید میشد . انصافاً هیچ یك ازاین جنبه هابر ملت ابراهیم نمی باشند جز اهل اسلام که برآن استواراند .

فایده: هرشریعت به سه حصه مستمل می باشد .

(۱) اعتقادات چون توحید ، نبوت وغیره ـ دراین قسمت تمام اربابادیان (حقه) موافق وانبازند وهیچگونه اختلاف رادرآن دخلی نیست .

(۲) قواعد کلیه شرعیه که منشاء فروع وجزئیات مسائل است این کسلیات در تمام جزئیات مرعی و ملحوظ میباشد فی الحقیقت کلمه ملت بسر همین اصول و کلیات اطلاق میشود ملت محمدی و ابراهیمی دراین کلیات متحده متد افقند .

(٣) مجموع كليات وجزئيات وتمام اصول وفروع كه آنرا شريعت مينامند خلاصه ملت حضرات محمد وابراهيم عليهماالسلام متحد و شريعت آنها علىحده مرباشد .

# قُولُو الْمُنّابِاللّٰهِ وَمَا آنُزِلَ إِلَيْنَا بِاللّٰهِ وَمَا آنُزِلَ إِلَيْنَا بِعَونِيد ايمان آورديم بغدا و آنچه فرود آورده شده بسوی ما

وما أنزل الى إبرهم و اسمعيل و أنجه فرودةودده سمعيل

وَ اسْحَقَ وَيَعُقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا وَ الْسَبَاطِ وَمَا وَ الْسَبَاطِ وَمَا وَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

اوریکی مُوسلی و عِیسلی و مَآ اوریکی داده شده موسی و عیسی دا و آنچه داده شده

النَّنِيْتُونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَانْفُرِ قُ بَيْنَ ديعَرْبِيغمبراندا اذجانب برورد الشان تفريق نميكنيم درميان

اَ حَلِي مِنْ مُنْ أَنْ فَا نَكُنُ لَكُ مُسُلِمُ وَنَكُنَ لَكُ مُسُلِمُ وَنَكَ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المِلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ المَا المَا المَا المَا المَ

تفسیو: ما به همه پیغمبران و کتب الهی ایمان داریم و همه را حق وراست می شناسیم \_ متابعت هر کدام در روز گار آن واجب است \_ما فرمانبران خدائیم . احکام فرخندهٔ الهی در هر روز گاری و بوسیلهٔ هر پیغمبری که رسیده باشد ماآنرا و اجب الاتباع میشماریم برخلاف اهل کتاب که آنها جز دین خود تمام ادیان را دروغ می پندارند اگر چه دین ایشان منسوح شسه باشد و احکام انبیاء را تکذیب می کنند با و جود آنکه احکام انبیاء احکام خداوند (ج) است .

فَإِنَ الْمُنْوُ الْمِثْلِ مَا الْمُنْتُمْ بِهِ بس انحر ایمان بیاورند مثلیته شماایمان آوردید به آن

تفسی : از مخالفت ودشمنی آنها (یهود و نصاری) مترسید خداوند ازشر ایشان شمارا نگهمیدارد و هیچ فتوری بکارهای شما رسانیده نمی توانند خداوند (ج) سخنان همه رامیشنود و براحوال و آمال و نیات گردم آگاهست .

صِبْغُهُ اللّٰهِ وَمَنْ احْسَنُ مِنَ اللّٰهِ وَمَنْ احْسَنُ مِنَ اللّٰهِ قَبُولَ عَرِدِيمِ دَنِكَ خَدَارًا و عَيْسَت بَهْرَ اذْ خَدَا

صِبْغَكُ وَنَحْنُ لَهُ عَبِلُونَ اللهَ عَبِلُونَ اللهَ عَبِلُونَ اللهَ عَبِلُونَ اللهَ عَبِلُونَ اللهَ عَبِلُونَ

تفسیر: ازاین آیات یهود اعراض کردند ودین اسلام را نپذیرفتند نصاری نیز انکار ورزیدند واستکبار کرده گفتند مارارنگی است که مسلمانان آنرا فاقد اند ، نصاری رسم داشتند که یک نوع رنگ زرد ساخته نگهمیکردند اگر فرزندی تولد میشد یاکسی دین ایشان را قبول میکرد اورا درآن رنگ غوطه میدادند ومی گفتند اکنون نصرانی پاك و خالص شد ـ خداوند (ج) فرمود : ای مسلمانان بگوئید مارنگ خدا یعنی دین حقرا قبول کرده ایم هر که درآن داخل شود از هر کونه نجاست پاكومطهر کردد .

اعْمَا لَكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ إِنَّ اللهُ مُخْلِصُونَ اللهُ اللهُ مُخْلِصُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

نفسیو: نزاع شما راجع به خدا واینکه تصورمیکنید که جز شما دیگری شایسته مهربانی اونمی باشد سخن بیموده است وی تعالی چنانکه پروردگار شماست پروردگار ما نیز می باشد اعمال ما خالص برای خداست نهماند. شما که بزعم آبا واجداد و بغرض تعصب و خواهشات نفس می باشد بچه دربارگاه خداوند (ج) اعمال شما پذیرفته شود وازما اجابت نگردد.

آمُ نَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِمُ وَ اسْمِعِيلًا مِنْ الْمِعْ الْمِاهِمِ وَ السَمْعِيلُ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ وَ السَمْعِيلُ وَ الْمِنْ وَ الْمِنْ الْمُنْ وَ الْمِنْ الْمُنْ وَ الْمِنْ الْمُنْ وَ الْمُنْ الْمُنْ وَ الْمُنْ الْمُنْ وَ اللَّهُ وَمَنْ الْمُلْ وَمَنْ الْمُلْ وَمِنْ الْمُلْكُونُ وَمِنْ الْمُلْ وَمِنْ الْمُلْمُ وَمِنْ الْمُلْ وَمِنْ الْمُنْ الْمُلْمُ وَمِنْ الْمُلْ وَمِنْ الْمُلْمُ وَمِنْ الْمُلْمُ وَمِنْ الْمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُ وَمِنْ الْمُلْمُ وَمِنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ الْمُنْ وَالْمُونِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ الْمُنْ الْ

بقـره ---

رِغَا فِلِ عَمَّا تَعُمَّلُونَ ﴿

تفسیر: دعوای اهل کتاب که میگفتند ابراهیم واسمعیل ودیگر پیغمبران علیهمالسلام یهود ونصاری بودند کذب صریحاست خداوند خودمیفرماید (ماکان ابراهم یهود یا ولانصرانیا) اکنون بنمائیدشما داناترید یا خدا .

تِلْكُ أُمَّةٌ قَلْ خَلْتُ لَهَاماً كَسَنَتَ الْمَاماً كَسَنَتَ الْمَاماً كَسَنَتُ الْمَاماً كَسَنَتُ الْمَاما كَسَنَتُ الله الله عردند

ولَكُمُ مَّاكُسُكُمُ ولا تُسْتُلُونَ وَ سَمَا وَلَا تُسْتُلُونَ وَ سَمَا وَاسْتُ وَلِا تُسْتُلُونَ وَ سَمَا وَاسْتَ الْجَهِ مَرْدِيد

عَمَّاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿

1

ز آنچه ایشان میکردند

تفسیو: همین آیه پیشتر گذشت مسکر چون اهل کتاب به نسب خویش مغرور بودند گمان میکردند کهاعمال ماهرچه بدباشد پدران مابهما آمرزش میخواهند لهنا برای منع تخیلات بیهودهٔ آنها این آیت تاکیدا تکرار گردید یا شایددرآیهٔ سابق خطاب بهاهل کتاب بودهباشد ودراین آیتبامت مرحومه خطاب است کهدرین خیال فاسد باهل کتاب متابعت نکنند زیرا هر کسی از بزرگان خویش ضرور چنین توقعی میداشته باشد واین جز بی خردی و نادانی چیزی نباشد بعدازاین حماقت دیسکر یهود کهدرباب تحویل قبله چیزی میگفتند ظاهر میگردد.

بعره -----۲

۱۳۴۴ المرود الم

سَيَقُولُ السُّفَهَ ءُمِنَ النَّاسِ مَاوَلَهُمْ

وروبي ويد بيورو التي كانوا عليها التي كانوا عليها

قبله ایشان که بودند بران تفسیر: حضرت پیغمبر صلیاته علیسه وسلم چون از کعبه مکرمه بسه مدینه منوره تشریف آورد ، شانزده – هفده هاه بسوی بیتالمقدس نماز میخواند بعدا حکم خدا جل وعلی شانه فرود آمد که جانب کعبه رو کردانند یهود ومشرکان ومنافقان باعتراص آغاز کردند و کفتند مسلمانان با حال سوی بیتالمقدس نمازمی خواندند – چهند که آنرا کذاشیند و بخاید کمبه رو گردانیدند – بعضی گفتند پیغمبر (ص) به حسد و عداوت یهبود چنس کرد – بعضی گفتند چون مسلمانان دردین حویش منردد و حیسرانند از یا حیرت و تردد ظاهر میشود که نبوت بهغمبر (ص) از جابب حدا جلوعلی شانه نباشد – خدا اعتراض محالهان و جواب آنرا که بعدا می آید قبل ازوقوع آن اطلاع داد – تاه قت تبدیل قبله کسی ا تردد دخ

ندمد ـ ودر جوب به نامل نياز نيفتد . قُلُ لِلْهِ الْهُشُرِقُ وَالْهُغُرِبُ مَهُدِ كُ

بنكو مترخدا راست برآمندكاه أفساب وفرودكاءأتناب مدايت ميكند

مَنْ يَشَا ءُ اللَّى صِرَ الْطِ مُسْتَقَيْمٍ اللهِ مُسْتَقَيْمٍ اللهِ مُسْتَقَيْمٍ اللهِ مُسْتَقَيْمٍ الله

تفسیر: ای محمد!(ص) بگو ما قبله را بحسد یهود یابه تعصب نفسیا بر حسب رأی خود تبدیل ندادیم به مافقط باتباع حکم اقدس الهی کهاصل اصول دین ماست آنرا تبدیل نمودیم به همچنانکه خدا دراول بما امر کرد که جانب بیت المقدس رو آرید وما تسلیم شدیم به اکنون که حکم توجهبه کمبه نازل گردید آنراحرز جان ساختیم و قبول کردیم په بی دانشند کسانیکه دراین امر بما اعتراض نمایند یا علت آنبرا ازما بپرسند برینده فرمان بری کهمطیم مولای خویش است دانشمندان اعتبراض نمیکنند فرمان بری میمکردی چرا تبدیل نمودی به اگرشما آززو دارید اسرار

تمام احکام گوناگون الهی رابدانید - کهمی تواند از شما بی دانشان آنرا ادراك کند ؟ و که تواند آنرا بشما معلوم گرداند ؟ - البته هر که میداند و می تواند بدیگران بداناند که تعیین قبله خاص برای نمودن طریق عبادت است و هر گز اصل عبادت نمی باشد - خدادرین باب باهر امت جداگانه معاملتی دارد - یکی رابه مهربانی و حکمت خویش راهی می نماید و دیگری رازاهی ، همه جهات و اماکن ملك ویست او می تواند یکی را راهی نماید که از سایر طرق راست تر و نزدیك ترباشد چنانکه دراین عهد ما رابه قبله راه نمود که برهمه قبله هافضل و برتری دارد .

و حم چنین (که شمارا هدایت دادیم) مردانیدیم شمارا امتی معتدل (مختار) لی کم چنین (که شمارا هدایت دادیم) مردانیدیم شمارا امتی معتدل (مختار) لی کرد نو اسلام اسلام کرد و اسلام کرد و اسلام کرد و اسلام کرد و کر

تفسیر: چنانکه قبلهٔ شما کعبهاستوکعبهقبلهٔ ابراهیم (ع) بودوازسایر قبلهها افضل میباشد \_ شمارانیزازتمام امهبهتر وبرتر گردانیدیم ویغمبر شمارا از سایر پیغمبران برگزیدیم واکمل پیغمبران ساختیمتا شما برحسب این برتری وکمال \_ درمقابلامم ، مقبولالشهاده باشید وحفوت معمد صلیاته علیهوسلم بر عدالت و صداقت شماگواهباشد در احادیث وارد است که درقیامت کافران امم سابق ، دعوای پیغمبران خویش راتکذیب میکنند ومیگویند دردنیا کسی بماراه ننموده آنگاه امت محمد صلیاته علیه وسلم دعاوی انبیاء راتصدیق کنند ، و برصدق دعوای آنها گواهی دهند و پیغمبر صلی الله علیه وسلم که بر احوال امت خویش آگاهست بر راستی و عدالت آنها گواه باشد \_ سایر امهاعتراض میکنند ومیگویند امت محمدی که روز کارمارا نیافته ومارا ندیده اند شهادت ایشان دربارهٔ ماچگونه مقبول باشد \_ آنان در جواب ایشان گویند مابراین واقعه به وسیلهٔ کتاب خدا و بیانات پیغمبروی علمالیقین داریم مابراین واقعه به وسیلهٔ کتاب خدا و بیانات پیغمبروی علمالیقین داریم

۲

فایده : امت وسط یعنی امت معتدل بدان سبب خوانده شده اند که ایشان بر راهی. میباشند که هیچ شائبه کجی درآن نیست واز هر گونه افسراط و تفریط پاكیمی باشد .

> يَّنْقُلِبُ عَلَى عَقِبَيُهُمْ باذ ميمردد بر مردوباشنهخود

وبیتالمقدس کهچند روز قبله قرار یافت خاص برای امتحان شما بود که كدام يك براسلام واطاعت استوار است وكه ازآن باز مي كردد . كساني که برایمان خویش استوار ماندند مرتبتی بس بلند ورفیع دارند . فايده: دراين آية كريمه «لنعلم» صيغة مستقبل است ودر ديكر آيات نيز «حتى نعلهم فليعلم للمايع المايع الالنعلم ولنباو نكم: و غيره كلمات استقبال موجود انه ازاین كلمات در ظاهـر چنان برمـیآید : كـه نعوذبالله علم اوتعالى باين وقائع در زمانهٔ مابعد حاصل شده است و قبل ازوقوع بهآن اطلاعی نداشته ، حالانکه ثابت است کهعلم خدا (ج)بهر چیز از قديم است «كان الله بكل شيء عليما» علماء اين شبهه را به اساليب متعدد جواب داده اند بعضى كويند : مواد از علم منميز ساختن وجدا كردن است بعضى آنوا امتحان مُعنى كرده اند ـبعضى كويند: مراداز علم رويتمي باشد ونبذى مستقبل را درين مورد به ماضى تعبير كرده اند وبرخى حدوثعلمرا به جانب پیغمبر صلی اللهعلیهوسلم ومومنان یا طرف مخاطب منسوب:موده اند . بعضی از آگابر محققین این را پسندیده آند کهمراد از علمدران موارد علم حالیست که بعداز وجود معلوم ، متحقق میگردد وبران مجازاتومکافات مدح وذم مرتب ميشود امابرخي ازمدققين راسخ دراين موضوع دونكتة

تفسير :قبلهٔ اصلى شما كعبه بود كه از روزگار ابراهيم عليهالسلام است،

بر حسب ارشاد آیهٔ «ان الله قداحاط بکل شیء علما» همه اشیاء چه بزرک چه کوچک چهبیش ، چه اندال ، از آغاز تا انجام درپیشکاه خدا موجودند

دقيق وبرجسته را تحقيق كردهاند كه خلاصهٔ تحقيق اول اين است:

وهمه درعلماو یسکحا حاصلااست ودرعلم وی تعالی قطعاً تقدم و تأخری نیست والبنه خود اشیاءنسبت به همدیگر خود مقدم و مؤخر شمرده میشوند پس همه اشیاء به اعتبار علم الهی (ج) در حکم شیء واحد موجود است، ازین جهت ماضی وحال واستقبال در آنجا بالکل نادرست وغیر صحیح میباشد واین ازمنه سه گانه بوجه تقدم و تاخر باهمی خویش بداه قجدا جدامیشوند این است که خداوند (ج) در کلام خویش برحسب مقام و حکمت گاهی دراشیاء آنچه را بحضرت او معلوم است بر حسب علم خود میفرماید و گاهی تقدم و تأخر خود اشیاء را رعایت نمی نماید درصورت اول بلحاظ یك فسرق دقیق همیشه صیغه ماضی استعمال می شود یا صیغه حال ، اما صیغه مستقبل همیچگاه مستعمل نمیتوان شد .

درصورت دوم درجائيكه مقتضى ماضى باشد ماضى ، ودر مقام حال ، حال ودر موقع استقبال ، استقبال استعمال ميشود \_ بنابرآن جائيكه وقائع آينده به كلمات ماضى بيان شده چون (ونادى اصحاب الجنة) و غيره بدان لحاظ است كه اشياء بحضرت الهي مستحضر وپيش نظراست و آنجا كه امور ماضى به كلمة مستقبل بيان شده چون «الالنعلم» وغيره بدين لحاظ است كه آن امور نسبت بما قبل خويش مستقبل است ولى بلحاظ علم الهي مستقبل نيست كه درعلم حضرت او وهم حدوث شود .

خلاصه تحقیق دوم: علم دراشیا و بدوصورت حاصل میشود علم بلاواسطه وعلم بواسطه مثلاگاهی ماآتش را بچشم سر مشاهده میکنیم وگاهی خود آتش ازما پنهان می باشد اما به مشاهده دود بوجود آتش متیقن می شویم و بسا اوقات که این هردو علم یك جاجمع می شود دریك وقت هم خود آتش دیده میشود و هم دود آن مشاهده میگردد گویا درین صورت علمما به آتش برهر دو نوع حاصل شد هم بلاواسطه که آتش را به چشم خود می بینیم و هم به واسطه که آتش را ذریعه دود مشاهده می نمائیم

واین هر دو علم یك جا پدید آمده مطلقاً تقدم و تاخری درآن نمی باشد در ین صورت علم بواسطه در علم بلاواسطه چنان مخلوط ومحو می باشد که خیال آنهم درضمیر نمی گذرد \_ علی هذالقیاس گاهی علم بدو چیز وبلاواسطه نیز حاصل میشود چون علم به آتش ودود دریك موقع و گاهی علم بدوچیز ویکجا اما به یکی بلاواسطه وبدیگری بواسطه اول حاصل میگردد مثلا دود که بلاواسطه وآتش که بواسطه دود دانسته میشود و گاهی بر عکس آتش بلا واسطه ودود بواسطه آتش دانسته میگردد ، همچنین کسی که قلم بدارد وچیزی می نویسد باوجود اینکه قلم و دست یك جا حرکت می نماید همه داعقیده برآنست که اول دست می جنبد و آنگاه قلم بواسطه آن در حرکت می افتد بنابراین باوجود اینکه علم بدو چیز یك جا حاصل شده عقل میلیم علمی دا که بلاواسطه حاصل شده باشد بر علمی که بواسطه حاصل شده باشد بر علمی که بواسطه حاصل گدیده بالضرور مقدم میداند .

چون حقائق مذکور رادانستیم ، حالابیائیم براصل مطلب وآن اینست که بدات علیم حضرت الهی (ج) علم تسام اشیاء بهردو نوع حاصل است هسم بلا واسطه و هسم بواسطه یکدیگر یعنسی علم لوا زمات به لوازمات و ایسزهردو علم ازازل باهم یکجا هستند ولو که علم بواسطه خداوند به چیزی در علم بلاواسطه اش محو و مضمحل بوده باشد ، همچنان علم بلاواسطه الهی بیك چیز با علم بواسطه اش به چبزی دیگر هردو یك جا وقدیمند اگرچه بطریق مذکور علم بواسطه اش به چبزی دیگر هردو یك جا وقدیمند اگرچه بطریق مذکور علم

بلاواسطه اش رامقدم وعلم بالواسطه اش رامؤخر خوانند ، لهذا درجای که ذکر علم خداوند (چ) به صیغه استقبال یامعنی استقبال باشد خاص به لحاظ علم بالواسطه است و باعتبار زمان هیپهگونه تفاوتی در آن راه ندارد و در آنجا که علم خداوند به صیفهٔ ماضی یاحال ذکر شده آنجا مراد علم بلاواسطه او تعالی است بلی کلام خداباعتبار علم بالواسطه متضمن حکمتی است زیرا مخاطب کلام الهی (چ) انسان است و علم انسان بر اشیاه اکثر آ بالواسطه میباشد. هرجا که خداوند علم خویش رابالواسطه ذکر کرده راجع به علم همان اموریست که مطلقا انسان را بلاواسطه حاصل شده نمی تواند اگر کلام الهی (چ) در چنین مواقع باعتبار علم بلاواسطه می بود بر انسان الزامی قائم نمیشد جای که این مصلحت در نظر نیست آنجا کلام الهی (چ) باعبتار علم بلاواسطه به صیفهٔ ماضی یاحال استعمال میشود مگوعلم بلاواسطه چنین چیسز هبا برای انسان ممکن نیست حصول علم آن واسطه ها نیز پیش از و جدود آنها برای انسان قطعهٔ ممکن نمی باشد .

بنابران علم انسان مثل علم خدا یك جا حاصل نمی شود ازین سبب انسان خدا (ج) راهم برخوی شنب انسان خدا (ج) راهم برخوی شنتن قیاس کرده و صیفهٔ استقبال را به معنی حدوث میکیرد و متحیر می ماند که درعلم الهی چگونه حدوث واقع شد اما اهل دانشر که این نکات را می فهمند یکی را بادیگر تطبیق میدهند و الحمدالله



نانیکه راهنموده است خ*د* 

تفسیو: برای حضرت پیغمبر نخست خانهٔ کعبه قبله قرار یافته بود ودر میانه روزی چندبغرض امتحان بیتالمقدس تعیین گردید حمه دانته، کمه امتحان درامری میشود که اجرای آن بر نفس دشوار باشد خداوندمیفرماید البته بیتالمقدس که بجای خانهٔ کعبه قرار یافت به مردم گران آمد – عوام مسلمانان چون عموماً عرب وقریش بودند ودراعتقاد ایشان خانهٔ کسعه

۲

برتری داشت برایشان لازم شده بود کهبر خلاف عقیده ، رسم و عدادات ویش اقدام نمایند ، خواص نیز مضطرب بودند چهاین امر باملت ابراهیم مخالف بود ملئی که ایشان به موافقت آن مامور بودند ، اخص النحواص که داری فوق سلیم بودند و برای تبییز مراتب ، شانستگی داشتند آنها توجه خویش راپس از کعبه بسوی بیت المقدس یك نوع ترقی معکوس (رجعت خهفی ای همی پنداشتند .

کی حضراتی که براسرار و حکم آگاه بودند با نور فراست حقیقت کعبه وبیت المقدس رامی شناختند و درمراتب فرق می گذاشتند ، ایشان میدانستند حضرت پیغمبر جامع تمام آگلماتی است که سایر انبیاء دهشتند رسالت وی بر عالمیان و عامه ملل جهان عام است بدین مناسبت بایست نوبتی به بیت المقدس نیز استقبال شود چنانکه در شب معراج حضرت وی با تمام بیت المقدس نیز استقبال شود چنانکه در شب معراج حضرت وی با تمام

پیغمبران ملاقات کرد و بعد ها حکم شد که به بیت المقدس استقبال نما ید والله اعلم ..

## وماكان الله ليضيع إيمانكم

#### إِنَّ اللّٰمَ بِإِلْنَاسِ لَرَّءُ وَفُ رَحِيمُ اللّٰمَ اللّٰمَ بِإِلْنَاسِ لَرَّءُ وَفُ رَحِيمُ اللّٰمَ مِنْ اللّٰمَ بِعَرْدَمَانَ (بمومنان) بسيارمهربان نهايت بغشاينده است

تفسیر تی یهود دعوی کردند. حرگاه قبلهٔ اصنی کعبه می بلشد پسهرنمازی که درآن وقت جانب بیت المقدس خوانده شده ضایع گردیده است بعضی از مسلمانان نیز در شبه افتادند و گفتند چون بیت المقدس اصلاقبله نبود مسلمانانی که درآزوقت مردم اند ثواب ایشان ناقص است واین نقص تلافی نمیگردد زندگان البته تسوانند درآینده آنچه فوت کسرده اند تسلافی نمیایند این آیه در مقابل اندیشه های ایشان فرود آمد یعنی چون شما خاص به مقتضای ایمان واطاعت فرهان خدا ، جانب بیت المقدس نماز خوانده ایمد

اجر شمارا نقصى وثواب شمارا زياني نباشد .

قَدُ مَرْ ى تَقَلَّبُ وَجُهِكَ فِي السَّمَاءِ عَ به تعقیقه مریبنیم بارباد مردانین دوی تُرا جَانب آسیان

#### فَلْنُو لِينَّكُ قِبْلَةً تُرْضُهَا مِن فَلِنُو لِينَّكُ وَبِلَةً تُرْضُهَا مِن اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّه

تفسی : دراصل قبلهٔ حضرت پیغیبر وشائستهٔ مقام کمال ایشان کعبهبود کدبه ۴۰ برترافی تمام قبله اوقبلهٔ ابراهیم بود افزجانبی هم یهود طمعنه میدادند و می گفتند حرگاه این پیغمبر در شرع باما مخالف است و بهملت ابراهیم متابعت داود برای چه قبلهٔ مارا اختیار می نماید بنابر موجباه وق وقتیکه حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم بسوی بیت المقدس نمازمیگذارد آرزو می نمود که حکمی صادر کرد تا باز بسوی کعبه روی آرندوبه اشتیاق روی خویس را جانب آسمان میگردانید و بهر سومی نگریست که شساید فرشته حکمی آرد این آیه فرود آمد و حکم شد که سوی کعبه روی آوند .

# فَوَ لِنَّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْهُسِجِدِ الْحَرَّ الْمِ

تفسير : يعنى بسوى كعبه - كعبه را ازآن جهت مسجد جرام خوانند كه هرآن جامقاتله وشكار وقطع درخت وگياه وغيره حرام است اعزاز واحترام مسجه حوام ديگو هيچ مسجدي راحاصل نيست . هنگاميكه حكم صادرشد خسرت بيخببو (س) در مسجد بني سلمه به جماعت نماز ظهر ميگذاردند دو ركعت جانب بيت السقدس خوانده بودند كه وي صلى الله عليه و سلم با مقتديان خويش بسوى كعبه رو گردانيدند ودو ركعت باقي مانده را به پايان رسانيدند ازآن بعد نام آن مسجد ، مسجد القبلتين ، ذرقبلتين ، ذرقبلتين (داراي دو قبله) قرار گوفت .

تفسیو : در حضر و سفر ــ در مدینه و بلاد هیگر ــ درصحرا ودر یاــدرخود بیتالمقدس هرجاباشید به کعبه روی[ورده نماز کذارید .

#### وَ إِنَّ الَّذِينَ أَوْ تُوا الْكِتْبُ

لَيْعُ لَمْ وَنَ أَنْكُ الْحَيْقُ مِنْ تَرْبِهِمْ الْمُعْلَى مِنْ تَرْبِهِمْ الْمُعْلَى مِنْ تَرْبِهِمْ الْمِع البته ميدانند كه هرآئينه (آن تعويل) داستاستاذ پرورد محادايشان

وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللهُ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللهِ وَيَسْتُهُ اللهُ مِنْ اللهُ الللهُ اللهُ ا

تفصیر: اگر اهل کناب دربیدیل قبله اعتراضی کنند \_ هرگز بهاناعتنائی مکنید چهایشانرا بوسیلهٔ کتاب خودشان معلوم است که پیغمبرآخرالزمان روزی چند جانب بیتالمقدس نماز میخواند و بالاخره بسوی قبله نهماز می گذارد و به یهود معلوم است که قبلهٔ دایمی واصلی پیغمبر (ص) موافق به ملت ابراهیم میباشد آنها تبدیل قبله راحق میداند واگر بخواهند چیزی بگویند خاص به مقتضای حسد خواهد بود خداوند بر اعمال ایشان نیای آکاهست روزی بیاید که به آنها نتیجه منکشف شود

و كئِنُ أَتَيْتَ الْكِينَ أَوْ تُواالْكِتْبَ ورقسراست، المر بيارى نزدرهاندين الله على على بِكُلِّ أَيْكٍ مَّا تَبِعُو أَقِبُلَتُكُ وَمَا نمام نشانه هارا بيروى نميكنند قبلة ترا و نه أَنْتُ بِتَا بِعِ قِبُلْتَهُمْ وَ مَا بَعْضُهُمْ تون بيرو قبلة يشان و نه بعفرشان تفسیو: چون اهل کتاب استقبال فبله راحق میدانند وخاص به مقتضای حسد وعناد آنرا می پوشند نو هیچکاه توقع مکن که آنها در فبلهٔ نبو بانو موافقت نمایند ،ایشان چنان متعصبند که اگر تمام آیات ممکن الوقوع را به آنها بنمانی به قبلهٔ نو رونمی آرند و برعکس درهوس آنند که به کدام نوعی ترا پیرو خویش کردانند بهود همیشه می گفتند کساش به قبلهٔ ما استوار می بودی تاباور می کردیم که تو پیغمبرموعودی ، غرض آنها ایسن بود که شاید تو به قبلهٔ آنها باز گردی اما این طمع خام واندیشهٔ باطل است تو هر گز بسوی قبلهٔ آنها رو گردانیده نمی نوانی زیرا حکم استفبال کمیه تا قیامت منسوح نمی شود .

ارادهٔ بیرو ساختن دیگران درمرتبهٔ ثانیست اهل کتاب نخست درموضوع قبله با خویش متحد شوند \_ زیرا قبلهٔ یهود صخرهٔ بیتالمفدس ، و قبلهٔ نصاری (مطلعالشمس) یا جانب مشرق بیت المقدس است ( آنجا که حضرت عیسی را نفخ روح شده بود )این دوطایفه که باهم متحد نشونا حده بیخردیست که اتباع دو نقیض را ازمسلمانان امید کنند .

مَاجَآءُ كَ مِنَ الْعِلْمِ لِإِنَّكَ إِنَّالَكِ الْكِنَ آمد تما الله علم الموانينة و الكاربة عليوان

الظّلمين آ

تفسیر: فطع نظر از این دلایل اگر تسلیم شود که «نعودبالله، حصرت به غمیر برخلاف علم یقین ووجی، به قبلهٔ اهل کتاب منابعت می درزد برای فرض معال حضرت او نیز درصف سنمگاران استاده خواهد شد ایم اه هدیر صورت ممکن نیست از بیغیبر حله (ج) چنین امر شدیم به ووری کاران آبت واضح است که اساع فیلهٔ اهر آباب (بعد از دیر در در بردی در بیغیبر صلی الله علیه وسلم به هیچه بودی دیگا، بدارد و را دیر در دیر با بیخا باعلم و مانه بی دانشی و ضلال است

تفسیر: ای محمد (ص) اگرتو آلزو نمائی که اهل کتاب تسلیم شوند که کمبه قبلهٔ مسلمانان ست ودیگران را نیز به استباه نیفکنند تادر نبوت موجود تو شکی باقی نماند این آرزو میسر نمیگردد ـ چه اهل کتاب ترا ، نسب قبیله ، مؤلد ، مسکن ، شکل ، صورت ، هرگونه وصف های چگونگی های ترا میدانند و ترا بایقین کامل و بدون اشتباه پیخمبر موعود می شناست و دراین امر هیچیکونه تامیل و تسرددی ندارنمه چنانیکه اولاد خویشتن را می میشناسند بعضی حق و یقین را آشکار می سافته نمی شود ، سخس حق به به نان ایسان چیزی ساخته نمی شود ، سخس حق بنمان ایسان چیزی ساخته نمی شود ، سخس حق آن است که از جانب تخداوند فرود آمده چه اهل کتاب بپذیر کد و چه الکار کنند از مخالفت آنها هیچ متردد مباش .

# فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرِتِ الْمَيْمَا تَكُونُوا أَنَّ مَا تَكُونُوا أَنَّ مَا تَكُونُوا أَنَّ مِنْ الْمَيْدِ بِنِيدِ بِيدِ بِنِيدِ بِيدِ بِيدِيدِ بِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِيدِيدِ بِيدِيدِ بِيدِ

يَأْتُ بِكُمُ اللّٰهُ جَبِيعًا ﴿ إِنَّ اللّٰهُ مِنْعًا ﴿ إِنَّ اللّٰهُ مِنْعًا ﴿ إِنَّ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ عَلَا مُنَّا مُنَّا مِنْ مَرَائِينَهُ عَدَا

عَلَى كُلِّ شَيْئٌ قَدِ يُرُ ﴿

تفسیو: خدا هرامتی راقبلهٔ جداگانه داده است تادر وقت عبادت بسوی آن روی آرنه \_ یاملل مسلمانان که به مشرق، مغرب، شمال ، جنوب بچهار سمت قبله و اقعند نزاع ایشان دراین پلب و مخالفت آنها بر سمت قبله خویش بیهوده است دراینگونه مباحث غیر مفید مشغول نشوند و به اعمال نیك متوجه گردند که مطلوب اصلی می باشد ، شما بهرجا وهرسمت کعبه و بهر قبلهٔ که باشید خدا شمارا در عرصهٔ محشر جمع می نماید و نماز شمارا مرتبتی می نهد که گویا بیك سمت خوانده شده اند این مسئله جای هیچگونه خلاف و نزاع نیست .

و من حيث خرجت فول وجهك و من حيث خرجت فول وجهك وجهك و ان مرجاعه بيروندوى بسبعرهان دوى خوددا شطر المسجد الحرام ومرائينه آن (عردانيدندو) المحق من ريك ما الله يغافل برشبه حقاست انطرف برودد عادتو ونيست الله برخبر

عَمَّا تَعُمَّلُونَ وَ مِنْ حَيْثُ خَرِجُتُ بِروندوی اذ آنجه ميتيد و اذ مرجاته بيروندوی فَولَّ وَجُهَكُ شَطْرَ الْمَسْجِدِ بِسِ بَعْردان دوی خوددا مرد سجد الحُرّام و مرجات ما کُنتُم فَولَّ وُلُوا وَ جُوهَا مَا کُنتُم فَولَّ وُلُوا وَ جُوهَا مَا کُنتُم فَولَّ وُلُوا وَ مُرجات بنيد (س) بعردانيد و مرجات بنيد الله و مرجات بنيد الله و مرجات بنيد الله و مرجات المؤلّ الله و مرجات الله الله و مرجات

تفسیر: تکرار حکم تحویل قبله براساس دلائل متعدد است که به اسباب جداگانه ، احکام جداگانه نازل شده از (قدنسری تقلب وجهت الایه) برمی آید که خداوند به پاس خورسندی واحتسرام پیفسبر خویش قبله را تحویل نمود از آیة (و لکل وجهة هومولیها) معلوم میشود که عادت اشبراین جاریست که هر ملت و پیغمبری را که دارندهٔ شریعت مستقل باشد قبله مستقل و مناسب او مقرر دارد واز آیهٔ (لئلایکون للناس علیکم حجة) علت حکم مذکور روشن میگردد تاالزام مخالف عاید شده نتواند.

و شاید علت تکرار آین باشد که اولا مسئله قبله اهمیت خاص دارد و ثانیآ مسئلهٔ نسخ را دراحکام الهی هر نادانی ادراك نمی تواند بالثا تحویل قبله نسخ نخستین است که در شریعت محمدی ظاهر شده تکرار تاکید درچنین مواقع عین حکمت و بلاغت است یا از این وجه که در آیت اول تعمیم احوال و در آیت دوم تعمیم امکنه و در آیت سوم تعمیم از منه مقصود است.

لِئَلِاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّاةً تَ تا نباشد مردهاندا برشما حجت (اعترب) اللّالّٰذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا يَخْشُوهُمُ فَلَا يَخْشُوهُمُ مَعْ آنانعه ستمردندازايشان بسمترسيدازاعتراضاتشان

و اخشونی

بنرسيد ازمن

تفسيو: از آن جهت به توجه جانب خانه كعبه حكم شد كه در تورات مذكور بود: خانه كعبه قبلهٔ ابراهيم است وعاقبت قبلهٔ پيغمبر آخرالزمان نيز به آن سوخواهد بود ، اگر حضرت پيغمبر به تحويل قبله مامور نمى شديهود الزام وارد مي كردند واز طرفى هم مشركان مكه مي گفتند قبلهٔ ابراهيم كعبه است به چه علت اين پيغمبر كه مدعى ملت ابراهيم است از قبلهٔ آن انحراف مي ورزد ، بحكم تحويل قبله هردوجانب رامجال اعتراض نماند، ممكناست بعضي مردم كه دور از انصافند پسازاين نيز الزاماتي وارد كنند مشركان كويند حقانيت قبلهٔ ما بر مسلمانان معلوم شد كه آنرا اختيار نمودندممكن است رفته رفته ديگر آئين و مرسومات مارانيز قبول نمايند يهود كويند مسلمانان بعداز قبول حقانيت قبلهٔ ما بهعناد واغراض نفس وخود پسندي مسلمانان بعداز قبول حقانيت قبلهٔ ما بهعنان مردميكه انصاف ندارند ملتفت نشويد وخاص به متابعت احكام ما بپردازيد .

و لأنت نعمتى عليكر و و تا تمام منم نستخويش دا

كَالْكُمْ تَهْتَدُ وُ نَنَ اللهِ اللهِ

السبير : اين قبله را مقرر نموديم تااز طعن دشمنان محفوظ باشيدومستحق اكرام وانعام كامل كرديده و شايسته بركات وانوار هدايت باسيد .

كَمَا آرسلنا فِيكُمْ رَسُولًا مِتْنَكُمْ جنانچه فرستادیم درمیانشما رسولی اذشما تفسیو: این اتمام موهبت عظمی و تکمیل هدایت کبری چنانست که قبل برین رسولی ازخودتان بشما فرستادیم که احکام خدارا بشما بیاموزدوشما را از عیبها تزکیه کند، درعلم وعمل کامل گرداند.

فَانُ كُرُونِي آنُكُرُكُمُ به يند مند مدا و اشكرُ و الله و الساس منعائد و شعر منید مرا و ناسیاس منعائید

تفسی : چون بار بار نعمت خویش را دربارهٔ شما تمامنمودیم فرض شما است که بزبان ، بهدل ،بهذکر ،بهفکر ،وبهرنوعی که تسوانید مارا یاد کنید واطاعت نمائید – مانیز شمارا یاد کنیم باران احسان و مراحم خویش را تازه تازه بشما بباریم – انعام مارا شاکر باشید – از ناسپاسی ومعصیت بپرهیزید

يَ يَهُمَا الَّذِينَ الْمُنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيُّنُو السَّتَعَيِّنُو السَّتَعَيِّنُ السَّلَالِي السَّلَّ السَّعَيْنُ السَّلَّقِيْنُ السَّلَّةُ السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَّعَيْنُ السَّلَالِي السَّلَّةُ السَّلَالِي السَّلَّةُ السَّلِي السَّلَقِيلِي السَّلِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السّلِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلْمِي السَّلَالِي السَّلْمِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلَالِي السَّلْمِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِي السَّلْمِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلَالِي السَّلِي السَّلِي السَّلَالِي السَّلِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلَالِي السَّلَالِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلَّالِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلَّالِي السَّلَّالِي السَّلْمِ السَّلِي السَّلْمِي السَّلْمِ السَّلِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِ السَّلِي السَّلِي السَّلْمِي السَّلِي السَّلْمِ السَّلِي السَّلْمِ السَّلْمِي السَّلْمِ السَّلِي السَّلْمِ السَّلِي السَّلَّ السَّلَالِي السّ

مُعُ الصّبِرِ يُنَ اللهُ اللهُ

تفسیو: چون ذکر و شکر و ترك ناسباسی که قبلا بیان شد به تماماوامر و نواهی شریعت شامل می باشد و انجام دادن این همه امور دشوار است برای رفع دشواری به صبر و نماز مدد جوئید مداومت آن ، کارها را برشما سهل کرداند حدراین آیهٔ کریمه اشارت است بایس که درجهاد زحمت بکشید که بلندترین صبرها درآن است ایسن مسئله بعد از ایسن بیان میشود .

وَلَا يَقُولُوا لِهَنَ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ و معونيد عسى دائه عشتشده د ده عدا

آ مُوَاتُ الْبِلُ آ حَيْلًا وَلَكِنَ وَ لَكِنَ الْجَانِدِ الْبِعَانِيدِ وَلَيْكُنَ وَلَكِنَ الْجَانِدِ وَلَيْن

گی برو و و و کس سی لا نشعر و ن س شما نمیدانید

تفسیو : سر بازانیکه در راه خدا (ج) جان سپرده اند ،درآن جهانزندهاند اما شمازندگی و چگونکی آنرا نمیدانید \_ این زندگانی ثمرهٔ صبرایشاناست.

و لَذَبُلُو سُحُمْ بِشَيْعٌ مِّنَ الْحُوفِ وَ لَذَبُلُو سُحُمْ بِشَيْعٌ مِّنَ الْحُوفِ وَ مِرَانَينه بِيازِمانيم شمار المعامله امتحان كنيم ) بجيزى اذ تسرس

منزل اول وَالْجُوْعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَ الْأَنْفُسِ وَالثَّمَارِتِ

تفسير: نخست تذكرة مرداني بود كهبه بلند ترين مقام صبر واصل شدند یعنی شهیدان .اکنون بیان میگردد کهخداوند درمصایب و رنجهای بزرگ و کوچك شمارا مى آزمايد ومرتبهٔ صبر ، نيروى تحمل ، حوصلهٔ شخصى شما تدقیق میشود ، درمسئلهٔ اول تنبیهاست که داخل شدندرجر که صابران آسان نىست .

وَ بَشِرِ الصَّبِرِ يُنَ ﴿ الَّذِينَ إِذًا صابراذرا اَ صَا بَتُهُمْ مُصِيبَهُ لا قَالُوْا إِنَّا لِلَّهِ کویند هرآئینهمابرایخدائیم برسد ایشان را و إِنَّ اللَّهُ وَاجِعُونَ ﴿ أُولَا عِلْكُ عَلَيْهُمْ رجوع كنند كانيم صَلَوْتُ مِّنُ رُّ يَهِمْ وَرَحْمَةٌ " پروردگارشان و مهربانی وَاوْلَـ عِكَ هُمُ الْهُهُتَدُ وْنَ ١ رامهافتكانند

ايشان

تفسیو: راد مردانیکه بمصایب صبر کردند ، ناسپاسی ننمودند وایس مصایب را وسیلهٔ ذکر وشکر گردانیدند ای پیغمبر! آنهارا به عنایت ومهربانی مامژده ده .

#### اِنَّ الصَّفَا وَ الْهُرُوةَ مِنُ شُعَا بِرَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ

تفسير: پيشتر بيان تحويل قبلهبود بهجانب كعبه و فضل آن بر سائسر قبله ها ــ اكنون ميفرمايد ــ درآنجا مقام اداى حسج وعسمره مسىباشد تسا (ولاتم نعمتي عليكم) نيز كاملاً تصديق و تكميل كردد . بعبارت ديكربيان اين مسئله كه صفا ومروه در (شعائوالله) داخل استو سعى ميان آنها درجج وعمره لازم مى باشد بعد ازبيان فضيلت صبر باين جهت است كه فعل مذكور از آثار صابران يعنى حضرت هاجره وفرزند كرامي او اسمعيل فعل مذكور از آثار صابران يعنى حضرت هاجره وفرزند كرامي او اسمعيل (ع) است - اين واقعه در كتب حديث ــ تفسير ــ تاريخ ــ مذكور ومشهور است از مطالعه آن (انالله معالصبرين) تصديق مى شود .

فَهَنُ حَجَ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَهَرُ فَلَا جُنَاحَ سِ مرعه رقصد، مع مند خانه خداى دا ياعمره بجا آدد پس منامي نيست

عَلَيْهِ أَنْ يَطَوْفَ بِهِمَا وَمَنْ نَطَوْعَ بِهِمَا وَمَنْ نَطَوْعَ بِهِمَا وَمَنْ نَطَوَّوَعَ بروى مَنْ عَد بعودو في معروو ورغبت خويشر

خَيْرًالاً فَإِنَّ اللّٰهَ شَا كُرُ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ﴿ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَاكُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

قسیو: صفا ومروه دو کوه است درمکه مکرمه زادالله شرفها مردم عرباز روز گار ابراهیم (ع) مراسم حج رابجامی آوردند و هنگام حج در پیرامون این دو کوه طواف می نمودند و در عهد کفر خویش بر فر هریك بتی نهاده از آن احترام میکردند ، مردم مکه تصور می نمودند که طواف برای تعظیم بتهاست هنگامیکه آفتاب اسلام طالع گشت و آنها از آئین خرافات و بت برستی بر گشتند گمان کردند که طواف صفا و مروه از جهت تعظیم بتها بود چون تعظیم بتها حرام شد باید طواف صفا و مروه نیز حرام شدود

زیرا قریش نمیدانست که طواف صفا و مروه اساساً برای ادای مراسم حج بود و اگر کفار بران بتهای خودرا نهاده بودند ناشی از بی دانشی بود که برداشته شد ساما چون انصار مدینه نیز در طواف صفا و مروه به نظر خوب نگاه نمیکردند و از روز گارجاهلیت آنرا گناه می پنداشتند چون به شرف اسلام مشرف شدند دراندیشه افتادند و نظریات خویش را دربارهٔ صفا و مروه به حضور حضوت پیغمبر (ص) عرض نمودند برای رفع اوهام جانبین این آیهٔ کریمه فرود آمد و به هردو طائفه دانانده شد که طواف صفا و مروه کناهی ندارد بلکه این دو کوه از علایم قدسیهٔ خداست و باید بر آنها طواف نمود .

اِنَّ الَّذِ یَن یَکْتُمُونَ مَّااُنْزِ لُنَامِنَ مَ اَنْخِهِ الْنَامِنَ مَّ اَنْزَ لُنَامِنَ مَ اَنْخِهِ الْمِ اللهِ مَا الْبَيْنَاتِ وَ الْهُلَا يَ مِنْ اَبْعُلِ مَا الْبَيْنَاتِ وَ الْهُلَا يَ مِنْ اَبْعُلِ مَا الْبَيْنَاتِ وَ الْهُلَا يَ مِنْ اَبْعُلِ مَا الْبَيْنَاتِ وَ الْهُلَا يَ مِنْ الْبَاعُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللّهُ ال

تفسیو: مراد ازاین مردم یهود است زیرایهود تصدیق رسالت حضرت پیغمبر (ص) راکه در تورات بود و پیشگوئی کهدر تورات نسبت به تحویل قبله وارد شده بود پنهان میکردند ـ علاوه بر یهود تمام آن کسانیکه حکم البهی (ج) را برای اغراض دنیوی اخفا کنند درحکم این آیه داخلند .

أُو لَا عَلَى يَلْعَنُهُمُ اللّٰهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللّٰهُ وَ يَلْعَنُهُمُ مُو اللّٰهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللّٰهُ وَ لَا يَعْنُوا اللّٰهُ وَ لَا يَعْنُوا اللّٰهُ اللهِ اللهُ وَ لَا اللهُ ا

اللُّعِنُونَ ﴿

تفسیو: لعنت کنندگان عبارتند از جنیان مردمان فرشتگان وهمه اشیای ذیروح حزیراچون آنها برروی حقیرده می افکنند به کیفر جرایم ایشان در سرتاسر گیشی قحط ووبا عامیشود وحتی به حیوان و جماد نیز صدمه میرسد همه برآنان لعنت میکنند .

الله الذين تا بوا و أصلحوا و بينوا مردند معنيه توبه مردندوا صلح مردند المعاسد خودرا وبيان مردند

فَأُ ولَا عِلَى الْمُوبِ عَلَيْهِمَ عَلَيْهِمَ فَا وَالْحِلْمَ عَلَيْهِمَ عَلَيْهِمَ مِن السَّالِوا السَّالِوا

تفسیو : اگر چه نسبت بهحق پوشی آنها بعضیی مردم بورطهٔ گـمراهی سرگردان شدند اما چون ازاخفای حق بعدا تو به کردند و آنراکاملا آشـکار ساختند بجای لعنت برآن ها رحمت می فرسشیم زیراماتواب ورحیمیم .

و أنا التواب الرحيم الراب الركب الذين الذين الذين المراب الركب الركب الركب الركب الركب الركب الركب الركب المركب ا

بقرة ---

تفسیر: کسیکه خود ، دراخفای حق کوشید ویا باخفائیکه دیگران ازحق کردند گمراه شد و تانفس واپسین تایب نگردید برای همیشه ملعون و شایستهٔ دوزخشد چه بعد از مرگ توبهپذیرفته نمیشود برعکس جماعت اول که چون درزندگی توبه کردند از انها لعنت منقطع شد .

تفسیر: عذاب آنها یکسان وبلا انقطاع میباشد نهاز شدت آن میکامدونه گاهی مهلتی دست میدهد.

تفسي : معبود حقيقي شما همان ذات واحد يكانه است كه قطعاً درآن مجال تعدد نيست كسيكه از حكم اوسرباززد مردود وهلاك شد اگرجز حضرت او معبودي وجود ميداشت ، از او توقع منفعت جايزبود ، ايس مسئله چون آقائي و فرماندهي ، استاذي وپيري نيست كهاگر به يكجا موافقت نشود انسان بديگرجا توسل ميجويد ،اين معبوديت و خداونديست ، كسي را مجال آن نيست كه جز ذات مقدس وي معبودي بدست آرد ويا بجزبارگاه احديت اوازديگري اميدوار باشد چون آيه «والهكم الهواحد» فرود آمد كافران مكه در تعجب شدند كه چگونه وبچه دليل ثنها ذات واحدي بتواند خداي جهانيان شود و كارخانه تكوين رانظام بخشد آية كريمه «ان في خداي السموات حالايه» نازل شدوخداوند علامات قدرت خويش رابرجهانيان فرمود .

منزل اول

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّلَوٰ تِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيُلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلُكِ الْتِي تَجْرِي فِي الْبُحْرِ بِهَا يَنْفُعُ التَّاسَ وَمَا آنُزُكُ اللَّهُ مِنَ السَّمَاء

مِنْ مَّا وَ فَاكْمِيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدُ مُو تِهًا

وَ بَتَّ فِيهُا مِنْ كُلِّ ذَا بَّةً "

و تُصُرِيْفِ الرِّياجِ وَالسَّحَابِ

تفسير: در آفرينش آسمان بي ستون بااين همه رفعت و فراخي ، خلقت زمين بااين همه پهناوري واستواري و گستردن آن بر روي آب ، اختلاف شب وروزدر کوتاهي ودرازي ف کشتي هاکه براي سود مردمدر دريا حرکت ميکند فرود آمدن باران از آسمان که زمين را سرسبز مي سازد وبوسيله آن سلسله توالد و تناسل درهمه حيوانات پديد مي آيد و زيدن باد ها از جهات مختلف پديد آوردن ابرها ميانه زمين و آسمان الحاصل در تمام اين چيزها آيات وحدت و توانائي و حکمت و مهرباني وي پديداراست تمام اين چيزها آيات وحدت و توانائي و حکمت و مهرباني وي پديداراست واين آيات عظيم راجيز خداوندان فکر و اصحاب دانش درنيابند . در (ان في خلق ايد) ثبوت توحيد افعال اوتعالي است که شبهات مشرکان را ترديد مي نمايد .

وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يَّتَّخِدُ مِنُ كُونِ و أَذَ مردمان عسى است كه ميفيرد بجز

اللِّي أَنْكُ اكَّا

تفسیو: در نوعانسان باوجود آنکه دارای خرد و شعوراست و بس عامه مخلوقات برتسری دارد کسانسی پیدامیشوند کسه دیکران را خداشریك وانباز میگیوند .

اللي اللي المنافدة المنافدة المنافدة المنافدة المنافدة المنافدة المنافدة المنافدة المنافدة المنافذة ا

145

تفسیو: به حضرت خداوند دیگران را دراعمال وافعال جزئیهٔ تنها انباز نمی گیرند بلکه این پندار باطل خویش را بسرحد عشق ومحبت رسانیده اند کهبنیاد اصلی صدور اعمال برآن است واین بلند ترین مرتبهٔ شرك می باشد. شرك اعمال نسبت به آن ناقص واثر آناست.

#### وَ الَّذِينَ الْمُنْوَ الْشَكُّ حُبًّا لِلَّهِ ا و تسانيكه ايمان آورده اند قوى تراند درمعبت مرخدادا

تفسیو: عشق مؤمنان باخدا از دوستی مشرکان بمعبودان آنها بیشتر و استوار تراست محبت مشرکان در مصایب این جهان زایل میگردد و هنگام مشاهدهٔ عذاب آخرت ازمعبودان باطل خویشبکلی تبری میکنند (بعدا به تفصیل میآید) برعکس عشقی که مؤمنان به خدای خویش می ورزند زوال نمی پذیرد این عشق در رنج وراحت ـ در بیماری و صحت دردنیا و آخرت یکسان و پایدار میباشد ، عشق مومنان به خدا (ج) بیشتر از محبتی است کهبهماسوی الله یعنی به پیغمبران ، او لیا \_ فرشتگان، عابدان پارسایان به آبا واجداد واموال و اولاد خویش دارند ، مومنان بهخدا عشق اصلی و بالاستقلال دارند ، عشقی که شایستهٔ شان و عظمت خداست ، اما با دیگران بالواسطه و در اثر حکم الهی (ج) بروفق مراتب هر کدام محبت دارند : گر فرق مراتب نکنی زندیقی ، خدا و دیگران را (هر کهباشند) بیك دارند : گر فرق مراتب نکنی زندیقی ، خدا و دیگران را (هر کهباشند) بیك اندازه دوست داشتن ، خالص شرك و آئین مشرکان است .

و لو يرى الذين ظلم الذين و الريان الذين ا

الْعَذَابُ اَتَّ الْقُورَةُ لِلَّهِ جَمِيعًا وَآتَ الْعُورَةُ لِلَّهِ جَمِيعًا وَآتَ الْعُورَةُ لِلَّهِ جَمِيعًا وَآتَ الْعُورَةُ اللهِ عَدَادِ اللهِ عَدَادِ اللهِ عَدَادِ اللهِ عَدَادِ اللهِ عَدَادُ اللهِ عَنْ اللهِ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهِ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهِ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللّهُ عَدَادُ اللهُ عَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَادُودُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللهُ عَدَادُ اللّهُ عَدَادُ اللّهُ عَدَادُ اللّهُ عَدَادُ اللّهُ عَدَادُ الل

اللَّهُ شَدِيدُ الْعَذَابِ اللهِ اللهُ الل

تفسیو: کسانیکه ظلم نموده بخدا انباز قرار داده اند اگر وقتی راببینند که عذاب الهی(ج)مشاهده میشود واضع میگردد که هرگونه اقتدار و نیسر و خاص خداست و هیچکس نتواند کسی را ازعذاب خدانهات دهد عداب خدا شدیداست بایداز فرمان خدا سرباز نزنند واز او بدیگری روی نیارند واز هیچکس سود وانتفاعی امید ننمایند.

إِنْ تَبَرِّ أَ اللَّهِ يَنَ اتَّبِعُوا مِنَ اللَّهِ يَنَ النَّهِ عَنَى اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ اللَّهِ يَنَ درآن حالت منه بيزاد شوند متبوعان عفاد اذ آن مسانيكه

التَّبُعُوْا وَرَ أَوُا الْعَذَابَ وَ تُقَطَّعُتُ اللهِ وَ تُقَطِّعُتُ اللهِ وَ بريده شود اللهُ اللهُ

بِرِهِم الرَّ سُبَا بِ سَ اذ ایشان وسائل (معبت وقرابت)

تفسیر: وقتی بیاید که متبوعان ازپیروان خویش بیزار شوند \_ علایق اصنام با پرستش کنندگان ایشان گسیخته گردد \_عذاب الهی (ج) را مشاهده کنند ، وباهم دشمنی ورزند .

وقال الذين التبعُو الو آت كناكرة و مويند يروى منندمان عاش مادا باذمستى باشد

فَنْتُبُولُ مِنْهُمْ كُمَا نَبُرٌ ءُوا مِنَّا لَا تَابِرُ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا

تفسیر: آنگاه مشرکان آرزو کنند کاش بدنیا باز رویم ،واز متبوعان خویش نسبت به بیزاری آنها انتقام کشیم و چنانکه از ما جدائی گرفتهاند ما نیز آنهارا ترك کنیم واز آنها جداشویم ، این تمنای محال جز در یخ سودی ندهد .

عَلَيْهُمْ وَمَاهُمْ بِخَارِجِيْنَ مِنَ النَّالِ اللَّهُ لِخَارِجِيْنَ مِنَ النَّالِ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا لَمُلَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

يَا يُهَا النَّاسُ كُلُو الْمُمَّا فِي الْأَرْضِ المَّا النَّاسُ كُلُو الْمُمَّا فِي الْأَرْضِ المَّا النَّاسُ كُلُو الْمُمَّا فِي الْأَرْضِ المَّاسَةُ وَالْمُلَا طَيِّبًا وَ لَا تَتَبِعُوا خُطُو تِ حَلَا لَا يَتَبِعُو الْمُطُوتِ عَلَا بَارَةً وَ لَا تَتَبِعُو الْمُطُوتِ عَلَا بَارِيْ تَعْيِد مِم مِي مِي وَلَا تَتَبِعُو الْمُعْلِقِ فِي اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَاكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ ع

الشيطنِ ا

شيطانرا

تفسیر: عرب بتهارا می پرستیدند، و بنام آنها نرکاوهای خویش را سر میدادند وانتفاع ازین حیوانات را حرام می پنداشتند این مسئله نیز یا نوع شرای است جز خدا احدی حق ندارد که دراشیاء حل و حسرمت گذارد (تقنین و تشریع) نماید \_ دراین امر حکم دیگری وا قبول کردن او را باخدا انباز گرفتن است . ۲

درآیات سابق شرافی تقییع شد اینك تحریم حلال ممنوع قرار داده میشود خلاصهٔ آن ایناست: ممحصول زمین را بخورید بشرطی كه شرعاً حلال و پاكیزه باشد ، یعنی فی نفسه حرام نباشد . چون حیوانات مردار ،خنزیر و حیواناتی كه جز نام خدا نام دیكری برآنها برده شده واز ذبح آنها غرض اصلی قربت به غیرالله باشد و یا بهعلت كدام لمر عارضی حرمتبرآن عارض نشده باشد مثل اموالیكه بغصب و دزدی و رشوت و سود ستانیده باشند ، از این همه انواع ضرور بپرهیزید به شیطان متابعت مكنید متابعت شیطان چیزی دا به خواهش خود حرام قرار دادن است مانند مسئله و قف نر گال بنام بتان و غیره كه ذكر نمودیم و چیزی دا به خواهش خود حلال قرار دادن است مثل «ماهل به نفیرالله» واز خود شریعتسی مقرر نمودی است .

إِنَّهُ لَكُمْ عَلَقٌ مَّدِينَ ﴿ إِنَّهَا يَأْ مُرُكُمْ مَمْ لَكُمْ عَلَقٌ مَّدِينَ ﴿ إِنَّهَا يَأْ مُرُكُمْ مَ الْبَيْدِهِ الْوَسْعَلِينِهِ الْمُولِينِ اللَّهِ وَ الْفُحُشَاءِ وَ اَنْ تَقُولُوا بِالسُّوءِ وَ الْفُحُشَاءِ وَ اَنْ تَقُولُوا بِهِ بِدِيانَ وَ اِنْ عَلَمُ وَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ والله ما لا تَعْلَمُونَ ﴿

تفسیو: شیطان به شما امر میدهد که مسائل واحکام شرعیه راازطرف خود وضیع کنید ـ در مواقع متعدد دیده میشود که گذشته از جزئیات ، نصوص شرعیه را میگذارند ، دراعتقادات نیز ازطرف خود احکام وضع میسکنند ، نصوص قطعیه را تحریف واقوال سلفرا تغلیط مینمایند .

و إِنْ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مناهم ته مفتمشود بایشان که متابعت کنید آنچه را فرو فرستاده خدا قالُول بَلْ نَسْبِعُ مَا الْفَیْنَا عَلیْهِ مِی مِیکنیم آنچهراکه یافته ایم برآن میکویند نی ( بلکه) پیروی میکنیم آنچهراکه یافته ایم برآن

#### ال بَا عَنَا اللهُ اللهُ

#### لاَيْعَقِلُونَ شَيْعًا وَلاَ يَهْتَدُونَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیس: درمقابل احکام الهی (ج) به آبا واجداد خویش متابعت می نمایند واین نیز شرائی می باشد \_ چنانچه بعضی سلمانان از بیردامشی درباوهٔ رسوم باطل خویش مانند ترك نكاح بیوه وغیره چنین سخنانی میگویند و بعضی اگر به گفتاراظهار نمیكنند از كردارآنها این مسئله توشیحمیكنداین گفتار و كردار هردو بااسلام مخالف است .

تفسیر: دعوت کافران بسوی راه راست مثل آنست که حیوانات صحرائی را صدا کنند این حیوانات جز آواز چیزی نمیدانند چنین است حال آنکه خود علم ندارند واز علماء نیز نمی شنوند.

تفسیر: گویااین کافران کرندهیچگاه سخن راست. رانمی شنورند گینکند حق را بزبان نمی آرند \_ کورند، صراط مستقیم نمی بینند نتا بواین جیچ نمیدانند زیراوقتیکه این جواس سه گانه از کار افتد و سیله دیگر بوای بدست آوردن علم و دانش بجا نمی ماند.

بقرة

يَا يَهُمَا لَكِ يُنَ الْمَنُو الْكُلُوا مِنَ طَيِّدِتِ
اللهِ عَمَانِيكُهُ الْكِرِينَ الْمَنُو الْكُلُوا مِنَ طَيِّدُتِ

إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿

اگر هستید شما که خاص اورا میپرستید

تفسیر: حکم خوردن اشیای پاك قبلا گذشت اما چون مشركان متابعت شیطان را نمی گذارند وازخود احکام وضع كرده وآنرا بخدا منسوب میدارند مراسم باطل پدران خویش را ترك نمی كنند وقابلیت ادراك حق از ایشان مفقود شده است بنابران ازآن ها صرف نظر كردید و مسلمانان طرف توجه قرار یافتند و حکم اكل طیبات بایشان خاص شد پس از اظهار این موهبت امر شكر آن صادر كردید دراسلوب این بیان اشارت است باینكه (اهل ایمان فرمان برومقبولند) و مشركان سر كش و مردود و معاتب .

إنّها حَرَّمُ عَلَيْكُمُ الْهَيْنَةُ الْهَيْنَةُ عَلَيْكُمُ الْهَيْنَةُ عَلَيْكُمُ الْهَيْنَةُ عَلَيْكُمُ الْهَيْنَةُ عَلَيْكِمُ اللهِ عَرَامِ عَرَامُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَالْمُعُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ

تفسیو: مردار حیوانی را گویند که ذبح نشده باشد وخود مرده باشد یا بر خلاف طریق شرع ذبح وشکارشده باشدهانند حیوانی که آنرا خفه کنند یاعضو حیوان زنده را بریده باشند یا حیوانی را به چوب و سنگوبندوق ومانند آن کشته باشند یابضرب شاخ حیواندیکر مرده باشد یاجیوان درنده آنرادریده باشد یاازبلندی افتاده باشد یاهنگام ذبع عمدا تکبیر نگویند تمام این حیوانات مردار و حرام اسبت مگر ماهی و ملخ که به حکم حدیث مستثنی و حلال است.

و السكام مَ

تفسیو: مراد ازآن خونیست که در رکها جاری میباشد و صنگام ذبح بیرون میآید ، خونیسکه در گوشت میباشد حالالوپاك است خوردن گوشتیکه نا شسته پخته باشند رواست ، اما مخالف نظافت است جگر و سپرز که خون بسته است نیز به حکم شریعت حلال است .

# وَ لَحْمُ الْحِنْزِ يُرِ

تفسیر: خنزیر چه مسرده باشد و چه به نانون شسرع ذبست شده باشد بهر صورت حرام است اتمام اجزای او گوشت پوست چربسی ناخن موی استخوان یی و سایر چیزهای او ناباك وانتفاع واستعمال آن حرام است دراین جا به مناسبت ذكر اشیای خوردنی تنها راجع بگوشت خنزیر حكم شده است اما به اجماع امت و بدون شبهه خنزیر نجسالعین است و هیچ جزء آن باك نبوده انتفاع از آن جایز نیست چون خنزیر از همه حیوانات بی غیرت تر وبی حیاتر است و بیشتر حریص می باشد و به نجاست راغب تر است حضرت الهی جل مجده به کسبت آن «فانه رجس» نجاست و اقوامیکه گوشت خنزیر رابه کشرت می خسورند وازاجزای آن انتفاع می بردارند این خصال زشت صریحاً در آنها مشاهده میشود.

#### وَ مَاۤ أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللّٰهِ عَ و آنچه آواذ بلندشود در ذبع آن بغیر خدا

تفسیر: مقصد از (مااهل بهلفیوالله) آنست کهدروقت ذبع حیوانی غیراز نام خدا نام دیگری برده شود (نام بتها هجن ارواح خبیثه یا پیغمبران(ع) و پیران و غیره) یا روان حیوان خاص نذر ایشان قسرار یابد وایس ذبع خالصا به نیت تقرب آنها باشد.

خوردن چنین حیوان مذبوح حرام است اگرچه هنگام ذبح آن تکبیر گفته و نام خدارا گرفته باشند ، جان را جز نذر حضرت جان آفرین نذردیگری قرار دادن ابدآ جائز نیست . حیوانی که روان اوجز بهخدا نذر دیسگری (بهغرض تقرب وعبادت) قرار یابد خبث اواز نا پاکی حیوان مردار فزونتر

۲

مى باشىد ، درحيوان مردار يك عيب موجود بود كه روح آن به نام خدا (ج) خارج نشده بود اما روح این حیوان جز نام خدا بنام دیگری (به نیت عبادت و تقرب) نذر شده ـ این امر عین شرك است ـ هم چنانکه سک و خنزیر را گفتن تکبیر حلال نمی گرداند و حیوان حسرام را بسردن نام خدا سسودی نمی بخشد گرفتن نامخدا بر حیوانی کهماسوای خدابنام دیگری (بهنیت تقرب و عبادت)نذرشده باشد هیچ نفعی نمی بخشد و آنسرا پاك وحلال نمیگرداند کسانیکه بعداز نذر نمودن حیوان به نام دیگری از نیت خویش باز گردند وتوبه کنند و آنرا برای خداذبح کنند ـآن حیوان بدون شبهــه حلال گردد علمای اسلام تصریح نموده اند کهاگر حیوانی هنگام استقبال پادشاه بهنیت تعظیم و شکوه او ذبح شود یا به نام رستگاری از ایــذای جن و هنگام فیر توپو آتش دادن دآش خشت به نیت نذر این اشیاء ذبح گردد حرام بأشد وكسيكه آنرا به اين نيت ذبح مينمايد مشرك شمرده میشود ولو که در وقت ذبع نام خدا را برده باشد ـ حضرت پیغمبر (ص) ميفرمايد (لعن الله من ذبح لغيرالله) لعنت خدا بر كسيست كه حيواني رابه تقرب و تعظیم ماسوی اللہ ذبح نماید ــدراین حدیث بردن و نبردن نامخدا هنگام ذبح تخصیص نیافته ـ اگر کسی حیوانی را بنام خدا ذبیح و به بینوایان خیرات دهد و ثواب این خیرات راباقارب خویش یا بزرگیوشیخی هدیه نماید یا ازطرف مردهٔ قربانی کند و ثوابش راباو تخصیص دهـــد زیانی درآن متصور نیست چه اینگونه ذبح به ماسبوی الله نمی باشد . بعضى مردم بضلال افتاده دراينگونه مواقع بهاين حيله تمسك مي ورزند و میگویند مقصود مادر نذر مشایخ این است که از گوشت این حیوانــات طعامی تمهیه و به ارواح آنها صدقه شود . آگاه باشند اولا ببار گاه خدا حیله و دروغ جز زیان سودی ندارد ـ ثانیاً از آنها واز کسانیکه در بـالا مذکور شد پرسیده شود اگر شیما این حیوان را بغیر خدا نذر نموده اید بگذارید وبجای آن بههمان مقدار گوشت بخرید وبهفقراء بخورانید آیا نذر شما بدون اندیشه ایفا میشود ؟ اگر شما بتوانید بدون اندیشه این امررا انجام دهید ودر ایفای نذر تشوشی بهخود راه ندهید شما در سخنان خویش صادقید واگر چنین نتوانید شما دروغ میگرئید این فعل شما شرك و حیوانی راکه ذبح نموده اید مردار و حرام میباشد .

فایده: دراین جایك شبهه وارد میشود وآن ایناست كهدرین آیت حکم حرمت بهچند چیز مذكور منحصر شده وازآن چنان برمی آید كهجزاین ها حیوان دیگری حرام نمیباشد حال آنكه خوردن حیوانات درنده ، خوردن سگ وخر وغیره نیزحرام است ، جوابآناینست : اولامقصد از حصر انحصار حرمت دراین چیز ها نمیباشد تامردم مجال اعتراض یابند بلكه حکم حرمت به صحت و صداقت حصر گردیده و بر بطلان ضد این حکم اعلام شده است یعنی این مسئله كه این چیز هارا خداوند (ج) بر شاما حرام گردانیده امر واقعی ویقینیست و هیچگاه احتمال مخالفت درآن نبوده حلال پنداشتن آن باطل است .

جواب دوم این است که حصر حکم حرمت درین اشیاء تسلیم شود اما به صورت اضافی یعنی مخصوص به اشیائی باشد که مشرکان از طرفخود بر خویش حرام ساخته بودند (چون بحیره \_سائبه و غیره) که بعداً به تفصیل می آید ، مطلب این است کهما تنها خود مرده و خنزیو و غیره دا بر شما حرام گردانیده بودیم شما به تحریم و تعظیم سائبه و غیره نیسز قایل می باشید \_ این مسئله از جانب شما محض افتر است ،در حر مت درندگان و حیوانات خبیثه مشرکان نزاع نداشتند پس این حصر بملاحظهٔ آن حیوانات است که مشرکان به خلاف حکم الهی (ج) از خود حرام گردانیده بودند \_ این مسئله به سائر حیوانات علاقه ندارد که مجال اعتراض باقی ماند .

فَهُن ا ضُطَّرٌ غَيْرُ بَاغٍ وَلَا بِسِمْرَهُ بَاغٍ وَلَا بِسِمْرَهُ بِيعِده و نه علم كنده و نه عكل عكل الشم عكليك الشم عكليك الشم عكليك المنامى نيست برآن ازحد تجاوز كننده بس منامى نيست برآن

تفسیو: این چیزها حرام است ولی اگر کسی از گرسنگی به ملاکت رسد دراضطرار وبیچارگی مجاز است که آنرا بخورد بشرطیکه نا فرهانی نکند واز حد نگذرد ــ نافرمانی آنست که قبل از آنکه مضطر شود و بیچاره گردد ازین اشیاه بخورد واز حددرگذشتن آنست که فزونتر از حاجب بخورد بلکه چندان بخورد که از گرسنگی نمیرد

#### اِنَّ اللَّهُ عَفُورُ رَّحِيمُ اللهُ عَفُورُ مَ حَيمُ اللهُ مَر اللهُ خدا نهايت بغشاينده بسيادمهو باناست

تفسیر: الها! توبسیار بخشاینده نی – توکه از هرگونه جرایم عباد خویش درمیگذری چنین بندگان مضطر و بیچاره را چگونه نه بخشی – خداوند (ج) بر بندگان خود بس مهربان است که ایشان را در حال بیچارگی واضحاً اجازه داد تا بهر صورتی که توانند خویشتن را نگهدارند – چه در حال اضطرار حکم اصلی ممانعت ازایشان برداشته شده ورنه حضرت مالك الملك حق داشت که بر بندگان خویش فرمان میداد و میگفت اگر زنده بمانند یانه از فرمان او سر باز متابند.

درینجا یک شبهه پدید میآید: \_ آنانیکه از گرسنگی بجان میآیند وحواس خویش را میبازند محال است که اندازه و مقدار سندرمق را نسکهدارند وافزون از آن تخورند \_ اندازه نگهداشتن دراین حال اگر محال نباشد حتماً دشوار می باشد خدا این مشکل را به ارشاد (اناله عقور رحیم)سهل گردانید.

بقرة

## اِتَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا اَنْزَ لَ اللَّهُ اللَّهُ الْزَلَ اللَّهُ اللَّهُ مَرْنَيْنَهُ مَا اَنْزَلُ اللهُ عَسانِيكَ مِيوشِنَد تَنْجُورًا فِروفُرسَادهاستخدا

مِنُ الْكِتْبِ

تفسیو: احکامیراکه خدا(ج)درکتاب آسمانی راجع به حلال و حرام فسرو فرستاده بود یهود پنهان کردند واز خویشتن درآن تصرفاتی نمودند، از آن کاستند وبرآن افزودند \_ یا چنانچه درآیت سابق ذکرشد یهود نعت حضرت محمد (ص) راکه درتورات بود کتمان نمودند و تبدیل کسردند . این هردو کار گناه بزرگ است زیرا مطلب آنها این است کهدر نتیجهمردم از راه حق و هدایت باز مانند وهمه در گمراهی باشند \_ حال آنکه خداوند (ج) کتاب و پیغمبر خویش را برای هدایت مردم فرستاده اینها با خدا (ج) مخالفت ورزیدند ومردم رادچار گمراهی و بیدانشی نمودند .

#### و یشترون به تمنا قلیلا <sup>۷</sup> و می ستانند عوض آن بهای آنده

تفسیو: به نافرمانی خدا (ج) و گمراهی مردم اکتفا نکردند کسانیراکه گمراه می ساختند بجای کتمان حقاز آنها رشوت میستانیدند و آن راهدیه نذرانه و شکرانه می نامیدند، چونخوردن این اشیاء ازخوردن مرداروخنزیر بدتراست کیفر این کردار شنیع نیزشدیدتر میباشد این واقعه بعدا به تفصیل ذکر میشود.

۲

تفسیو: این مال ظاهرآبایشان گوارا و لذید می نماید اما در حقیقت آتشیست که در شکم های خودفرومی برند مانندطعام لذیدی که بسزهر قاتل آمیخته باشد هنگام خوردن لذت دهد و چون در شکم فرو رود بسوزاند

#### وَلا يُكَلِّمُهُمُ اللّٰهُ يُومُ الْقِيمَةِ وَلا يُكَلِّمُهُمُ اللّٰهُ يُومُ الْقِيمَةِ وَ سَعْنَ نَعُويِد بايشان خدا در دوز قيامت

تفسیر: دراینجا میتوانند اعتراض کنند که از آیات دیگر معلوم می شسود در محشر خدا (ج) به کافران نیز خطاب می فرماید \_ اما پاید دانست که دراینجا مراد از سخن نگفتن آن است که بلطف و مهربانی با کافران سخن نمی گوید بل به طور تخویف و تهدید و وعید و تذلیل به آنها سخن میراند و خطاب میفرماید چنانکه این خطاب و کلام دراندوه ایشان می افراید \_ یا خدا خود بایشان سخن نمیکوید و کلام پروردگار که در دیکر آیات ذکر شده بوسیله فرشتگان عذاب می باشد .

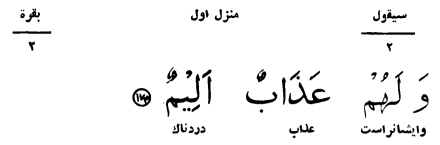
فایده: از تهدید (لایکلمهمالله) برمی آید که تبنا و دوستی خدا بردل های هرکس بس راسخ و استوار است ، اکنون پدیدار نمی گردد ، ماننداخگری در خلال خاکستر پنهان می باشد ـ روز رستاخیر همه موانع دور شود و رشعلهٔ تمناء الهی (ج) کاملا آشکار شود ۱۰ گر چنین نباشد یعنی بجای تمنا و محبت کینه و دشمنی در دلها استیلا نموده باشد پس تهدید باین منال که کسی دشمن خودرا از نا خورسندی و اعراض خویش میترسا ند امر زاید و بیهوده می باشد .

اعراض محبوب درنگاه عاشقان شیدا جانگدازاست نهدر دیده دشمنان از سخنان فوق ثابت است که و قیامت سینهٔ هرکسی به عشق خداوند (ج) چنان معلو میاشد که عدم التفات الهی از آتش دوزخ سوزنده تر وجانگدازتر معلوم میشود.

#### وَلا يُزكِّينُهُم اللهُ

وياك نكرداند ايشانرا

تفسیر: مؤمنان هرقدر کناه کرده باشند دریک مدت معین در دوزخمیمانند از جرایم باك میگردند ، وبه جنت فرستاده می شوند برعکس کافران همیشه به دوزخ می باشند و هیچگاه شایسته پاك شدن و سیزاوار دخول به شدت نمی باشند کافران برحسب شرك خویش شبیه اشیاء تجس العین اند که تجاست از آنها به هیچ صورت زوال نمی پذیرد و مسلمانان گناه گار مانند اشیاء طاهرند که برآن تجاست افتاده باشد و زایل شده پاك گردد.



تفسیر: فی الواقع عذابی شدیدتر ازاین نمی باشد ، نه تنهاظاهر جسم باطن آنرا نیز میسوزد \_ محبوب حقیقی ناخوشنود می گردد وازآن مصیبت جانکاه ابداً رستگاری نصیب نمی باشد . نعوذبالله .

تفسیو: این مردم حقیقتاً باین جزالایقند زیرا خود مایهٔ رستگاری راضایع نبود: وضلالت رابجای هدایت پسندیدند ، اسباب آمرزش را گذاشتند واسباب عذاب را منظور نبودند .

#### 

تفسیو: برضای خویش موجبات دخول آتش را اختیار می نمایند به آتش محبوب دلیسند ایشان است چندان که جان ومال خویش را میدهند و آنرا می ستانند و رنه همه میدانند که بر عذاب دوزخ چگونه صبر میشود.

فِي الْكِتْبِ لَفِي شِقَاقِ 'بَعِيْدِ اللهِ لَا عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیر: کمراهی را بهجای هدایت وعذابرا عوض آمرزش خریدن و یا باعث فرود آمدن عذابهای مذکوره برایشان ، آن است که با کتاب خدا مخالفت ورزیدند کتابی که خداوند آنرا براستی فرود آورده ، در احکام ومسایل آن هر نوع اختلاف نمودند به جادهٔ خلاف ودشمنی رهسپارشدند خلاف بزرگ کردند یا از طریقحق دور شدند وشاید چنین باشد که چون دعوای شکیبائی آنها برآتش بداحتاً بلطل است از کلمهٔ دفالی تا آخر به باسخ آنها اشاره گردیده فافهم .

لَيْسَ الْبِرَّ اَنْ نَـوَلُّو الْوَجُو الْمُحَدِّ الْكُمْ نيست تنهانيكوكادى كه بغزدانيد دوهاى خويش دا

قِبَلَ الْهُشُرِقِ وَالْهُغُرِبِ

تفسیر: هنگامیکه یهبود و نصباری آیات سابق را در نکوهش خویش شنیدند گفتند ، چندین اسباب هدایت و آثار مغفرت در خویش داریم ، ما بسوی قبله رو می آوریم ، قبلهٔ که بتوجه آن ما مور یم برطبق حکم خدا بسوی آن نماز میخوانیم ، نمازیکه بهترین عبادت هااست باایس همه چگونه سزاوار عذاب باشیم خداوند اندیشهٔ ایشان را چنین تردید می نماید آن خیر عظیم کهمایهٔ هدایت ومغفرت می باشد این نیست که تنها شما هنگام ادای نماز سوی مشرق ومغرب رو گردانید و بدیگر اعتقا دات واعمالیکه لازم است اعتنائی نداشته باشید .

وَ لَكِ نَ الْبُرِ مَنُ امْنَ بِاللّهِ وَ لَيْنَ الْبُلُو مَنْ الْمُنَ بِاللّهِ وَ لَيْنَ اللّهِ وَ لَيْنَ اللّهِ وَ اللّهُ اللّهُ اللّه

منزل اول وَالنَّبِيِّنُ وَالنَّى الْهَا لَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرْبِي وَالْيَتْلِي وَالْمُسْكِيْنَ وَابْنَ السّبِيلِ وَالسّا يَلِينَ وَفِي الرِّ قَابِ و سوال کنندگان را و خرج کنددر خلاصی ار دنها وَأَقَامُ الصَّلُوةَ وَانْتَى الزَّكُوةَ \* وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِ هِمْ إِذَا عَاهَدُوا اللَّهُ وَالصِّيرِيْنَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالظُّرَّاءِ (وخاصمیگردانیم) صبر کنندگاندا در وو قت

تفسیو: خیری که سرمایهٔ هدایت ومغفرت شود آنست که انسان به خدا (ج) وروز قیامت و به تمبران از دل ایمان بیاورد و به ایشان یقین کند و باوجود محبت ومیلی که بمال دارد آنسرا

علاوه برزکوة به خویشاوندان و کودکلن پدرمرده – به بینوایان و مسافران وسایلان نیارمند ربیچاره بدهد ، دررهانید نردن هایعنی درزاه نجات مسلمانانیکه کافران آنهارا به ظلم محبوس کرده باشند یابرای تخلیص مقروض از چنگ قرضداریا بغرض آزادی غلام و تخلیص مکاتب صرف کند نمازرا به خشوع و نیاز بر پادارد ، از نقره و طلاه و هر نوع متاع بازرگانی زکوة بدهد – بعهد خود استوار باشد ، چون بینوائی و تهی دستی روی آرد و هنگامیکه بیماری و مصیبت طاری شود، دروقت خوف و آنگاه که آتش جنگ مشتعل شود خویشتن را نبازد ، ثبات و استقلال را از دست ندهد و و خون بهود و نصاری (چنانکه در آیات قرآن ذکر شد ) ازین عقاید و کردار اخلال می نمودند بنا بران افتخار شان بر اینکه تنها جانب قبله توجه دارند و خویشتن را بر هدایت مستقیم می پندارند و شایسته آمرزش دارند و خویشتن را بر هدایت مستقیم می پندارند و شایسته آمرزش می شمارند افتخار بیجا و بیهوده است اگر آنها بر اعتقادات و اخلاق و اعمالیکه دراین آیت به تفصیل ذکر یافته استواری نگردند ، تنسهابه استقبال قبله هدایت نمی شوند و از عذاب الهی (ج) رستگاری نمی یابند .

أولَّعَكَ الَّذِينَ صَلَ قُولًا أَن عَروه أَنانند عمراستاند (دردعواي نيكوكاري)

و أو لَآعِكَ هُم الْهُتَّقُونَ اللهِ وَ أَو لَآعِكَ هُم الْهُتَّقُونَ اللهِ وَ أَن مَروهُ خاصايشان يرهيز كادانند

تفسیر: کسانیکه باین عقاید واعمال واخلاق موصوفند این اشخاص در اعتقاد وایمان ودین خویش صادق ودر قول وپیمان خود مستحکم ودراخلاق واعمال ، پارسا وپرهیزگارند یا از جرایم و چیز های بدمحثرز اند یا از عذاب خدا برکنار میمانند - آنچه اهل کتاب دربارهٔ خویش کمان دارند چگونه درست شود در حالیکه هیچیك ازین صفات درایشان پدید نمیباشد.

يَّا يُّهُا الَّذِينُ الْمَنُوا كُتِبُ الْمُنُوا كُتِبُ الْمُنُوا كُتِبُ الْمُنْوَا الْمُنْوَا كُتِبُ الْمُنْوَا كُتِبُ الْمُنْوَا كُتِبُ الْمُنْوَا الْمُنْوِلِينَا الْمُنْوَا الْمُنْوا الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِقِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِقِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِقِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِقِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِقِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُنْفِي الْمُعِلَّالِمِ الْمُعِلَّالِمِي الْمُعْمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلَّالِمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمِنْفِي الْمُعْمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلَّمِ الْمُعْمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلْمِ الْمُعْمِي الْمُعْمِي الْمُعْلِمِ الْمُعْمِلِمِ الْمُعِلَمِ الْمِ

بعره ۲

## عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْقَلْمُ الْعُلِي الْقَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ ا

تفسیر : یهود و عرب در دورهٔ جاهلی قواعدی وضع نموده بودند که برطبق آن شخص آزادی راکه از طبقات پست میبود بجای غلام شرفاء ومرد را بجای زن ودو شخص آزاد رادرعوض یك شخص آزاد قصاص مینمودند. خداوند دراین آیه فرمود ای مؤمنان! مابر شما دربارهٔ کشتگان برابسری و مساوات رافرض گردانیدیم معنی لغری قصاص مساوات است قانونیسکه شما وضع کرده اید ، کهمیان شریف ووضیع امتیاز می نهید اساساً لغو است مردم در زندگی برابرند بینواباشند یاامیر ، شریف باشند یاوضیع دانشمند باشند یابیدارده و کودك ، تندرست دانشمند بابیدار محتضر ، سالم الاعضا باشند یا کور ولنسک هیچگونه تفاوتی ندارد .

قایده: درآیهٔ اول اصول اعمال نیکو و بر ذکر شد ، اعمالیکه بنیان مدایت و مغفرت برآن بود و به آنطرف اشاره شد که اهل کتاب ازینها بهره ندارند و تصریح گردید که جزبه این خوبی ها نیز هیچکس درامور دیس راست و پرهیزگار شمرده نمیشود مصداق این امر مسلمانان میباشند نهاهل کتاب ، و نه جاهلان عرب ، خدا از همه اعراض کرده خاص اهل ایمان را مورد خطاب قرار میدهد و فروع مختلف نیکی و بر یعنی عبادات بدنی ومالی و معاملات مختلفه را به انسان تعلیم میدهد و وخاطر نشان مینماید که این فروع را کسی می تواند بجا آرد که براصول متذکرهٔ سابق راسخ و پایدار باشد ، دیگران شایستهٔ این خطاب نیز شناخته نشدند زیرا سخت باعث عار آنها میشود ماکنون مراد ازین احکام فرعی که به تفصیل بیان میشود حقیقتاً هدایت و تعلیم اهل ایمان است اما گاهی ضمنا و گامی تعریضاً به نقایص دیگران نیز تنبیه میشود چنانچه در «گتب علیگم القصاص فی القتلی» اشاره شد که یه و دو امثال آنها راجع به قصاص قانونی و ضع کرده اند که ایجاد بی اساس خود آنها ومخالف احکام الهی

از مطالب فوق آشکار گردید که آنها از اصول متذکره به کتاب هاوپیغمبران بطور صحیح ایمان ندارند ، به عهد خدا و فانکردهاند و هنسگام و ر ود مصایب و نوایب صابر و شکیبا نبودند ورنه و قتیکه یکی از نزدیسکان عزیز ایشان کشته می شد چنین جنزع نمیسکردند و در پسی هنوای نفس نمی شدند ، فرمان خدا وارشاد انبیاه واحکام کتاب را نمی گذاشتند و به کشتن بی گناهان امر نمی دادند .

اَ الْحُدُّ بِيا الْحُدُّ ب آذاد بمعوض آذاد تفسیر: این توضیع مساوات است ، مساواتی که در بارهٔ آن حکم صادر گردیده مطلب ایناست کهدرخون هرمرد آزاد تنها همانمردآزاد کشته میشود که قاتل باشد نه چنانکه در قصاص آن از قبیلهٔ قاتل هرچه اتفاق افتاد دوتن یا بیشتر ازآن را بجای یك تن بهقتل برسانید .

### وَالْعَـُبِدُ بِالْعَـُبِدِ

تفسیو: در عوض هرغلام آن غلام قصاص میشود که قاتل باشد نه آنکه درعوض غلام شرفاء قاتل اصلی را به علت اینکه غلام است بگذارند ودرعوض آن مرد آزادی را از طبقهٔ پست به سببی که غلام آنها را قتل نموده بکشند.

## وَالْأُنْثَى بِالْأُنْثَى الْمُ

تفسيو: درقصاص هريك زن تنها همان زن كشته ميشود كه قتل نموده نهاينكه در قصاص زن شريف انسب قاتله را به علتيكه از طبقة پست است بگذارند و به جاى آن مردى رااز آن طبقه به قتل آرند \_ خلاصه آزاد گان برابر آزادگان وغلامان مساوى غلامانند .درنفاذ حكم قصاص مساوات رعايت شود \_ تجاوزى كه اهل كتاب و جاهلان عرب ميكردند ممنوع است . فايده : \_ باقى ماند اينكه : \_ اگر آزادى غلامى را ومردى زنى را بكشد قصاص ميشود يانه ؟ اين آيه كريمه از توضيح اين مسئله ساكت است بناء ائمه درآن مختلفند امام ابو حنيفه (رح) نظر به آيه «ان النفس بالنفس» وحديث «المسلمون تتكافؤ دهاءهم» در هردو صورت قايل به قصاص است خنانكه قوى و ضعيف \_ تندرست و مريض \_ معنور و غير معنور وامثا ل چنانكه قوى و ضعيف \_ تندرست و مريض \_ معنور و غير معنور وامثا ل در قصاص مساوى قرار ميدهد \_ بشرطيكه مقتول غلام شخص قاتل نباشد در قصاص مساوى قرار ميدهد \_ بشرطيكه مقتول غلام شخص قاتل نباشد در انزد امام ابوحنيف (رح) وى از حكم قصاص مستثنى است اگر مسلمانى كافر ذمى را به قتل رساند قصاص ميشود نزد امام ابوحنيفه (رح) مسلمانى كافر ذمى را به قتل رساند قصاص ميشود نزد امام ابوحنيفه (رح) امام هيچكس دربين مسلمان و كافر حربى حكم به قصاص ننموده است .

#### فَهُنُ عُفِي لَهُ مِنُ أَخِيهِ شَيْ فَاتِّبَاعٌ

(پس) کسیکه معافشد اورا ازطرف برادرشچیزی(پس)حکماوطلب کردناست

#### يالْمُعُرُوفِ وَ أَكَا ءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ

بوی ازطرفقاتل به نیسکوئی موافق دستور (نیك) و اداكردن

تفسیر : اگر بعضی از ورثهٔ مقتول هم ازخون بگذرند قاتل به قصاص محکوم نمیشود درآین صورت باید معلوم کرد که ورثه چگونه از خیون گذشته آند آیا بدون معاوضهٔ مالی خاص به نیت تحصیل ثواب \_یابادای ديت شرعي واخذ يك مقدار مال بطور مصالحه خوشنود شده اند و فقط از قصاص گذشته اند در صورت اول قاتل از مطالبه ورثه بکلی فارغمیشود در صورت دوم بر قاتل است که پول معاوضه را بدون کمی ودرنگ به ممنونیت و خوشی تادیه کند .

#### 1 - 22 - w w 2 a 4 2

ازجانب پروردگارشما و مهربانیست این حکم آسانیست

تفسیر : خداوند به قتل عمد شما را در قصاص ودیت و عفو مخیر کردانید این امر از طرف پروردگار و مالك شما بهر دو جانب یعنی به قاتلووارثان مقتول مهربانبي و سلهولت است اين مرحمت دربارهٔ ملل گذشته ر عايت نشده بود ، بریمود خاص قصاص و بر نصاری تنها دیت یاعفومقرر بود .

فَهُنِ اعْتُدَى يَعْدُ ازین (پس)اوراست

دردناك

تفسیو: پسازین آسانی و ممهربانی همم اگر کسی به قانسون الهی (ج) مخالفت کرد و آئین جاهلیت را متابعت نمود و یا قاتل را بعد از قسبول دیت کشت درآن جهان بوی عذاب شدید است یا اکنون درایس جسهان كشته ميشود.

وَ لَكُمْ فِي الْقِصَاصِ

#### يًّا ولي الْأَلْبَابِ الْكَالِبِ الْمُنْدَانِ الْمُنْدَانِ

تفسیر: حکم قصاص اگر چه به ظاهر سندگین و دشوار بنظس آید اما دانشمندان میدانند که این حکم سبب زندگانی عظیم است زیرا از بیم قصاص مردم از کشتن همدگر خود داری می نمایند و قاتل و مقتول هردو مامون می مانند واز ترس قصاص اقوام آنها نیز خون ریزی و فساد نمیکنند ، مطمئن و مصون می باشند ، درمیان عرب همیشه قاتل را از غیر قاتل امثیاز نمیکردند هر که به چنگ ورثهٔ مقتول از قبیلهٔ قاتل می افتاد کشته می شد ودر اثر یك خون از طرفین چندین تن تلف می شدند \_ در صور تیکه قاتل قصاص شود طبعاً این قدر خون ریخته نمیگردد \_ وجانها ضایع نمیشود ومیتوان چنین معنی نیز کرد که قصاص دربارهٔ قاتل حیات اخروی واطمینان

#### لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ٠

تفسیر: بهخوف قصاص از قتل نفس بپرهیزید \_ یا به علت قصاص خویشتن از عداب آخرت باز دارید یا چون حکمت قصاص رادانستید از

خویشتن را از عذاب آخرت باز دارید یا چون حکمت قصاص رادانستید از مخالفت آن یعنی ترك قصاص اجتناب ورزید .

كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِنَّ حَضَرَ أَحَلَكُمْ الْمُورَدُهُ الْمُورُدُهُ الْمُلَكُمُ الْمُلَالِمُ الْمُلَكُمُ الْمُلَالُةُ الْمُلَالُةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْم

سيقول منزل اول المنتقب المراق المنتقبين المراق المنتقبين المنتقبي

تفسیو: حکم اول دربارهٔ قصاص بود که راجع به نفس متوفیست حکمدوم دربارهٔ مال متروکهٔ اوست این حکم شرح آن کلیات است که در «وآتی المال علی حبه فوی القربی» ارشاد شده بود بر حسب رواجی که درآن وقت میان مردمان شائع بود تمام مال متروک متوفی به زوجه واولاد آن بلکه تنها به پسران وی داده میشد مادر و پدر و سایر خویشاوندان از آن محروم بودند دراین آیت حکم شد که مال مترفی بر طبق حقوق قرابت وبر اساس عدالت به پدر ومادر ودیگر خویشاوندان او داده شود و صیت بر شخص قریب الموت راجع به ترکه موافق این اصل فرض گردید ، اما ایس و ضیست تا وقتی فرض بود که آیهٔ میراث نازل نشده بود منگامی که در سورهٔ نساه احکام میراث فرود آمد و خداوند حصهٔ تمام افراد را خود معیس کرد و فرضیت و ضیت ساقط شد ودیگر احتیاجی به آن باقی نماند و اکنون وصیت مستحب است مگر برای وارث و صیت جایز نیست وباید و صیت از ثلث ترکه زیاد نباشد اما در صورتیکه قرض وودایع داشته باشد درآن حال نیز بروی فرض است که وصیت نماید .

فَهُنَ بُكَّ لَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنْهَا يَسِمِهُ فَإِنْهَا يَسِمِهُ فَإِنْهَا يَسِمِهُ فَإِنْهَا يَسِمِرتُهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ يَنَ يَبَدِّ لُونَهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَنَ يَبَدِّ لُونَهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَنَ يَبَدِّ لُونَهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ يَنْهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّه

تفسیو: هرگاه متوفی براساس حق وانصاف و صیت نمود و تادیه کنندگان به تعمیل آن نپرداختند برمتوفی کناهی نیست وی فریضه خویش راانجام داده گنهکار کسیست که وصیت را اجرا ننماید بدون ریب خدا سخنانهمه را میشنود و بر نیتهای همه آگاهست .

تفسیر : هرگاه کسی دربارهٔ وصیت متوفی به شبهه افتاده و یا دانست که وی به کدام علتی سنهو و یاخطا نموده یا بناحق جانب یکی را رعایت کرده وياً عالماً وعامداً مخالف حكم خدا(ج) وصيت نموده است ـ اكراين كس دربین ورثه بر وفق احکام شرع مصالحه نماید بروی گناهی نیست اینگونه تبدلات در و صیت جائز بل افضل است .

7

هر آئینه خدا بسیارآمرزنده نهایت مهربان است

تفسیو : خدای مهربان که آمرزنده گنهگاران است کسی راکه بهحـق و اصلاح می پردازد و همهٔ مردم را از فتنه ها نگه میدارد در مرتبهٔ نخستین مورد بخشایش قرار میدهد و چنین نیز میتوان گفت که خدا (ج) آمرزنامهٔ وصيت كنندگان است ، آنانكه اولا وصيت ناجائز كردند وبعد ها چـون بخطای خویش دانستند درزندگی از آن باز کشتند .

يَ اللَّهِ الَّذِينَ الْمَنُو اكْتِبَ عَلَيْكُمُ ايمان آورده ايدفرض كردانيده شد برشما الصِّيَامُ كَهَا كُتِبُ عَلَى چنانكەفرضكردەشىدە

پیش از شما بودلد

تفسیر: این حکم دربارهٔ روزه است – روزه از ارکان اسلام می باشد، به مردم تن پرور که پیروان هوس و بندگان هوای نفسند روزه دشوار مینماید ازاین جهت دربیان الفاظ آن تاکید و اهتمام ذکر شد – حکم روزه از روزگار آدم تا ایندم بلاانقطاع جاری و نافذاست اگرچه در تعیین ایام آن اختلافی بوده باشد برای اینکه حکم صبر و شکیبائی که در اصول سابقه ذکر شد بدرستی نفاذ یابد – روزه رارکن مهم و عمل اساسی و بر طبق حدیث نیمه صبر قرار دادند .

## لَعُلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ لَكُلِّكُمْ مِنْ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّالِمُ الللِّهُ اللَّالِمُ اللَّالِي الللِّهُ الللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللِّهُ الللْمُعِلَّا اللَّالِ الللَّالِي اللللِّهُ اللَّالِمُلِمُ الللِّلِي الللِّلِي الللِّلْمُلِلْمُلِمُ الللِّلِ

تفسیر: بوسیلهٔ روزه نفس شما به ترك لذات و خواهشات خومی گیرد آنگاه شما میتوانید از لذاید و آرزوهای که شرعاً حرام است نفسهایخودرا باز دارید روزه از توانائی و شهوت نفس می کاهد شمارا پارسا و پرهیزگار بارمی آرد و درروزه گرفتن بزرگترین حکمت آنست که نفس سر کش اصلاح شود و اجرای احکام شرع که برنفس دشوار و گران می آید سهل گردد و تاشما پرهیزگار شوید و باید دانست که درایام رمضان بر یهود و نصاری نیز روزه فرض شده بود چون برزای خود درآن تغییر و تبدیل نمودند «تعلیم تتقون» برایشان تعریض است و مفهوم آن این است که ای مسلمانان از فرمان او سرباز متابید یعنی بسان یهود و نصاری دراین حکم الهی (ج) خللی وارد منمائید.

#### آیامًا مَعُدُورَاتٍ ط روزهدرروزهای شمرده شده است

تقسیو : روزی چند که بسیار نمی باشد روزه گیرید ــ مراد ازماه رمضان است که در آیهٔ آینده ذکر می شود .

تفسیو: باوجود قلت ایام درآن سهولت هانهاده شده بیماری که دوزه بران دشوار باشد ویامسافر به ناگرفتن روزه مختار است بدوزهای که میخورد ازروزهای رمضان بهشمار آن در روز های دیگر غیر از رمضان روزهٔ خودرا تکمیل کند چه مسلسل چه به تفاریق.

وَعَلَى اللَّذِ يُنَ يُطِيقُو نَهُ فِلْ يَهُ لَيُهُ لَكُ فِلْ يَهُ وَعَلَى لَهُ وَ لَكُ لِيهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

طعام مشكينٍ الم

تفسیو: مطلب این است که کسانیکه روزه گرفته می توانستند چوندراول عادی نبودند روزهٔ مسلسل یکماه برآنها نهایت دشوار می آمد خداوند(ج) برای سهولت آنها فرموده اگرچه شما عذری مانند بیماری و سفر ندارید بنابر عدم عادت روزه برشما دشوار می آید مخیرید که روزه بگیرید یا عوض آن را دهید یعنی به جای یک روز یکی از مساکین محتاج را دو و قت از طعام سیر نمائید بدین وسیله یک تن از شما که طعام یک روز خود را بدیگری می بخشد مانند آنست که یک روز خویشتن را از خوراك بازداشته است وگویا فی الجمله باروزه مشابهتی بهم میرسد اما وقتیک مردم بروزه خو گرفتند این اجازه منسوخ شد در آیت آینده بیان می شود - بعض اکابر از طعام مسکین صدقه فطر را نیز مراد گرفته اند ازین برمی آید کسانسی که بتوانند فدیه دهند آنها باید مقدار خوراك یک مسکینرا باو بدهند . مقدار آن شرعاً ازگندم نیمصاع واز جو یک صاع کامل می باشد -(۱) بر طبق مقدار آن سحنان مجازاند که روزه گیرند یابه فدیه اکتفا ورزند و روزه حکم قطعی نیست این کسان یا دین ندارند یا بی دانشند

<sup>(</sup>١) يك صاع بوزن كابل تقريباً هفتونيم پاو ميشود.

تفسیر :اگر به یك مسكین ازخوراك یك روزه بیشتر دهد یاچندین مسكین راخوب سیر نماید بهتر است وخیر بسیار درآن می باشد .

تفسیو: اگر شما فضیلت روزه را بدانید وبرحکم ومنافع آن آگاه شوید به شما واضع میشود که گرفتن روزه نسبت بدادن فدیه بار بار بهتر است شما به روزه استوار باشید \_ ودرین امر فرخنده تقصیر مکنید.

تفسیر: درحدیث وارد است که صحف ابراهیم تورات انجیل همه درماه رمضان فرود آمده قرآن کریم نیز مجموعاً درشب بیستوچهارم این ماه ازلوح محفوظ به آسمان اول نازل کردیده ازآن پس برطبق کوانف اوضاع حوادث اندك اندك بحضوت پیغمبر صلی الله علیه وسلم فرود می آمد درمر رمضان قرآن منزل را جبریل بعضور پیغمبر صلی الله علیه وسلم به تکرار می خواند از تمام این حالات فضائل رمضان و مناسبت و خصوصیت آن با قرآن نیك واضع شد تراویح درین ماه مقرر شد تادر خدمت قرآن اعتمام والتزام شود مردم از مطالعه تمام کلام مقدس الهی (ج) راه اساسی وصحیح را دریابند وطرق سودمند واصول روشن را تعقیب کنند.

## فَهُنُ شَهِدً مِنْكُمُ السَّنَهُ وَلَيْصُهُ السَّنَهُ وَلَيْصُهُ السَّنَهُ وَلَيْصُهُ السَّنَهُ وَلَيْصُهُ السَّنَاءُ وَلَيْصُونُ السَّنَاءُ وَلَيْسُونُ السَّنَاءُ وَلَيْسُونُ السَّنَاءُ وَلَيْسُونُ السَّنَاءُ وَلَيْسُونُ السَّنَاءُ وَلَيْسُونُ السَّنَاءُ وَلَيْكُمُ السَّنَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ الْسَاءُ وَلَالِمُ السَّلِي السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلِي السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلِي السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلِي السَّلِي السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلِي السَّلِي السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَيْسُونُ السَّلَاءُ وَلَالِمُ السَلِيمُ السَلَّلِي السَلْمُ السَلَّلَةُ الْمُنَاءُ وَلَالِمُ الْمُعُلِمُ السَلِيمُ السَلِيمُ السَلِيمُ السَلِيمُ السَلِيمُ السَلِيمُ السَلِيمُ السَلَّلَ السَلَّلَةُ السَاءُ السَلِيمُ السَلَّلَةُ السَامِ السَلِيمُ الْمُلْمُ السَلِيمُ السَل

تفسیو : هنگامیکه شما از فضائل عظیمی کهدرین ماه مبارك مخصوص گردیده آگاهشدید بورود آن روزه ضرور بگیرید اجازهٔ موقتی فدیه که بغرض سهولت ابتداء شده بود موقوف قرار داده شده .

تفسیر: ازاین حکم عام چنان برمی آمد که شاید برای بیمار و مسافر نیز به افطار و قضاء اجازه باقی نمانده باشد یعنی مانند کسانی که می توانندروزه بگیرند واز افطار ممنوع شده اند بیمار و مسافر نیز از افطار ممنوع قرار داده شده باشند پس درباب بیمار و مسافر دوباره توضیح شد که ایشان به قرار سابق بافطار درماه رمضان وقضای آن بروز های دیگر مجازند.

### و لَعَلَّكُمْ نَشْكُرُونَ اللهِ

تفسیو: درحکم کرفتن روزه بماهرمضان دراجازه افطار مریض ومسافر نسبت به عذر دروجوب تکمیل روزهای قضا شده بروزهای دیگر چه مسلسل چهمتفرق درتمام اینها مطلب اول آنست که برشما آسانیورعایت باشد ودشواری رفع گردد واین نیزمنظور استکه شماروزهای قضاء شده را تکمیل کنید تا از ثواب محروم نمانید واین نیز در نظر استکهشما باین راه خیر ورشد آگاه شوید وعظمت الهی (ج) را اظهار کنید و نیزشما در شکر این نعمت ها درجرگه شکر گذاران داخیل شوید ، چه عنایت و رحمی است از بارگاه خدا که چون روزه عبادت سودمندی رابما فرض گردانید ، درآوان رنج ومشقت آسایش و سهولت مارا درنظر داشت ودر هنگام فراغ طریق جبران و تهافی آنرا بماآموخت .

و إن اسالك عباري عننى فاتينى فاتينى فاتينى فاتينى و منعلميكه بيرسند ترا بندمانمن ددباردمن بسرهرآئينهمن و منعلميكه بيرسند ترا بندمانمن دعلى الله اع النهاع إن الزديعم اجابت مى عنم دعلى طلب منندموا وقتيعه كي عبان لا فلكست جيبو الي الى الى الى الى الى الى الله قبول منند مرا بس بايد قبول منند مرا بس بايد قبول منند و كنند و كنند و لي و بايد ايمان آوند بمن تاريشان براه نيك آينا.

تفسیر: بقرار احکام اولیه مردان می توانستند دراوایل شبههای رمضان بخورند وبنوشند و نزد زنان خویش بروند اما بعد ازخواب از تمام آنها ممنوع بودند \_ بعض مخالفت ورزیدند و بعد ازخواب بهزنان خویش نزدیك شدند سپس بحضور حضرت پیغمبر آمدند و به گناه خویش معنرف گشتند و ندامت كردند و دربارهٔ اجابت توبهٔ خویش از حضرت وی پر سش نمودند

درنتیجه این آیه فرودآمد (۱) که توبهٔ شما شرف قبول یافت و تاکیدشد که احکام خدارا اطاعت نمائید \_ حکم سابق رامنسوخ بشناسید \_درآینده تمام شبهای رمضان پیش از صبح صادق خوردن و نوشیدن وغیره بشما حلال است ، ذکر آن در آیت مابعد می آید .

دراثر این قرب واباحت واجابت مهربانی و آسانی که در آیهٔ سابق بر بندگان شده بود نیز بخوبی تاکید گردید ، علتربط چنین نیز مستوان شد : درآیهٔ گذشته حکمبودکه عظمت وکبریائی خدارا بیان کنیدیعنی از حضرت پیغمبر (ص) پرسیدند کهاگر پروردگار ما دوراست بلنددعاکنیم واگر نزدیك است آهسته مناجات نمائیم \_ آیهٔ فوقدرین باره فرودآمد که خدا (ج) نزدیك است سخنان آهسته و بلند رامیشنود بلند گفتن تکبیر دربعضی مواقع بدیگر وجه است نه اینکه خدا (ج) سخنان آهسته راشنیده نمی تواند .

# أحِل لكم ليكة الصّيام الرّفَثُ علال عرده شد بشما شب دوزه معابطت (جماع) اللحي نِساً يُكمُ ط

تفسیو: در شبهای رمضان کهبعدازخواب خوردن نوشیدن مباشرت بازن حرام بود آسان کردهشد اکنون هروقتشب کهبخواهیدبا زنان خویش مباشرت کرده میتوانید.

### مُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَ أَنْتُمْ لِبَاسُ لُهُنَّ الْمُنَّ لَهُمُنَّ الْمُنَّ لَهُنَّ اللهُ الله

تفسی : مقصد از لباس منتهای آمیزش واتصال است یعنی چنانکه لباس بابدن متصل وچسپیده می باشد مرد وزن باهم آمیزش واتصال دارند .

## عَلِمُ اللّٰهُ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَا نُونَ دانسته خدا هرآئينهشما (بوديدكه) خيانت ميكرديد

(۱) ممکناست حضرت علامه شیخالهند مرحوم نظر به تتبع وسیعی که داشتند این مسئله را درکدام جامطالعه کرده باشد ولوکه بهمطالعهٔ مانرسیده. (هیئت علمی) أنفسكم

ب نفسهای خود

تفسیل : مراد ازخیانت بانفس خودایناست که شما پس ازخواب به زنان خویش نزدیك می شوید ودراثر مخالفت حکم خدا (ج) خویشتن را گینهگار میسازید ازاین جهت نفسهای شما مستحق عذاب میشود ودر ثواب آن نقصان عاید میکردد بنا تخداوند بفضل و مهربانی شمارا بخشیدود رآینده اجازه داد.

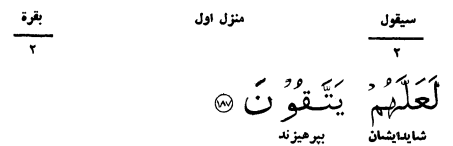
تقسیر : مقصد از مباشرت شما بازنان اولادباشد که خدا(ج) درلوحمحفوظ بهشما مقدر فرموده نهصرف شهوترانی ،درین مسئله به کراهیت عزل ، ومهانعت لواطت نیز اشاره است .

#### الْأَسُورِ مِنَ الْفَجُرِ

تفسیر: ممچنانکه اجازهٔ مجامعت درتمام شب داده شده شب های رمضان تا صبح صادق به خوردن و نوشیدن مجازید.

تفسیر: از دمیدن صبح صادق تادر آمدن شب روزهٔ خویش را کامل کنید ازاین آیه اینهم معلوممیشود که چند روز متصل که بهشب نوبت افطار نرسد روزه داشتن مکروه است

تفسیر : درشبهای رمضان اجازت مباشرت دارید اما درحین امتکاف میچگاه نهدر شب ونهدر روز مجاز نیستید کهبازنانخود مباشرت کنید .



تفسیو: احکام و قواعد حل وحرمت کهراجع بروزه و اعتکاف ذکر شد از طرفخدا معین ومحدود شده است شما از حدود آن هرکنز خارجمشوید و به آنها تماس مکنید یا مطلب آنست که از رأی وقیاس خویش به قدر یك سرمو درآن تفاوتی وارد نسازید .

## ولاتاً كُلُوا أموالكُمْ بينكُمْ بِالْبَاطِلِ

تفسير: مقصود از روزه تطهير وادارهٔ نفس بود \_ اكنون تطهير اموالبيان ميشود \_ معلوم كرديد كهخوردن مال حلال تنها درايام رمضان ممنوعاست وإنسان بايد مدتالعمر از هرنوعمال حرام اعراض داشته باشد اين مسئله طبعاً حدى معين ندارد . هرمالي كه بوسيلهٔ دزدى ، خيانت ، فريب، رشوت ظلم ، خريدوفروش ناجايز، سود ومانند آن حاصل شود قطعاً حرام وناجايز است

تفسیر: (بارباب حکم نرسانید) یعنی ستمکاران را از دارائی مردم آکاه نسازید یامال خودرا برشوت بحکم داران مرسانید ودرائر موافقت آنهامال مردم را مخورید مد همچنین بهشهادت وسوگند دروغودعوای ناحق بسال مردم تصرف نکنید حال آنکه شماعدم حقیت خویش را میدانید .

#### يُسْعُلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ اللهِ مِلْكُونَكُ عَنِ الْأَهِلَةِ اللهِ مِلْكُونَا مِنْ اللهِ مِلْكُونَا مِلْكُونَا مِلْكُونَا اللهِ مِلْكُونَا مِلْكُونِا مِلْكُونَا مِنْ اللَّهُ مِلْكُونَا مِلْكُونِ مِلْكُونَا مِلْكُونِا مِلْكُونَا مِلْكُونِ مِلْكُونَا مِلْكُونَا مِلْكُونِ مِلْكُونَا مِلْكُونَا مِلْكُونِ مِ

تفسیر: آفتاب همیشه یکسان استولی شکل ماه مبدل میشود، گاهی مقدار آن کاسته میگردد و گاهی می فزاید . مردم علت این کمی و بیشی وا از حضرت پیغمبر صلی الشعلیه وسلم پرسیدند ـ این آیت فرود آمد ،درآیات سابق از ماه رمضان و روزه ذکر شده بود ـ دراین آیست از هسلال ذکس می شود .

علاقهٔ روزه با رویت ملال آشکار است زیرا بنای یکی بدیگری است بعد ازاین ادای حج واحکام آن ذکرمیشود هلال باحج نیز مناسبت دارد .

## قُلُ هِي مُوا قِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجَّ الْكَاسِ وَالْحَجَّ الْكَاسِ وَالْحَجَّ الْكَاسِ وَالْحَجَ

تفسيو: به آنها بكو ! به طلوع هلال و تبديل اشكال ماه مردم از چندين مسايل معاملات وعبادات خويش مثلا ميعاد قرض اجاره - عدت مدت حمل روزه زكوة وغيره بدون رنج و زحمت آكاه ميشوند خاصه از اوقات حج چه قضاى روزه درغيرايام رمضان نيز ميشود اماقضاى حجرا جزدرايام مقرره حبح نميتوان نمود تخصيص ذكر حج ازاين جهت نيز مي باشد كه ذيقعده ذى الحج - محرم - رجب اين چهار ماه ماه حرام ناميده ميشد - دراين ماها جنگ و قتل حرام بود - اما در خلال اين شهور بمردم عرب اگر جنگى رخ ميداد - ماهارا پس و پيش ميكردند و وارد جنگ ميشدند .

مثلا اگر جنگ در ذى الجج و محرم و اقع ميشد آنرا صفر مى ناميدند و اگر بعصفر تصادف مى نمود آنرا ذى الحج يا محرم فرض ميكردند .

تصریح حج درین موقع برای آن است که اندیشهٔ نادرست وبهانهٔایشان باطل گردد وواضح شود ایامیرا که خدا (ج) برای حج معین نموده هرگز تقدیم و تأخیری درآن جایز نیست

وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبِيُّوتَ وَلَيْسَ الْبِيُّوتَ وَنِيسَ نَيْعُونَى أَيْنَ وَرَبَيْد ورخانه ها

### مِنْ ظُهُورِهَاوَلَاكِكَالُبِرَّ مَنِ انتَّلَى عَلَى الْبُرِّ مَنِ انتَّلَى عَلَى الْبُرِّ مَنِ انتَّلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

و أيوا لبيوت مِن أبوابها وانتقوا الله و در آئيد درخانه ها اذ دروازهاى آن وبترسيد اذخذا

لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ اللهُ الْعُلِّحُونَ

تا شما كامياب شويد

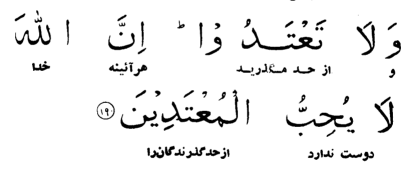
تفسیر: یکی از مواسم دورهٔ جاهلیت این بودکه چون از خانه برآمده احرام حج می بستند هرگاه برفتن خانه ضرورتی واقع میشند از دروازه نمی آمدند. از راه بام بخانه می درآمدند یانقب زده به خانه می درآمدند و این فعل را مستحسن می پنداشتند ـ خدا (ج) آنرا تغلیط نمود .

فایده: چون در آیت اول ذکر حجبود راین حکم نیز به حج مربوط است دراین جا بیان شد ، بعضی علماء برآنند که مراد از کلمهٔ (الاهله) درین آیت ظاهراً ماهای حج (شوال ، ذیقعده ، ده شب ذی الحج) است که احرام حج درآنها می باشد مردم از حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم پرسیدند که حج خاص درین ایام است یادر روزهای دیگر نیز حج میتوان کرد خداوند درجواب آنها گفت که برای ادای حج ماهای حج مقررشده و باین مناسبت کیفیت ادخال خانه هارا دراثنای احرام ذکر کرد ، از این احکام واضح گردید که امر مباحی را از طرف خود نیك پنداشتن و آنرا داخل دین قرار دادن منموم بلکه ممنوع است چنانچه از این بدعت ومذموم بودن بسیار چیزها معلوم میشود .

يُقَا تِلُو نَكُمْ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الل

تفسیل: کعبهٔ معظمه از روزگار حضرت ابراهیم (ع) دارالامن بود اگرکسی درآنجا بادشمن خویش روبرو میشد مزاحم نمیگردید همچنان چارماه: ذیقعده ـ ذیالحج حمحرم حرجب ماهای حرام وشهور امن و سلام بود درین ماها ـ درسرتاسر مملکت عرب جنگ خاموش می گردید و مردم به همدگر تعرض نمیکردند.

در ذیقعده سال ششم هجرت حضرت پیغمبر (ص) با جماعتی از اصحاب بقصد عمره عازم خانهٔ کعبه گردید . چون به کعبه نزدیك شدهشرگان مکه سپاه خود را تهیه کردند و آمادهٔ پیكارشده مسلمانان را از زیارت خانهٔ بدون زیارت بالاخره قرار بهصلح دادند باین صورت که امسال مسلمانان بدون زیارت باز گردند و سال آینده آمده عمره کنند و سه روز به فراغت واطمینان در کعبه باشند و بعد ازآن مراجعه کنند ، چون در ذیقعده سال هفتم هجرت حضرت پیغمبر (ص) عزم کعبه نمود اصحاب اندیشه ناكشدند اگر مکیان پیمان خویشرا نقض نمایند و برسرپیكار شوند چه باید كرد عمره چگونه ادا شود پس حکم خدا نازل شد که اگر آنها برخلاف عهدخویش دراین ماه جنگ کنند شما نیز بدون تامل آنهارا به سنان و تیخهاسخ دهید اما از طرف شما به جنگ ابتدانشود . زیادت و تجاوز واقع نگردد درذیل احکام حج به مناسبت عمره حدیبیه قتال با کافران ذکر شد بنا تعض احکام و دارب جهاد که مناسب مرقعاست توضیح میگردد \_پس ازآن باز احکام حج بیان می شود .



تفسیر : معنی تعدی وزیادت ایناست که درجنگ ، کودکان زنان،وپیران قصداً کشته نشوند ونه شما درداخل حرم آغاز بجنگ نمائید .

 ۲

تفسیو : هر جاکه مشرکان رابیابید بکشید چهدر حرم باشند وچهدر غیر حرم برآرید آنهارا ازآنجائیکه شمارا خارج کردهبودند (ازمکه) .

#### وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ \*

و ازدین بازداشتن (شرک)سختِتراست از کشتر

تفسی : کناه از دین برگشتن یا دیگری را ازدین برگردانیدن بار بار از قتال درماه حرام شدید تر است اصل مطلب این است گناه کسی که در حرم مکه شرك میآرد یا دیگری را مشرك میگرداند نسبت به جنگ وقتال در خانهٔ کعبه زشت تراست .

ای مؤمنان ! اندیشه منمائید بدون تامل درجواب تعرض مشرکان از شمشیر های تیز و برندهٔ خود کار بگیرید وجواب ترکی را به ترکی دهید .

ولا تُقتِلُو هُمْ عِنْدَ الْمُسْجِدِ الْحُرامِ

حَتَّى يُقْتِلُو كُهُ فِيهِ ۖ فَإِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّ

قَالُوْ كُمْ فَا قَتْلُوْ هُمْ مَا كُذَا لِكَ حنك منند باشعا سر بكشيد إشان دا الانجند الست

جَزا ، الكفيرين ال

سسزای کافسرال

تفسیو: مکهٔ مکرمه بدون شك محل امن است ولی چون آنها خود به جنگ آغاز کردند، بشماستم نمودند، باشمادراثر ایمان آوردن شما کینه ورزیدند و دشمنی پیش گرفتند (البته این چیزها از کشتن دشوارتر است) آنها مستحق امان نمیباشند هر جابیابید بکشید چنانکه موقع فتح مکه حضورت پیغمبر (ص) امرداد: هر که مقابل شما اسلحه بردارد در قتل او مضائقه نکنید ودیگر همه را امان داد

#### 

تفسیو : باو جود نمام این چیزها اگر مسلمان شوند واز شرك باز آیند توبهٔ (پشان پذیرفته میشود .

و قَا يَلُو هُمْ حَتَّى لَا يَكُونَ فِتَنَاكُ وَ فَا يَكُونَ فِتَنَاكُ وَ وَقَا يَلُو مُنَاكُ وَ فَتَنَاكُ وَ وَ فَتَنَاكُ وَ فَتَنَاكُ وَ وَقَا يَكُو مَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

و يَكُو نَ اللِّ يُنْ لِلّٰهِ ﴿ فَإِنِ ا نَتُهُوا وَ يَكُو لَا يُلِّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

فَلاَ عُدُ وَا نَ إِلاَ عَلَى الطَّلِمِينَ السَّالِمِينَ السَّلِمِينَ السَّالِمِينَ السَّالِمِينَ السَّالِمِينَ

تفسیر: غرض از جنگ با کافران آنست که خاص احکام و قوانین الهسی دردنیا نافذ باشد مستمگاری وبی انصافی از صفحهٔ گیتی معو گردد ،کسی را ازدین (شاهراه حق وعدالت) گمنکنند وقیکه آنها از شرك باز آیند جزبه ستمگران به دیگری تعرض نشود می کسانیکه از بدی دست برداشتند آنها ظالم نمی باشند پس شما حق ندارید که به آنها مزاحمت کنید البته آنانکه از فتنه باز نیایند این چنین مردم را بدون اندیشه قتل کنید .

الشّهُرُ الحَرامُ بِالسَّمَهُرِ الْحَرامِ الْحَرامِ مِناسِمَ مِناسِمَهُ وَالْمُسْهُرِ الْحَرامِ مِناسِمَهُ وَالْمُسْمَةُ وَمِناسُ مَناسِمَهُ الْحَدَلُ يَ وَالْحَدُرُ مِنْ وَصَاصٌ فَهُنِ اعْتَلَا يَ وَالْحَدُرُ مِنْ وَالْحَدَلُ عَلَيْهِ الْعَدَى عَنْدُ وَمِن مُسِعَهُ تَعْدَى عَنْدُ وَمِن مُسِعَهُ تَعْدَى عَنْدُ وَمِنَا وَمُنْ الْحَدَلُ عَلَيْهُ وَمِنْ الْحَدَى عَنْدُ وَمِن مُسِعَهُ مَنْ الْحَدَى عَنْدُ وَمِن مُسِعَهُ مِنْ الْحَدَى عَنْدُ وَمِنْ الْحَدَى عَنْدُ وَمِنْ الْحَدَى عَنْدُ وَمِنْ الْحَدَى عَنْدُ الْحَدَى مِنْ الْحَدَى عَنْدُ الْحَدَى مُنْ الْحَدَى عَنْدُ الْحَدَى عَنْدُى عَنْدُى عَنْدُ الْحَدَى عَنْدُى عَنْدُى عَنْدُ الْحَدَى عَنْدُ الْحَدَى عَنْدُ الْحَدَى عَنْدُ عَنْدُولُ الْحَدَى عَنْدُى الْحَدَى عَنْدُى عَلْمُ عَنْدُى الْحَدَى عَنْدُولُ الْحَدَى عَلْمُ الْحَدَى عَلْمُ الْحَدَى عَلْمُ الْحَدَى عَلْمُ عَلَى عَلْمُ الْحَدَى عَلْمُ الْحَدَى عَلْمُ عَنْ عَلْمُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلْمُ الْحَدَى عَلْمُ عَلَى عَلْمُ

تفسيو: اين ماه حرام يعنى ذيقعده كه به غرض اداى قضباى عمره درآن روانيد عوض آنماه حرام يعنى ذيقعده پارسال است كه كافران شماراازعمره وداخل شدن به مكه باز داشته بودند اكنون شما به كمال شوق!ز ايشان عوض ستانيد سزيرا از لحاظ ادب واحترام بايك ديگر برابرند سيعنى اگر گافرى حرمت ماه حرام رانگهدارد و با شما در نياويزد شما نيز مثل آن رفتاركنيد سيال گذشته مشركان مكه حرمتماه حرام وحرم مكه واحرام شمارا رعايت ننمودند اماشما تحمل و صبر نموديد ساگردراين مرتبه باز از تمام حرمات صرف نظر نموده آماده قتال گردند شما نيز هيچ نموع حرمتى را به خيال مياوريد و جنگ كنيد واز گذشته انتقام بكشيد اما در مرابط ميكنيد از خدا بترسيد و خوشنودى وى را بجوئيد كار شمابه اجازه و حدودى كه خدا معين نموده مخالف و متجاوز نباشد ، البته خداوند به پرهيز گاران يارى دهنده و مدد گار است .

تا آنکه

تفسیر: مطلب این است که اموال خویش را در اطاعت خدا و جهاد فی سبیل الله وغیره صرف نمائید، خویشتن را در حلاك میفكنید، ترك جهاد وامساك مال در راه آن شیما راضعیف و دون همت ودشمنان تان رانیرومند و دلی میگرداند.

و أحسنوني عنيد مرآئينه خدا دوستميداده المحسنين و أتسموا الحج المحسنين و أتسموا الحج و أتمام عنيد و أمام عنيد و المعمرة المحمل المحمد المعمرة المحمد المعمد المعمد

تفسیر : درضمن حج آن احکام جهاد که مناسب بود بیان شد اکنون احکام حج و عمره بیان میشود .

تفسیو: مقصد: هرکه برای حج یاعمره آغاز کرد یعنی احرام بست اتمام آن بروی لازم میباشد و نمی تواند آنرا ناتمام گذاشته ازاحرام برآید اگر از بیم دشمن وبیماری (وغیره) نتوانست حج و عمره را ادا نماید به فسدر

استطاعت بروی قربانی (هدیه) واجب میگردد ـ حد کمترین هدیه یك بزیا گوسفند است . هدیه را بوسیلهٔ شخصی به مکه بفرستد و تعیین کند که (این هدیه را بحرم رساند و در فلان روز ذبح کند) وقتی که تخمین او تکمیل گردید و دانست که هدیهٔ وی بحرم رسیده ذبح شده خواهد بود درآن روز سر خود را بتراشد قبل ازآن قطعاً موی سر خود را نتراشد این را «دم احصار» میگویند که به علت تعطیل حج یا عمره لازم میگردد .

تفسیو: اگر کسی درحال احرام بیمار کردد یا سر اورا درد و جراحتی باشد جایزاست کهدرصورت ناچاری درحال احرام سرخویش دابتراشد ولی فدیه دهد بدینگونه که سهروز روزه بسگیرد یا شش نفس مسیکین نیازمند راطعام بدهد یایك کوسفند یایك بز ذبح کند این را «دم جنایات» می نامند زیرا درحال احرام از شدت بیماری مجبور شده که مرتکب امور مخالف احرام گردیده.

فَإِذَا الْمِنْتُمْ قَلَى تَمَتَّعُ بِالْعُمْرُ وَالَى فَالْأَلَا الْمِنْتُمْ فَإِلَى الْعُمْرُ وَالَى بِس جون ايمن شديد بسورته نفع برداشت باداى عمره تاوقت الْحَدِجَ فَمَا الْمُتَيْسَرُ مِنَ الْهُلُي عَلَى الْمُلْيِ

زود زائل شود وازآن خللی دراحرام وعمرهٔوی پدید نیاید او بسنجد حج وعمره هردو را انجام داده (قرانیاتمتع) نموده است وافسراد را به عمل نیاورده بروی لازماست کهیك کوسفند یابیزیاهفتم حصهٔ شتر یا گاو را قربانی نماید این را دم قرآن یادم تمتع می نامند ، امام ابو حنیفه (رح) آنرا (دم شکر) می نامد و خوردن گوشت آن را بهقربانی کننده اجازه میدهد . امام شافعی (رح) آنرا (دم جبر) می نامد و خوردن گوشت آنرابه قربانی کننده اجازه نمیدهد

فَهَنَ لَّمْ يَجِلُ فَصِياً مُ ثَلْثُهُ اَيَّامٍ ربس، عسى ته نيابدهديه (بس) لازم است تعدوزه عيرد سه دوز في الحَجِ و سَبْعَامُ إِنَّ ارَجَعْتُمُ مُ مَد اينام حج و هفت دوز وقتى تمه باذ محرديد تِلْكَ عَشَرَةٌ كَا مِلَةٌ اللهِ

تفسیو: هرکهقران یاتمتغ رااداکند واستطاعت عدیه نه اشته باشد در دوران ایام حج سه روز روزه بگیرد که آخر آن یوم عرفه نهم ذی الحجه باشد و چون از حج بکلی فارغ شود هفت روز دیگر روزه بگیرد که مجموخ ده روز شود .

ذٰلِكَ لِهَنْ لَمْ يَكُنْ أَهُلُهُ الله وَ يَكُنْ أَهُلُهُ الله وَ يَ الله الله وَ يَ الله الله وَ يَ الله الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَا الله وَالله وَالله

تفسیر: قرآن و تمتع برای کسیست که در مسجد حرام (حرم مکه)وقرب آن سکونت نداشته باشد بلکه ساکن حل یعنی خارج از میقات باشدساکنان حرم تنها حج افراد نمایند .

وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوْا آتُ اللَّهُ يَّشُدِ يُدُ الْعِقَابِ ﴾ آ عقوبت او

تفسير : از غره شوال تا بامداد عيد قربان كهدهم ذي الحجه است ( اشمهر حج ) ماهای حج نامیده میشود زیرا دراین ماها احرام حج بسته میشود کسی که پیش ازآن احرام بندد ناجایز و مکروه است ـ بــرای ادای حــج چندماه ، معین ومقرراست که مردمان آنرا می شناسند آثین مشرکان عرب بود كهماهاى حجرا برحسب ضرورت واحتياج خويشتن مقدم ومؤخس مى نمودند خداوند (ج) درآية (انما النسيئي زيادة في الكفي آنرا باطل وبي

فَهُنُ فَرُ ضَ فِيهِتَ الْحَجَّ فَلا رَ فَتَ پس کسیکه لازم گردانید درآنها حجرا (پس)جایزنیست جماع بازنانتان ودواعي جماع

ميداندآنر ا

تفسیر : حج را بر خویش لازم کردانید یعنی احرام بست بدین طریق که از دل نیت کرد و بزبان تلبیه گفت . وَ تَزَوَّ كُواْفَاِنَّ خَيْرًا لِزَّاكِ التَّقُوٰ يَ و توشه ممريد سرهرائينه بهترينايده توشه يرهيز است اذ سوال وَا تَقُوْ نِ يَـَـاُولِي الْآلْبَابِ ﴿

تفسیو: دستور کفر بود (دیگر مفسرین ایس دستور رابهمسردم یسن منسوب میدارند) کهرفتن به حج رابدون زاد راه ثواب می پنداشتند و آنوا توکل می نامیدند و چون بمکهمیر سیدند پیش هرکه دست سوال دراز نموده تردد می کردند خداوند فرمود هرکه استطاعت دارد زاد راه بساخد بیشتن بردارد تاخود رااز ننگ سوال برهاند ومردم را پریشان نسازد.

تفسیر: تجارت وخرید و فروش هنگام سفر حج گناه نیست بلکه مباح است بعضی اشتباه داشتند که شاید تجارت نقصانی در حج وارد کسند خداوند (ج) فرمود کسی که مرام اصلی او حج باشد اگر در ضمن تجارت کند در ثواب وی نقصانی هاید نمی شود .

فَا ذَا الله عِنْدَ الْمَسْعَرِ الْحَرَامِ

فَانَ كُرُ و الله عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ

بس يناد منيد خدادا نزد مشعر حرام

تفسیو: مشعوالحرام نام کوهیست در مزدلفه که امام برآن می ایست. اقامت برآن کوه افضل است و دیگر درتمام مزدلفه هر جای که طرح اقامت افکنند جایز است جز دروادی محسر.

واز کروه کماها که وان گنتم و ان گنتم و ید کنید خدادا چنانکه هدایت کرده شما دا و هرآئینه بودید

مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّا لِّيْنَ الْ الْمَا لِيْنَ الْمَا لِيْنَ الْمَا لِيْنَ الْمَا لِيْنَ الْمَا الْمَالْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا

تفسیو: کافران نیز خدارا یاد میکردند ولی ذکر آنها با شرك آلوده بود این گونه ذکر مطلوب نیست شما خدارا به توحید یاد کنید ، به توحیدی که خود او به شما هدایتفرموده.

بَهُ اَفِيضُوا مِنْ حَيثُ اَفَاضَ النَّاسُ پسباذ عردیدبرای طواف از آنجا که باز میگردد مردم

وَاسْتَغُفِرُ وِ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَ بِغْشُ بِغُواهِيدً اذ خدا

عفورر جيم الله المرزنده نهايت مهريان است

تفسیر: در روزگارکفر اینهمرسم غلط بود که قریش باشندگان مکه به عرفات نمی رفتند (چه عرفات از حرم خارجاست) ودر داخل حدود حرم (مزدلفه) قیام می نمودند حردمان دیگر باستثنای قریشبه عرفات میرفتند وازآنجا بغرض طواف به مکه بازمیگشتند ازین جهت توضیح شد کهاز آنجا که همه مردم برای طواف می آیند شما نیز از همان جا باز گردید یعنی از عرفات واپس بیائید و به گناهان گذشته نادم باشید .

فَإِنَّا قَضَيْتُمْ مَنَا سِكَكُمْ فَأَذْكُرُو اللَّهَ اللهُ عَلَيْهُ مَنَا سِكَكُمْ فَأَذْكُرُو اللهُ

كَذِكْرِكُمْ الْبَاءَ كُمْ أَوْ أَشَكَّ ذِكُرًا الله كَالِمُ الْبَاءَ كُمْ أَوْ أَشَكَّ ذِكُرًا الله مثل ياد عردن شما دا بلكه بيشتر ياد عردن

تفسیر: در دهم ذی الحجه و قتیکه از افعال حج ، جمره زدن ، ذبح قربانی تراشیدن سر حطواف کعبه ، سعی درصفا ومروه فارغ شدید هنگام قیام درمنی خدارا ذکر کنید چنانکه در روز گار کفر فضایل پدران و نیاکان خودرا ذکر می کردید - بلکه بیشتر خدا را ذکر کنید - عرب از قدیم رسم داشتند که بعداز فراغ حج سه روز درمنی توقف میکردند و آنراعید میگرفتند و در آن بسزرگی و فضائل اسلاف خود رابیان می کردند خداوند (ج) آنها را ازین کار بیهوده منع فرموده وامر کرد که دراین ایام کبریائی و ستایش خدارا بیان کنید .

فَهِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ لَ رَبَّنَا اللهِ اللهُ اللهُ

منزل اول وَّ فِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً أَوْ عَذَابَ النَّارِ اللَّهُ أُولَاعِكَ دوزخ

ازآنچەكسىپكردماند

تفسیو : نخست فرمود خدارا یادکنید و جزوی هیچکاه دیسگری را یاد منما تَيْدُ اكنون ارشاد ميشود كه ذاكران خدا و دعاكنندگان دو قسم اند گروهی مطلوب و مطمح نظر آنها فقط دنیا میباشد ودعای آنها این است که هر چه از نعمت و ثروت و عزت وغیره بما داده میشود تنها در دنیا داده شود اینان از نعمت آخرت بی بهرهاند . گروه دیگر طالب آخرتاند ، د ر دنیا نیکوئی می طلبند یعنی توفیق بندگی وغیره ودر آخرت نیکوئی یعنی ثواب و رحمت و جنت میطلبند پس این چنین مردم در آخرت از ثواب حج و دعا و جمله حسنات خود حصة كامل مي يابند .

#### وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ 😁 زود گیرندهٔ حساباست

**تفسیو :** خدا (ج) در قیامت حساب تمام مردمان را به یکدم تمام میکند یا اینکه قیامت را بعید مپندارید زود میآید و هیچ گریز گاهی ازآن نیست قیامت را از یاد مبرید واز اندیشهٔ آن فارغ مباشید .

#### شمرده شده روزهای خدا را و ياد كند

تفسیو : ایام معدودات رورهای یازدهم ، دوازدهم و سیزدهم ذی الحجه است دراین ایام به مروهیکه از حج فارغ میشوند حکم است که در منسی

قیام کنند وهنگام رمیجمار (افگندن سنگ ریزها) وبعد ازهر نسماز تکبیر گویند ، در دیگر اوقات این ایام نیز لازم است که تکبیر گویند و بسیار به ذکر خدا (ج) مشغول باشند .

فَهُنُ تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِنَّهَ سَابِهِ مَنْ تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِنَّهُ سَابِهِ مَنْ مَنْ تَأْخِرَ فَلاَ إِنَّهُ عَلَيْهِ وَ مَنْ تَأْخِرَ فَلاَ إِنَّهُ عَلَيْهِ وَ مَنْ تَأْخِرَ فَلاَ إِنَّهُ بِهِ مَانِد بِهِ مِنْ مَانِد بِهِ نِيسَاعِناهِ عَلَيْهِ لِا لِهَنِ النَّقِي النَّهُ الْمُنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الْمُنَامِ النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنَامِ النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنِي النَّهُ الْمُنْ الْمُنِي الْمُنْ الْمُنِهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنِهُ الْمُنْ الْمُنَامِ الْمُنَامِ الْمُنْ الْمُنَامِ الْمُل

براو (این حکم تغییر) به کسی است که بترسد تفسیو: گناه ، از ممنوعات شرعیه پرهیز نکردن است کسیکه از خدا میترسد و او قات حج را به تقوی بسرمی برد اگر در منی دو روز قیام کند یا سه روز گناهی نداردخدا هردورامجاز قرار داده اما سه روز افضل است.

وَ انْتُوا اللّٰهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَا الْكُمْ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَا اللّٰهُ وَتَلِيدُ مَا وَتَلِيدُ مِن مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُلّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ

اِ کَیْهِ تُحْشُرُ وُ نَ اِ اِ کَیْهِ اِ اِ کَیْهِ اِ اِ کَیْهِ اِ اِ اِ کَیْهِ اِ اِ اِ کَیْهِ اِ اِ اِ اِ کَ

تفسیر: این حکم مخصوص ایام حج نیست بهر کاری ودر هر و قتی از پرورد کارخویش بترسید، شماهمه از قبرها برمی خیزید و ازعالم نیستی به حضور الهی برای حساب فراهم می شوید خرکر حج درین جابیایان رسیده در ذیل مسایل حج، دونوع مردم مورد بحث بودند یکی «فمن الناس مین یقول» دیگر «وهنهم من یقول» یعنی کافر و مومن، اکنون باین منا سبت حال منافقان که قسم سوم اند بیان میشود.

و إِنَّ قِيلُ لَهُ اتَّقِ اللَّمُ اخْذَ تَهُ جُونَ مُفَتِه شُود اورا بترس اذخدا برانعيزانداورا الْعِنْ مُ عَلَّمُ الْعُنْ اللّهُ ال

تفسیو: این است حال منافق که به ظاهر خوشامد میکند و خدا را گواه میسازد به اینکه وی راستگوی و محبت اسلام در قلب او راسنج استامادر مجادله کوتاهی نمیکند و چون دست یابد تاراج میکند و اگر از کردار زشت باز داشته شود بضدیت واصرار او بیفزاید و در گناه سبقت میجوید گویند اخنس بن شریق که از منافقان بود بیانی بلیغ و زبانی فصیح داشت منگامیکه به حضور پیغمبر (ص) می آمد منتهای دوستی و خلوصیت خویش راباسلام اظهار می نمود ، چون باز می گشت گاهی به زراعت یکی آتش می افکند و گاهی حیوانات دیگری را پی میکرد بنابرآن این آیتدر مذمت منافقان فرود آمد .

و مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِ كُ و بعضی از مردمان مسیست معمیفروشد نُفْسَهُ ا بُتِغَاء مَرُضَاتِ اللّٰامِ ط نفس خوددا برای طلب رضای الله

تفسیر: آیهٔ ما قبل ازمنافق بحث میراند که بجای دین – دنیا را پسندیده بود – در مقابل آن درین آیت ذکرآن مخلص کامل الایمان است که دنیا و هستی و مال خویش را در طلب دین صرف می نماید ، میگویند حضرت صمهیب رومی (رض) به ارادهٔ هجرت عازم حضورآن حضرت شد مشرکان راه را بروی بستند صهیب (رض) گفت من خانه و دارائی خویش را بشما می گذارم به شرطیکه مرا از هجرت باز مدارید و بگذارید به مدینه روم مشرکان راضی شدند و صهیب (رض) به خدمت حضرت پیغمبر (ص) مشرف شد نسبت باین کردار و فداکاری صهیب (رض) این آیت درستایش مخلصان فرود آمد .

## وَ اللّٰهُ رَءُو فَ كَالْمِ الْعِبَ لِ الْعِبَ لِ الْعِبَ الْعِبَ لِ الْعِبَ الْعِبَ الْعِبَ الْعِبَ الْعِبَ ال

تفسیر: چه فضل و عنایت خداوند است که بندگان خودرا توفیق بخشید که در راه رضای او جان و مال خودرا حاضر می سازند ، ملتفت باید شد که جانبها ومالهای مردمان درحقیقت ملك الهی میباشد خرید آن درعوض بهشت محص مهربانی و احسان وی تعالی است .

تغسیر: برای ابطال نفاق – در آیهٔ سابق مومن مخلص تمجید شده بود حال میکوید: اسلام را تماماً ببذرید در آشکار و پنهان، در عقیده وعمل تنها احکام اسلام را پیروی کنید: بهمتابعت عقل ورای خویش و یا به اقوال دیگران حمیج حکم راتسلیم وحیچکاری مکنید – مطلب ریشهٔ بدعت مستاصل شود در حقیقت بدعت آنست که عملی یا عقیدهٔ را در اثر کدام علت بیسندند وازجانب خویش دردین داخل نمایند مثلا کسی از طرف خود بدون حکم شریعت نماز و روزه و ضع نماید با اینکه نماز و روزه بهترین عبادات است خانچه در ایام عید در عید گاه خواندن نوافل ویا روزه حزاره گرفتن بدعت است خلاصهٔ آیات این است که براستی و اخلاص روزه حزاره گرفتن بدعت است خلاصهٔ آیات این است که براستی و اخلاص مشرف شدند و میخواستند در ضمن احکام اسلام ، تورات رانیز رعایت مشرف شدند و میخواستند در ضمن احکام اسلام ، تورات رانیز رعایت نمایند – مانند تعظیم و احترام روز شنبه ، حرام پنداشتن شیر و گوشت شتر – تلاوت تورات – این آیت فرود آمد وابواب بدعت کاملا مسدود

اَکُمْ عُلْ وَ مَبِينَ ﴿ اِللَّهُ مُعِينَ ﴿ اِللَّهُ مَارِينَ ﴿ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا ا

تفسیر: شیطان وسوسه ما می افکند و چیزهای را که حقیقت واساس ندارد به شما دل نشین میسازد ، بدعات را در دین آمیخته دین شمارا خراب میکرداند و شمااین بدعت هارا دوست میدارید . تفسیو: بعد از آنکه احکام شریعت محمدیه (ص) واضح شد اگر شما به آن استوار نباشید بلکه جانب دیگررا نیزدرنظر داشته باشید خوب آگاه باشید که خدا برهمه غالب است هر که را خواهد سزا دهد کس نتواند که عذاب او را باز دارد . دارای حکمت بزرگ است هر چه کند موافق حکمت و مصلحت است چه عذاب کند و چه مهلت نماید \_ یعنی او نه شتاب و نه نسیان دارد و به نفاذ امری نمی پردازد که باعدالت مخالف وغیسر مناسب باشد .

هَلَ يَنْظُرُ وْنَ اللّا انْ يَأْتِيهُمُ اللّٰهُ اللهُ انتظار نميعند عبر اينوا كهيابدايشانوا القرامرخدا، في ظُلُلُ مِّنَ الْعُهَامِ وَالْهَلَّ عِنْكَةُ وَى ظُلُلُ مِّنَ الْعُهَامِ وَالْهَلَّ عِنْكَاةً وَدُو سَايِاناً اللهُ اللّٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُسْرُ وَلِ لَى اللّٰهِ وَالْجَامِرِ سَانِيد شُود و سوى عدا و بسوى عدا و بسوى عدا

#### يُ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴿

باز گردانیده میشود همه کار ها

تفسيو: آنانكه با وجود دانستن احكام روشن وواضح الهى از كجروى و جاه طلبى باز نمى ايستند واضح است كه به پيغمبر وقرآن يقين واعتماد ندارند \_ آنها در انتظار اين امر اند كه خود خداوند ، با فرشتكان خويش بر آنها فرود آيد و معاملهٔ مجازات و مكافات را كه حتماً در قيامت واقع ميشود امروز فيصله و پاك كند . مرجع همه امور حساب و عذاب و مانند آن تنها خداوند است تمام احكام از حضور او صادر شده و خواهد شد انسان درآن شك و ترديد و تشويشى به خود راه ندهد .

سك بني لسرا عيل كم التينهم برس اذبني اسرائيل جعقد داديمايشانوا من الياتي بسنة الم

تفسیر: در آیات گذشته توضیع شد که اگر کسی بعه از دانستن احکام روشن خدا ازآن منحرف شود سزاوارعذاب میباشد اکنون خداوند بتائید آن میکوید اگر شما دراین مورد شك دارید ازبنی اسرائیل بپرسید که مابه آنها چه قدر نشانه های واضع واحکام صریح فرستاده بودیم هنگامیکه اعراض نمودند مبتلای عذاب شدند ، هیچگاه چنین نشده که ما پیشتر آنها راعذاب کرده باشیم .

و مَنُ يُتُكِرُ لُ نِعْهَا اللّٰهِ مِنُ بَعْدِ اللهِ مِنُ بَعْدِ و مَرَه بند عند نعمت الله الله بعد الله ما جَاء نَهُ فَإِنَ اللّٰهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَهُ مِنِهُ مِنْ اللّٰهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَهُ مِنِهُ وَاللّٰهُ مَنْ لِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَهُ مِنْ اللّٰهُ عَدَا سَعْتَ اللّٰهُ عَدَا الللّٰهُ عَدَا اللّٰهُ عَ

تفسيم: اين قاعده مسلم است هركه احكام هدايت انجام الهي (ج)را تبديل كند ودر قبال انهامات واحسانات الهي كفران ورزد عذاب خدا بروي شديد است ، بدل كنندگان آيات در دنيا تباه ميگردند و متاع واموال آنها غارت ميشود يا بتادية جزيه ذليل وبي مقدار ميشوند ودر قيامت هميشه بدوزخ مي باشند .

فائده : مطلب از رسیدن به نعمت این است که علم آن حاصل شود یابی تکلف بدست آید .

#### زُ يِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُو الْخَيُوةُ الدُّيا زينت داده شده براي مسانيعه عافر شدند زندماني دنيا

وَيُسُخُرُونَ مِنَ الَّذِينَ الْمُنُوالِ اللَّهِ الْمُنُولَا الْمُنُولَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تفسيو: مخالفت كافران با احكام روشن الهي (ج) و پيغبران او كهدرفوق ذكر شده باين علت است كه محبت دنيا وعيش و آساني آن درنظر هاى آنها آنقدر جاى گرفته است كه در مقابل به رنج وآسايش آخرت التفاتي نمي نمايند و بالعكس به مسلمانان كه بهاداى وظيفه خويش مصروف و به انديشهٔ آخرت مشغول و در تعميل احكام خدا منهمكند تمسخر ميكنند و مسلمانان را خوار و ذليل ميشمارند ـ پس اينگونه احمقان كه پيروان هوا مشركين هر وقت كه بلال و عمار و صهيب و فقراى مهاجرين (رض) را وبندگان هوسند چگونه ميتوانند احكام الهي (ج) را بجاآرند، رؤساى در حال بينوائي و تهيدستي مشاهده ميكردند ، مي ديدند كهدرآن بينوائي و تهيدستي در راه حقيقت ميكوشند به آنها به تمسخو نكاه مي كردند ومي گفتند اين بي دانشان باميد آخرت رنجها و مصايب دنيا را بر خويش ور وارا نموده اند و هحمد (ص) را بينيد كه ميخواهد به امداد ايس مردم بينواي محتاج ناتوان بر سرداران عرب فيروزي حاصل كند و سرراسرديا را اصلاح نمايد .

وَ اللَّهِ يَنَ اتَّقُوا فَوْ قَامُ يُومُ الْقِيلَةُ لَا وَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُلْمُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

وَ اللَّهُ يَرُ زُقُ مَنُ يَتُمَا ءُبِغَيْرِ حِسَابِ

تفسیو: حضوت الهی (ج) بهجواب آنها ارشاد میفرماید که این امر بسه نادانی و اندیشهٔ قاصر کافران دلالت دارد زیرا ایشان چنان مفتون ودلدادهٔ زخارف دنیا میباشند که نمیدانند این بینوایان و فقراه را در روز قیامت اسها درتری و فضیلت است حضوت الهی (ج) هر کرا خواسته باشد چه در در او چه درآخرت روزی بیحساب ارزانی میکند چنانکه وی تعالی و تعالی و تیاز مندان راکه طرف ریشخند و استهزای مشرکین بی درانی بنی قریظه و پادشاهی روم و فسارس و مانند آن مسلط

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً " بريك دين (اسلاممتحد) فَبَعَثَ اللّٰهُ النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ پيغمبرانرا بشارت دهندگان ذِرِ يْنُ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْ و فرستاد باایشان بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنُ النَّاسِ فِيْمَا تاحكم كند ميان مردمان درآنجه که اخْتَلَفُوا فِيُهِ وَ مَا اخْتَلْفَ فِيهِ درآن و اختلافنکردنه دادهشدها يشان راكتاب

سيقول منزل اول بقرة ما جاء تُهُمُ الْبَيِّنْتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ مَا جَاءَ تُهُمُ الْبَيِّنْتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ مَا جَاءَ تُهُمُ الْبَيِّنْتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ أَلْبِيْنَ بَغْيًا بَيْنَهُمْ أَلْبِيْنَ الْمَنُو الْبِينِية فَهَلَ كَا لَكُنَ لَكُ الْمَنُو الْبِينِية فَهَلَ كَا لَكُنْ لِينَ الْمَنُو الْبِينِية فَهَلَ كَا لَكُنْ لِينَ الْمَنُو الْبِينِية لَهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِنْ نِهُ وَاللّٰهُ الْحَيْدِينَة الْحَدَّةُ وَاللّٰهُ عَرَافِهُ وَاللّٰهُ الْحَدِينَةُ وَاللّٰهُ عَرَافِهُ وَاللّٰهُ الْحَدَّةُ وَاللّٰهُ الْحَدَّةُ وَاللّٰهُ عَرَافِهُ مَنْ يَشَاءُ إلى صِرَاطٍ المُسْتَقِيْمِ ﴿

يَهُذِي مُنُ يُشَاءُ إلى صِرَاطٍ المُسْتَقِيْمِ ﴿

يَهُذِي مُنُ يُشَاءُ إلى صِرَاطٍ المُسْتَقِيْمِ ﴿

تفسير : از روز كار حضرت آدم به بعد تنها يك دين صحيح تامدتي جريان داشت بعدا مردم درآن اختلافها وارد نمودند در نتیجه حضّرت الهی (ج) پنغمبران رافرستاد كهارباب ايمان وطاعت را به ثواب و پاداش نيكو مرده میدادند وارباب کفر و معصیت را از عذاب الهی (ج) انذار مینمودند وبسا پیغمبران کتاب حق را نیز فرو تورستاد تا نزاع و آختلاف مردّم رفع گردد ودین راست آسمانی از اختلاف بر کنار واستوار بماند ، کسانی آختلاف و فتور در آن افگندند که کتاب الهی به آنها رسیده بود چنانچه یهود و نصاری در تورات و انجیل اختلاف و تحریف کردند واین اختلاف از طریق نادانی نبود چه آنها بهتر میدانستند تنها دوستی د نیا و عناد و حسدآنها را برآن واميداشت \_ لهذا خداوند برحمت خويش طريقة حق را باهــل ایمان نمود وایشان را از اختلاف و ضلالت کمراهان باز داشت ــ میانند امت محمدی (ص) که در عقاید واعمال آنها رابه تعلیم و تلقین حق هدایت کرد واز اختلاف وافراط وتفريط يهود و نصاري محفوظ و مامون نگهداشت . فائله : از مضمون این آیه مبارك دو مسئله معلوم میشود اول اینکه بعشت پیغمبران و نزول کتب متعدده در زمان و مکان های مختلفه دلیل آن نیست که اقوام و ملل جداجدا هریك به طریقی و آثینی راه نموده شوند بلگه از پیشگاه اقدس ربوبیت به کافهٔ طبقات مردم در اصل یك راه و آثین واحد معین و مقرر شده است و قتیکه ازهمان راه مستقیم و آثین واحد منحرف گردیدند حداوند بیغمبری فرستاد و کتابی نازل فرمود تا مطابق آنرفتار کنند چون در مرور زمان دوباره از راه حق منحرف گردیدند برای دوام و استقرار آن پیغمبر و کتاب دیکری فرو فرستاد این مسئله را میتوان از مثال ذیل فهمید \_ صحت یك گونهاست و بیماری ها مختلف و متعدد برای هربیماری تداوی و تدبیر مخصوص است چون بشر بیك نوع بیماری مبتلا گردید برای این بیــماری درمان و پرهیـــز مخصوص هــمان نــوع مرض تجوین کرده شد وقتیکه بیماری دیگر رخ داد علاج وتدابیر نیز بر حسب مقتضیات بیماری تبدیل کردید بالاخره برای اینکه نوع بشیر از کافهٔ انهاع بیماری ها محفوظ و برکنار ماند تدبیری اتخاذ گردید و تدامنی بصورتی مرتب شد که از سائر ادویه و تدابیر انسان را مستغنی می سازد این درمان تام و شفای عام تنها آئین فرخندهٔ اسلام است ، پیغمبر آخریــن مبعوث شد وقرآن مبين نازل كرديد وآنطريقة تداوى عمومي بعالميان ابلاغ و تفهیم شد \_ مسئلهٔ دوم که ازین آیهٔ کریمه معلوم میگردد آیسن است که سنت الله به همین قسم جاریست که مردمان بد بر خلاف هر پیعمبر مبعوث واختلاف درهر كتاب الهيرا يسند دارند وهميشه درصدد آننــد كهدر كتاب خدا اختلافاتي وارد كنند و درآن ميكوشند بنا بران كسانسكه ایمان دارند باید از فساد ومظالم و تخریب کافران بستوه نیایند وافسرده خاطر نشوند ــ

المُ حُسِبتُمُ أَنُ تَدُ خُلُوا الْجُنَّةُ وَ لَتَا يَأْ تِكُمُ مَّثُكُ الَّذِينَ خُلُوا حال آنکه هنوز پیش نیامده شمارا حیالت مِنْ قَبُلِكُمْ مُسَّتُهُمُ الْبَأْ سَاءُ وَالطُّرَّآ ءُوزُ لُزِلُوا حَتَّى يَقُولَ و جنبانیده شدند

الرَّ سُولُ وَ الْذِينَ الْمُنُوا مَعَهُ مَتَى الرَّ سُولُ وَ الْذِينَ الْمُنُوا مَعَهُ مَتَى اللَّ

نَصُرُ اللّٰهِ اللّٰ إِنَّ نَصُرَ اللّٰهِ قَرِيبٌ اللهِ عَرِيبُ اللهِ مَد خدا أَوْدِيكِ است

تفسیر: پیشتر گفته شد که پیغمبران وپیروان ایشان همیشه مورد اینا و آزار کافران بودند بنابران درین جا به مسلمانان ارشادشد ،یعنیآیا شما چشم آن دارید کهدربهشت برین درآئید درحالیکه هنوز شما دچار آن آزمونها ومصایب سختی نشده اید کهبرامم پیشین پیش آمده بودامم پیشینه چنان دچار بینوائی وفاقه ومصاب به امراض گوناگون و مبتلای ایذا و آزار کافران بودند کهحتی چون از کثرت اضطراب بحال خویش فسرو ماندند پیغمبران و پیروان ایشان به مقتضای بشریت بی اختیار فریاد بر آوردندو گفتند (پیروزی وعنایت الهی کی میرسد) ناگفته نماند که اظهار پیغمبران ومومنان در آنجا از طریق شك نبود و آنها مورد الزام و ملامست نیستند و چنانیعه حضرت مولانا جلال الدین (رح)میفرماید.

در گمان افتاد جان آنساء \* ز آتفاق منکری اشقیاء

این حالت به مقتضای عجز بشر ودر هنگام اضطراب و فشار سخت حادث شده بود و قتیکه راه امید برآنها از هرطرف مسدود کردید دریای رحمت بیکران الهی (ج) به جنبش آمد و برآنها ارشاد کردید که (آگاه باشسه نصرت الهی میرسد اضطراب مکنید واز جامروید) بنابسران ای گرره مسبلهانان شما نیز به تکالیف و مشتقات موقتی دنیا به فیروزی و اقتدار دشمنان مضطرب نشده از بذل همت وسعی باز مایستید ، شکیباو متحمل و ثابت قدم باشید .

## يُسْئِلُونَكَ مَانَ ايْنُفِقُونَ مُ

تفسیو: درآیات سابقه بطورکلی این مضمون با نهایت تاکید بیان شد که کفر و نفاق را یگذارید ، بصورت کامل داخل اسلام شوید و آنجاکه فومان الهی باشد به گفتهٔ دیگران گوش مدهید در راه خوشنودی خدا امسوال و انفس خویش را بذل نمائید ، در زحمات متحمل ودر مصایب صابر باشید بعد ازاین راجع به جزئیات آن کلیه که درموضوع بذل جان ومال و دیگر معاملات چون نکاح وطلاق و غیره است بحث مفصل کرده میشود تاتحقیق و تاکید این کلیه بخوبی ذهن نشین شود

تفسیر: توانگران اصحاب ازآن حضرت (ص) پرسیدند که از دارائی خویش چه مقدار صرف کنند و بکه دهند این آیه مبارك نازل گردید که آنچه در راهخدا(ج) صرف می نمائید کم باشد یازیاد به والدین ، خویشاوندان کودکان پدر مرده ابینوایان ،مسافران دهید در راه تعصیل ثواب هر چه بخواهید صرف کرده میتوانید برای این امر حد واندازهٔ معین نیست البته این ضرور است که این مصرف را در موردی نمائید که خداوند به شما

كُتِبُ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ

تفسير: جهاد بادشمنان دين فرض قرار داده شده . فائده: حضرت رسالت پناهي (ص) را تادر كعبهٔ مكرمه بود باكفار اجازهٔ پيكار داده نشد و چون بهمدينهٔ منوره هجرت فرمود به قتال كافران مجاز گرديد واجازهٔ مقابله هم اول خاص دربازهٔ كافراني بود كه با مسلمانان مقاتله مي نمودند و بعدا مسلمانان بهمقاتلهٔ كافه كافران مجاز گرديدند و جهاد فرض کشت فرضیت جهاد بردوگونه است فرض عین و فرض کفائی وقتیکه کافران بر مسلمانان تعرض نمایند غزا فرض عین میکردد ودرعدم تعرض غزا فرض کفائی می باشد واین فرضیت در حالی است که شرایط غزا چنانکه فقهای کرام مقرر کردهاند موجودباشد ،البته با مسردمانیسکه مسلمانان مصالحت و معاهده کنند ویا درامن و حفاظت مسلمانان در آیند برای مسلمانان هرگز جائز نیست که باآنها جنگ ویا در مقابل آنهاباکدام مخالف آنها کمک نمایند ( تفصیل درآخر سورهٔ انقال و کتب فقه مراجعه شود ).

تفسیو: مراد از ناگواری گرانی و دشه اری بر نفس است نه انکار و تردید که مخالف حکمت ومصلحت پنداشته شبرد ومسلماناندا اسباب افسردگی و نفرت گردد و دراین امر الزامی نیست زندگی در نگاه انسان طبعاگوارد وعزیز است و ازین جهت قتال در نظروی دشوار وصعب می باشد .

و عَسَى أَنْ تَكُرُ هُو الشَيْعًا الله على المؤاد داديد جيزى دا حال الله المؤاد الشيئة المؤاسنة برائه الله و الله الله المؤاد المؤاد الله المؤاد ال

تفسیر : یعنی هرچه را شما درحق خوبش نافع یا عصر می بنداریدحقیّت چنان نمیباشد بساچیزهاست کهشما آنرا آیاد خنوش می بندارید در حقیقت مفاد شما می باشد و آنچه راشما فائده تصور میکنید زیان شمادر آن است شما می بندارید که در جهاد ضرر مالی وجانی است و در ترك جهادهر دو درامن می ماند شما نمی اندیشید که جهاد در دنیا و عقبی چه فواید عظیم دارد و اگر این فریضهٔ مبارك را ایفا نکنید چه زیان و خسارات بزرگی است که بشما عاید میشود ، سود و زیان شما را خدا بهتر میداند و شما نمیدانید لهذا احکام الهی را راست و سودمند بشناسید و اندیشه قاصر خویش را درآن دخل مدهید .

# يَسْئَلُو نَكَ عَنِ الشَّهُ الْحَرَامِ

### قِتَالِ فِيهُ لَمُ الْمُ

تفسيو: حضرت پيغمبر (ص) وقتى دستهٔ از مسلمانان را درمقابل كافران فرستاد غازيان اسلام كفار را قتل واموال ايشانرا بهغنيمت گرفتندواين روز را مسلمانان سلخ جمادى الثانى پنداشته بودند اما در حقيقت غرفماه رجب بود كهازماهاى حرام محسوب ميگرديد كافران اعبتراض كردند و زبان به طعنه كشودند و گفتند پيغمبر اسلام حرمت ماه حرام را نقض كرد و آنرا حلال قرار داد و مسلمانان را فرمود تا در ماه حرام به قستال غارت پردازند غازيان مذكور به حضور حضرت رسالت پناهى عرض كردند كه اين كار به اشتباه ازما صادر شده ودرين باره حكم الهى وا استهام مودند آيت مذكور نازل شد.

#### 

تفسیو: بیشك قتال درماهای حرام گناه است اما حضرات اصحاب آن روز را ازجمادی الثانی پنداشته بهمقابله پرداخته بودند نهاز ماهای حرام یعنی ماه رجب پس آنها شایستهٔ عفو اند الزام ایشان دور ازانصاف است.

# وَ الْهَسْجِ لِ الْحَرَامِ فَلَا وَ اِ خُرَاجُ وَ الْمُسْجِ الْحَرَامِ وَ بِيرون محردن و بيرون محردن اللهِ وَ اللهِ وَا اللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ

تفسیو: مردم را از اسلام بازداشتن وخود دین اسلام رانه پذیرفتن ومنع از زیارت کعبهٔ مکرمه و تبعید ساکنان حرم همهٔ اینها در اثنای ماه حرام نسبت به مقاتله زشت تر وکناهی بزرکتراست \_ وکافرانهمیشه بدان ارتکاب داشتند ، خلاصه دراثنای ماهای حرام بدون علت وناحق جنگ گناه بزرگ است اما کسانیکه در داخل حرم به اشاعهٔ کفر و شرك میکوشند و فساد های بزرگ می نمایند وحتی درماهای حرام نیز به ایذا و آزار مسلمانان می پردازند جنگ با آنها مصوع نیست علاوتا مشرکان چون خود بدینگونه اعمال شنیعه سر گرم اند مسلمانان رابهسهو کوچکی که بدون علم از آنها صادر شده مورد طعن قرار دادن سخت شرم آور است .

# وَ الْفِتْنَاةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ الْقَتْلِ الْقَتْلِ الْقَتْلِ الْقَتْلِ الْقَتْلِ الْقَتْلِ الْقَتْلِ و

تفسیو: فتنه و فساد افکندن در دین بغرض باز داشتن مردم از قبول حق نسبت به قتل و غارتیکه مسلمانان در ماه حرام کردند بمراتب زشت تر است عادت مشرکین بران بودکه راجع به اسلام سخنان مختلف می گفتند و حیله ها می انگیختند تا بدین وسیله اذهان مردم را نسبت به آنهامشوب و مشتبه سازند و آنهاها از پذیرفتن اسلام باز دارند چنانچه درهمینقضیه که به بی علمی در شهر حرام ازطرف مسلمانان به ظهور پیوست مشر کان زبان درازی کردند تامردم را از قبول دین فرخندهٔ اسلام مثنفر سا زند خلاصه طعن و ملامت مشرکان بر مقاتله غیر عمد مسلمانان برای اینکه مردمان را از دین اسلام بر گردانند از مقاتلهٔ مذکور به مراتب مذموم تر و شنیع تر است .

#### و لا يزالون يُقاتِلُونَكُمْ حَتَّى يُركُوكُمُ و هميشه جنگ ميكنند كافران باشما تا آنكه بحردانند شمارا

#### 

تفسيو: تاوقتيكه شما بردين حق ثابت و استواريد مشركان از قتال و خلاف شما دست نمي كشند چه در حرم كعبه باشد چه درشهر حرام چنانكه مشركان در عمرهٔ حديبيه نه حرمت حرمرا رعايت كردند و نه ماه حرام رابلكه محض از طريق عناد به قتال آماده شدند و نخواستند كهمسلمانان به كعبه مكرمه مشرف گردند و عمره راادا كنند طعن و تشنيع چنينمعاندان ارزش و اهميتي ندارد مسلمانان چرا نسبت به ورود شهر حرام از قتال آنها منصرف شوند .

و مَنْ يَرْ تَكِ كُ مِنْكُمْ عَنْ كِ يُنِهُ فَيَهُتُ وَ مَنْ يَرْ يَنِهُ فَيَهُتُ وَ مَنْ مِرد و مردد انشما اذ دينخود بسبميرد

وَهُوكَافِرُ فَاوُلْ عِلَى حَبِطَتْ أَعُمَالُهُمْ

در حالیک، او کافر باشد پس آن گروه کسانی اندکه ضایع شده اعمال ایشان

في الله نياوالأخِرة و أولاعك

اَصْحُبُ النَّارِ \* هُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ ۞

تقسیو: از دیناسلام باز گشتن و تا پایان زندگانی بر ارتداد خویش استوار بودن بلای بزرگ است زیرا اعمال خوبی که در تمام عمر کردهاند همه برباد میشود واز هر گونه خیر و رستگاری بی نصیب میشوند جانو مال و ناموس آنها ضایع میشود نکاح شان فسخ واز میراث محروم میشوند نه شایسته ثوات آخرت باشند و نه ازعذاب ابدی دوزخ رستگار شوند اگر بعدا ایمان بیاورند اعمال نیکی که تنها بعد از قبول اسلام نسایسد پاداش آنرا می یابند .

اِنَّ الَّذِينَ الْمَنُو اوَ الَّذِينَ هَا جَرُو ا مَر آئينه تمسانيكه ايمان آوردند و تسانيكه هجرت و جاه كو أفى سبيل الله الولايك و جهاد محردند در داه خدا آن مروه ير جُون رحمت الله والله الميسيد وارند رحمت خدادا و خدا بخشنده مهربان است

تفسیو: از آیهٔ سابق به جماعت اصحاب مذکوره معلوم شد که در بارهٔ ماهیچ مواخذتی نمیباشد اما آنها متردد بودند که آیا به ثواب ایسن جهاد نایل میگردند ؟ این آیت برای تسلیت ایشان فرود آمد که آن کسانیکه ایمان آوردند و در راه رضای الهی مهاجرت کردند و با دشمنان خدامقاتله نمودند و دراین قتال جز تحصیل خورسندی خدا مطلوبی نداشتند آنها بدون شبهه امید وار رحمت الهی و شانستهٔ آنند ، خداوند که خطا بخش بندگان خویش است و آنان رامورد انعام قرار میدهد چنین بندگان فرمانبر و اطاعت کار خود را بی بهره نمی گذارد .

# يُسْئَلُو نَكَ عَنِ الْخَمْرِوَ الْمَيْسِرِ الْحَمْرِوَ الْمَيْسِرِ الْمَيْسِرِ الْمَيْسِرِ الْمَيْسِرِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمُ المَالِّ المُلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِيلِيِّ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْ

تفسیو: درباب شراب و قمار چندین آیت فرود آمده و در هر آیتی ازآن نکوهش شده ـ و در آیهٔ آخر سورهٔ مایده بطور صریح ممنوع قرار داده شده پس هر چه سکر آرد و هر شرطی که درآن بردن و یا باختن باشد حرام است مگر شرط یك طرفه که حرام نیست .

#### 

و انتمام آكب من نفع ما ا

تفسیو: عقل که انسان رااز تمام امور شنیعه باز میدارد در نه وشیدن شراب زایل میگردد، کار به جدال و قتال ودیگر مفاسد متنوعه منتهی میشود، آلام روحی و جسمی تعلید و بسا که منجر به هلاك میگردد.قمار حرام خوری دزدی د ضیاع مال و غیال عداوت و دشمنی ودیگرهر نوع مفاسد ظاهری و باملنی بار می آرد. بلی در شراب و قمار یك نوع سهده آنی و فانی موجوداست چنانچه شراب لذت و سرور سر سری می بخشد واز قمار بدون زحمت مال بدست می آید.

#### و يَسْتُلُونَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ ٥ و م برسند تبرا عه جه خرج مند قُمِلِ الْعَفْوَ \* يَعْوَانِعِهُ وَا ذِالِداز وَاجِدَ بَالْعُدُ

تفسی : مردم از حضرت پیغمبر (ص) سوال نمودند که چه مقدار مالخود را در راه خدا صرف نمایند حکم الهی  $(\pi)$  نازل گردید هرآن قدر که از مصارف ضروری شما زاید بماند \_ زیرا چنانکه اندیشهٔ آخرت ضروراست فکر این جهان را نیز باید داشت ، اگر شسما آنچه دارید همه راصسرف نمائید ضروریات خودرا از چه تکمیل خواهید کرد و حقوقی را که برشما لازم است چگونه ادا خواهید نمود \_ وازین رهگذر دچار چه مصایبدنیوی و اخروی خواهید شد .

كَذَٰ لِكَ يُبَيِّنُ اللّٰهُ لَكُمُ الْآيْتِ اللهُ لَكُمُ الْآيْتِ اللهُ لَكُمُ الْآيْتِ اللهُ لَكُمُ الْآيْتِ اللهُ الل

اَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴿ فِي اللَّا نَيَا مِن اللَّا نَيَا مِن اللَّا نَيَا مِن اللَّا نَيَا مِن اللَّا نَيا وَ مِن اللَّا نَيا وَ مِن اللَّا فِي اللَّلَّا فِي اللَّا فِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللللللَّالِي الللَّالِي اللللللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللَّالِي الللَّ

و آخسسرت

تقسیو: این جهان فنا پذیر اماجای احتیاج ؛ و آخسرت باقی وداد أسواب است دران فكر كنید و بروفق آن مال خودرا صرف نمائید ـ زیرا ملم نسظر داشتن و رعایت مصالح دنیا و آخرت هردو مناسب است مطلب از آسو ضبیح احکام این است كه بشما موقع فكر داده شود .

و يُسْتَلُو نَكَ عَنِ الْيَتَلَى

و می پر سند ترا از حکم کودکان پدر مرده

تفسيو: بعضى مردم درمال يتيمان احتياط نمى كردند حكم الهى فرود آمده بود ـ «ولاتقربوا مال اليتيم الابالتي هى احسنه و (انالذين ياكلوناموال اليتيم ظلماًالايه) در اثر اين احكام آنانكه از يتيمان پر ورش و پرسنارى ميكردند ترسيدند غذا ومصرف يتيمان را تماماً جدا كردند چه :درحال مشاركت بخوردن مال يتيم مجبور مى شدند اين مسئله گاد وا دشواد كرد زيرا از آنچه به يتيمان تميه مى نمودند اگر باقى مى ماند فاسد مى شد لابدآنرا دور مى افكندند از اين احتياط ، اموال يتيم درمعرض تلف مى افتاد مردم از حضرت پيغمبر (ص) پرسيدند اين آيت فرود آمد .

قُلُ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَ إِنْ

بسكو بصلاح آوردن كارشان بهتسر است المحسر

تُخَالِطُوْهُمْ فَإِخُوانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ

ماله آنهارا بامال خودمخلوط نموديد پس آنها برادر شمايند وخسلا ميداند

#### الْهُفْسِدَ مِنَ الْهُصْلِحِ

تباه کار دار از اصلاح کننده

تفسیو: مطلب ، خاص صیانت واصلاج مال یتیم است اگردرجدائی منفعت یتیم باشد بجدائی واگر درشراکت مفاد باشد به شراکت . در این امر هیچ مضایقه نیست که گاهی از حصه یتیم بخورید و گاهی از حصه خود بوی دهید \_ یتیمان در دین یانسب باشما برادر اند برادران اگر شریك باشند و از همدگر مستفید شوند عیبی ندارد . لازمآ نست که اصلاح یتیم بدرستی شود خداوند نیك میداند که درین شرکت که فساد وخیانت مال یتیم را در نظر دارد و گرا اصلاح ومنفعت او منظور است .

#### و لوشا ءَالله لاَعْنَتْكُمُ الْ

و اگرمیخواست الله برشما سختی می آورد

تفسیر: شما را برنج می افکند یعنی مشارکت شمارا در خوردن و نوشیدن به یتیمان بروجه اصلاح نیز مباح قرار نمی داد یااینکه اگر بنادانی وبلا اراده کدام زیادت و نقصانی از شما واقع میشد بران مواخذه میکرد .

#### إِنَّ اللَّهُ عَنِ يُزُّ حَكِيمٌ ﴿

غالب با حکمت است

قاسيم ۽ جون جان

هر آئينه الله

تفسیر: چون حضرت المهی توانای مطلق وازهمه غالب است می تواند حکمی سخت و سنگین صادر نماید وی چنین نکرد و به سهولت حکم داد ؛ حکمیکه مبنی به مصلحت وموافق بحکمت است .

#### وَلَاتَنْكِحُواالْهُشُرِ كُتِ حُتَّى يُؤْمِنُ '

و نکاح نکنید زنان مشرکه را تا آنک ایمان آرند

وُلاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ

و هرآئینه کنیز مسلمان بهتر است ازآزاد زنهشر که واگر چه

بقره ۲

#### اَعُجَبَتْكُمْ وَلَاتُنْكِحُواا لَهُشُرِ كِيْنَ

بهشگفتآددشمارا و به نکاح مدهید زن مومنه را بمسردان مشرك

حَتَّى يُوْ مِنُولًا وَلَعُبُلٌ مُو مِنْ خَيْرِ اللهِ عَلَم مسلمان بهتراست والبته غلام مسلمان بهتراست

#### مِّنُ مُّشُرِكٍ وَّلُو اَعْجَبُكُمْ

واكرچه بهشكفتآردشمارا

از مشسرك

تفسیو: پیشتر مرد مسلمان بازن کافر ویابر عکس درهر دوصورت به نکاح مجاز بودند ـ این آیت آنرا نسخ کرد \_ نکاح مرد وزن مشرك بامسلمان صحیح نیست واگر کسی بعد ازنکاح مشرك شود نکاح فسخ میشود ـ شرك: در علم وقدرت وسایر صفات خداوندی دیگری رابا خدامماثل پنداشتن ویابرای دیگری مانند خدا تعظیم نمودن است ـ چون سجده کردن به دیگری ویامختار دانستن دیگری راه برازوی حاجت خواستن \_ باقی این قدر سخن از آیات دیگر معلوم میشود که نکاح مرد مسلمان بازنان یهود ونصاری جایز است وآن هادر مشر کان داخل نمی باشند بشر طیکه بدین خویش استواز بوده یعنی دهری وملحد نباشند مانند نصاری که اکثر امروز چنین اند \_ خلاصه تمام آیت این است که نکاح مرد مسلمان بازن مشرك جایز نیست مگر آنگاه که مسلما ن وزیبائی و شرافت درنگاه شما پسند یده افتد همچنین زن مسلمان را بصرد مشرك نکاح مکنید \_ غلامی که مسلمان باشد نیز ازمرد مشرك آزاد بهتر است اگر چه به سبب زیبائی ودارائی مورد پسند شما واقع شده باشد کمتر یسن مسلما نان بر بلند ترین مشرکان بر تری و فضیلت دارد .

#### أول عِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِمِ

بسوی آتش

دعوت مينمايند

آن. محسروه

3 >>

تفسیر: اقوالوافعال ،اختلاط ،دوستی بامشرکین ومشرکات نفرت و کراهیت شرك را از دلها می کاهد ودل هارا بشرك مایل می گرداند که مصیر آن دوزخ است ازاین جهت از نکاح آنان اجتناب تام لازم است .

وَ اللَّهُ يَدُعُو ٓ الِّلِّي الْجَنَّةِ وَالْمُغْفِرَةِ بِإِنْ نِهِ ۚ وَ يُبَيِّنُ الْنِهِ لِلنَّاسِ وبیان میکند احکام خود را لَعُلَّهُمْ يَتَذَكَّرُ وُنَ ﴿ اللَّهُ يند ځير ند و يَسْتُلُونَكَ عَنِ الْهَجِيضِ \* قُلْ هُوَ عُتَزِ لُـواالـنِّسَاءَ از جماع زنان پس کناره گیرید في الْهَجِيْضِ لِ

در وقتحيض

تفسیو: حیض خونی است که برحسب عادت ازرحم زن جاری میشود. در حال حیض: جماع به نماز به روزه به حرام است خونیکه بر خلاف عادت از خاری میشود بیماری است در اثنای این خون ،جماع به نماز به وروزه همه درست است زیرا این خون چنانست که از زخم وفصد جاری شود. یمود و مجوس درحال حیض بازنانه یکجا خوردن و در یك خانه بودن رانیز جا یسز

بىر. ۲

نمی شمس دند \_ اما نصاری از جماع هم پرهیز نمیکردند مردم درین باره از حضرت پیغمبر (ص) پرسیدند اینآیهٔ کریمه فرودآمد \_ حضرت پیغمبر (ص) واضع فرموده اند که در حال حیض مجامعت حرام است اماخوردن \_ نوشیدن بودویاش کردن همه جایز میباشد . افراطیهود و تفریط نصاری هر دو مردود قرار داده شده .

#### وَ لَا تَقُرُ بُو هُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ عَ

و نزدیك مشوید ایشسان را

تا اینکه پا ک شوند

تفسیو: تفصیل پاك شدن این است اگر حیض بعد از انقطاع مدت آن که ده روز است قطع کردد مجامعت ازهمان وقت جایز است هرگاه حیض پیش از دروز ختم شود مثلا بعد ازشش روز وعادت زن نیز همین ششس روز باشد بعد ازقطع خون فورا مجامعت جایز نیست . مگر که زن غسل کند یایك وقت نملز بروی بگذرد آنگاه مجامعت جایز باشد ... هرگاه عادت زن هفت یاهشت روز باشد وخون در روز هشتم قطع شود بعد از تکمیل ایامعادت مجامعت جایزاست

#### فَإِذَا تُطَهِّرُنَ فَأْ تُوهُنَّ مِنُ حَيْثُ

پس وقتیکه خوب پاك شوند پس بروید نزد ایشان ازآن جا نبیك

#### أَمْرَ كُمُ اللهُ الله

حکم کردہ بشسما گ

تفسیر: از جائیکه خدا (ج) اجازهٔ مجامعت داده یعنی ازراه پیش که طفل پیدا شود اما از راه دیگر یعنی لواطت حرام است .

إِنَّاللَّهُ يُحِبُّ التَّوَابِيْنَ وَيُحِبُّ

مر آئینه الله دوست میدارد توبه کنند کان را و دوست میدارد

المُتَطَهِرِيْنَ @

پرهیز کنندگان دا ازنجاست

تفسیو: کسانیکه توبه می نمایند ازگناهیکه ازایشان اتفاقاً صادر شده ـ مثلا در حالت حیض مرتکب وطی شده باشند وکسانیکه ازنجاست یعنی ازگناه و وطی در حال حیض واز موقع نجس اجتناب میکنند .

نِسَا وَ كُمْ حُرْ ثُ لَكُمْ مَ فَأْ يُوا دنان شما کشت دار برای شماست پس بیائید حُرْ ثُكُمْ اَنْی شِئْتُمْ کشتزار خودرا بهر کیفی که خواهید

تفسیو: یهود به (محل مشروع) ازجانب پشت زن جماع راممنوع قرار داده بودند – آنهااظهار میکردند که درنتیجهٔ این گونه وطی طفل (احول) بوجود می آید – دراین باره از حضرت پیغمبر (ص) استفسار شد – این آیه کریمه فرود آمد – یعنی زنان شمابه منزلهٔ کشت زار شما میباشند درآن نطفهبجای تخم واولاد بمنزلت محصول است – مقصود اصلی – خاص بقای نسل وبوجود آمدن اولاد است – بنابران بشما اختیار داده شده که از پیش یا از پهلو یااز پشت – افتاده یانشسته جماع کنید اماتخم حتماً درمحل خاص افشانده شود که ازان توقع بار میرود – یعنی جماع تنها در فرج بعمل آید وهرگز وهیچگاه لواطت نشود خیال یهود نادرست است که میگویند ازاین وضعطفل احول پدید می آید.

#### وَ قَدِّ مُوالِا نَفُسِكُمْ الْ

وپیش فرستید (اعمال صالحه را) برای خود تان

تفسیر: برای خود اعمال صالحه کرده باشید یااینکه مقصود شما از جماع پدید آمدن فرزندان صالح باشد آنه تنها گذت نفس .

و انتقوا الله و اعلموا المنته ما الله و المنته منان الله و المنته و ا

#### لَاتَجْعَلُواالله عُرضَةً لِّإَيْمَانِكُمْ أَن

مگر دانید خدادا هدف به سو کندهای خود برای «اجتناب»ازآنکه

# تَبَرُّ وَاوَ تَتَقُوا وَ تُصُلِحُوا بِيْنَ النَّاسِ الْمَاسِ الْمَاسِ النَّاسِ الْمَاسِ الْمَاسِ الْمَاسِ الْمَاسِ الْمَاسِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: کسیکه سوگند میخوردکه هیچگونه عمل شایسته را انجام نخواهم داد مثلا میگوید: با پدر ومادر خویش سخن نخواهم گفت به بینوائی چیلی نخواهم داد میان مرقم آشتی نخواهم کرد نام خدا (ج) را هیچگاه در اینگونه سوگندها وسیلهٔ اعمال ناشایسته قرار مدهید کسیکه چنین سوگند خورد شکستن سوگند و کفارهٔ آن بروی واجب است.

#### وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۞

و الله نيكو شنوا داناست.

تفسیں: هرکه سوگند می خورد خدا (ج) آنرا می شنود وکسیکه بملاحظ فی عظمت وجلال الهی از سوگند خود داری میکند خدا (ج) بر نیت او آگاه است هیچ یك از امور آشکار ونهان شما بر حضرت او مخفی نیست پس درنیت قلبی و قول لسانی هردو احتیاط باید كرد .

# لا يُوَّاخِنُ كُمُ اللهُ بِاللَّغِوِ نَرَّ مُ اللهُ بِاللَّغِوِ نَرَى مُرَدُ شَاءً اللهُ بِاللَّغِوِ نَرَى اللهُ اللهُ بِاللَّغِوِ نَرَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

#### در سومخند های تا ن

تفسير: سوگند لغو آن است كه بى ساخته ونا خواسته از زبان صادرشود چنانكه درعرف معبول است ودل از آن آگاه نباشد اينگونه سو گند گنساه و كفاره ندارد \_ البته اگر كسى الفاظ قسم رابغرض تاكيد براى وقوع امرآينده بر زبان راند چنانكه گويد (والله بالله) اين كار را ميكنم يانميكنم اگرچه قصد قسم را هم نداشته باشد كفاره براو لازم است و تفصيل كفاره در آيند ه مسعى آيسد .

وَ لَكِنَ يُؤُ اخِذُ كُمْ بِمَا كُسَبَتُ به آن سو گندهای که قصد کرده آنرا میگیسرد شمارا

دلهای شیما

تفسير: كسيكه به تجا هـل سوكنـد خوردودنش بازبانش موافق باشدبه شكستن آينگو نه سو گند كفاره لازم ميشود .

#### 421 9291

نیك آمرزگار بردهبار است تفسيق : آمرز كار است كه به سوكند لغو مواخذه نميكند حليم است كهدر مواخذه شتاب نمي ورزد تابنده را موقع توبه باشد

يُؤْلُونَ مِنُ نِسَائِهِمُ تُرَبُّصُ هـ ركساني دا كهسوكنـ د مي خورند از نزديكي باز نان خود انتظار كشيدن أَرُبُعُهُ أَشُهُر ۚ فَإِنْ فَآءُو فَإِنَّ اللَّهُ ماه است پساکر باز کشتند پس هر آئینه الله عَفُوْرُرِّ حِيْمٌ ﴿ وَإِنْ عَنَ مُواالطَّلَا قَ نيك آمرز كارمهربان است واكس قصيد كردند طلاق را **پس هر آئينه الله نياك شنوا** 

دانــا ست

تفسیو: هرگاه مردی سوگند بخورد که بازوجهٔ خویش به جماع نزدیک نمیشوم اگر دراکنای مدت چار ماه بازن خود نزدیک شد کفارهٔ قسم را تادیه کند وژن در نکاح او می ماند ـ اگر چارماه منقضی شد و بازن خود نزدیک نشد زن به طلاق باین طلاق میگردد .

فائده: ایلاء درشرع عبارت است از این که مردی قسم خورد که چار ما م یابیشتر ازآن یابطور مطلق (بدونقیدمدت) بازوجهٔ خود جماع نمی نمایم ایلاء کم اذچار ماه نمی باشد: اگر درهر سه صورت درمیان چارماه بازن خود جماع نماید کفارهٔ قسم بروی لازم می شود واگر چارماه منقضی شود ز ن مذکور بلا طلاق طلاق باین میشود. هرگاه مردی برای کمتر از مدت چار ماه سوکند نماید مثلا سوگند کند که تاسه ماه بزن خودنزدیك نمیشوم ایس در حکم ایلاه شرعی داخل نمی باشد حکم آن این است که هر گاه قسم خود را نقض نماید ودر حین مدت سه ماه بازن خود نزدیك شود کفارهٔ قسم بر وی لازم میگردد واگر قسم خودرا تکمیل نمود یعنی سه ماه بوی نزد یك نشود نه طلاق واقع میشود نه کفاره لازم میگردد.

وَ الْمُطَلَقَاتُ يَتُرُ بُّصُنَ بِأَ و زنانیکه طلاق شدهاند آنچه را آفریده كسه ينهان دارند أَرُ حَامِهِتَ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِإِللَّهِ ایشان ایمان دارند به الله وَ الْيُوْمِ الْأ

(T . 0)

تفسير : زنان مطلقه شوهر نكنند تاسه حيض تكميل شود ـاين احتياط از جهت آنست که اگر حمل باشد معلوم گردد وفرزند یکی به دیگری داده نشرد ــ بنابران برزن فرض است كه هر چه در رحم اوباشد آشكار نما يدچه حمل وچه حیض ـ این مدت راعدت می نامند .

فائهم : مطلقات درااین جا مراد از زنانیست که شوهر شان بعداز نکاح به آنلن جماع یاخلوت صحیحه کرده حیض شان می آید وآزاد یعنی کــنیز کمسی نیاشند شرط های فوق ازین جهتاست کهبازنی که صحبت وخلوت صحیفه نشده باشد بعد أز طلاق عدت بالكل نيست وزنيكه حيض نعى بيند نا بالسغ يا بسيار يير ياحامله مي باشد \_ در دو صورت سابق عدت آن سه ماه است وعدت زنان حامله تاوضع حمل آنها ست ـ زنیکه شرعاً کنیز باشد اگر حیض ميديد عدت او دوحيض آست واكر حيض نيايد يعنى خوردسالوپير باشدعدت الو يكنيم ماه است اكر حادا المباشد تأوضع حمل - تفصيل از آيات ديكر واحاديث ثابت است .

#### وَ بُعُو لَتُهُنَّ آ حَتَّى بِرَدِّ هِنَّ فِي و شوهران شان سزا واد ترند بر جوع يشان ددآن وَ ذَا لِكَ إِنْ أَرَاكُ وُآ إِصْ لَا حُارٌ

امحس ميخوا هنسد سلوك «فيكو كارى» تفسیو : حوگاه مردی بخواهد زوجهٔ خودرا درداخل میعاد عدت بازگر داند می تواند اگر چه زن راضی نباشد بشرطیکه مقصد از استرداد حسن سلولی وأصلاح بأشد نه ادادهٔ آزار واذیت زن کهاورا به بخشیدن حقمهر مجبسوو **گرداند** این کار ستمگار یست و کسیکه به چنین امر مبادرت میورزد گتهگار أست اگر چه رجعت اونیز صحیح باشد .

وَلَهُنَّ مِثُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ و زنان را ست مانند آنچه مرداندا برایشان است بِالْهُعُرُوْ فِ" وَلِلزِجَالِ عَلَيْهِنَ

موافق قاعده شرعی «بوجه پسندیده» و مسر داندا بر زنان

بقرة بقرة <u>- بقرة - بق</u>

#### ذرَجَه الله

فضيلت است

تفسیو: این اسر حقاست که چنانکه مهدان بر زنان حقوق دا رند زنان را نیز برایشان حق هاست وهرکدام را لازم است که برحسب اصول وقوا عد ، حقوق دیگری راایفا نماید مردان را روانیست که بازنان رفتار بد کنند یاحقوق زنان را تلف نمایند اگر چه آنهارا بزنان برتری وفضیلت است ازین جاست که رجعت بااختیار مرد گذاشته شده .

تفسیر: پیش از اسلام رواج بود که مردان هرقدر که میخواستند ده ، بیست مرتبه زنان خویش را طلاق میدادند وقبل ازانقضای موعد عدت رجوع میکردند باز هروقتیکه میخواستند طلاق میدادند ورجعت مینمودند باینروش بعض مردان زنان راا سخت می آزردند در نتیجه این آیت کریمه تازل شد یعنی طلاقی که در آن رجعت جایز است تمام آن دومر تبه میباشد ومردان را تادومر تبه اختیار داده شده کمه اگر دراننای عدت بخواهند میتوانند برحسب دستور زن را نگهدارند یاباحسان رخصت دهند اما بعد ازانقضای میعاد عدت رجعت بجانمی ماند واگر هردو راضی باشند میتوانند دوباره نکاح کنند مردیکه زن خودرا سمه مرتبه طلاق دهد تاشوهر دیگر بازن مذکور نکاح وجماع نکند نکاح آن باین زن جاین نمی باشد.

فایده: مراداز «امساك بمعروف» و «تسریح باحسان» آنست که اگر مرد رجعت نماید بطریق موافقت وحسن معاشرت باشد نه آنکه زنانرا در حبس دارنسه و آزار دهند چنانکه دربین مردم معمول بود کسیکه چنین نتواندزن را به آسانی و احترام رخصت دهد.

# و لا يكولُ لكم أن تأ خُذُ و اهماً و اهماً الكرم أن تأ خُذُ و اهماً و المهار و المار و المهار و المهار و المهار و المهار و المهار و المهار و المهار

# اً لَا يُقْبُهَا حُدُو كَ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ اللهِ وَاللَّهِ ا

تفسیو: مهری را که مردان به زنان داده اند جایز نیست کهدر هوض طلاق باز خواهند مگر در صورتیکه ناکزیس باشند وهیچگونه موافقت میان آنسها صورت نه بنده و در اندیشه باشند که نمیتوانند نسبت به شدت مخا لفت شان، (حکام خدا (ج) و ادر معاشرت رعایت کنند و از جا نب مسرد نیز در ادای حقوق زنهیچ تقصیری نباشد و الا بازستانیدن مال بشوهر حرام است .

فَلاجُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِمُ

(پس) نیست گناهی برزن وشو هر در آنیچه عوض خود داد زنآندا

تفسیو: ای مسلمانان! اگر میان زن وشوهر چندان منا فرت وبیزاری حادث گشته کهشما میترسید که دیگر میان آنهاموافقت امکان ندارد هیچ کناهی برطرفین عاید نمی شود که زن مال بهمد وخویشتن را ازعقد نکاح برهاند ومرد آنمال را بگیرد این راخلع میکویند چون در حال ضرورت خلع میان زن وشوسر درست است کوشش تمام مسلمانان ضرور دراین باره صحیح میباشد.

فایده: زنی بعضور حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم عرض نمود: که من از شوهر خود ناخو شنودم ودیگر نمیخواهم باوی بسر ببرم حضرت نبوی تحقیق فرمودند زنگفت شوهر من درادای حقوق من کوتاهی نمیکند وبراخلاق ودیانت او نیز اعتراضی ندارم اما باوی منافرت طبیعی دارم - حضرت پیغمبر (ص) مهررا ازوی ستانید وبشوهرش استرداد نمود ودر عوض طلاق اورا ازشوهرش گرفت این آیه دراین باب فرود آمده.

# تِلْكُ حُدُو لُ اللّٰهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَا وَلَـ عِلْكُ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُو كَا لِلّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكَ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُو كَا لِلّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكَ وَمَنْ يَتَعَدُّ حُدُو كَا لِلّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكُ وَمَنْ يَتَعَدُّ اللهِ فَا وَلَـ عِلْكَ وَمَدَى وَ مَدِي وَمَدِي وَمَا لَيْ اللّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكُ وَمَا لِلّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكُ وَمَا لِلّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكُ وَمِنْ يَتَعَدُّ اللّٰهِ فَا وَلَـ عِلْكُ وَمِنْ يَتَعَدُّ اللّٰهِ فَا وَلَـ عَلَى اللّهِ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهِ فَا وَلَـ عَلْمُ وَلَ عَلَى اللّٰهِ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهِ فَلَ عَلَى اللّٰهُ فَا وَلَّـ عَلَى اللّٰهِ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهِ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهُ فَا وَلَـ عَلَيْهِ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهُ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهُ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهُ فَا وَلَـ عَلَى اللّٰهُ فَا عَلَى اللّٰهِ فَا عَلَى اللّٰهِ فَا عَلَى اللّٰهِ فَا عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ فَا عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّ

تفسیو : این همه احکامیکه ذکر شدیعنی طلاق ورجعت ر خلع حلو د وقواعدیست که خدا دج، مقرر کرده تعمیل کامل این احکام لازم است نباید درآن خلاف و تغییر و قصوری نمود .

اشانند

فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ 'بَعْدُ (بس) المرطلاق دادندا سه باد «بس» حبال نميشود اين نن آن مرد را بعد اذ آن

حَتَّى تَنْكِحَ زُوْجًاغَيْرُ أَ فَإِنْ اللهِ عَنْدُ نَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا المِلْ اللهِ المِلْمُ المِلْ المِلْمُلْمُ اللهِ المَا المُلْمُلْمُ ا

طُلُقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِكَ اللهِ عَلَيْهِكَ اللهِ عَلَيْهِكَ اللهِ عَلَيْهِكَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَ

آنُ يَّتُرُ اجَعا ﴿ إِنْ ظَنَّا آنُ يَقِيبًا اللهُ عَلَيْهَا اللهُ يَعُولُهَا اللهُ اللّهُ اللهُ الله

يُبِينَهُا لِقُومٍ يَعْلَمُونَ ۞

که بیان میکند آنرا برای قومیکه می دانند .

تفسیو: هرگاه شوهری زوجهٔ خود را سوم بار طلاق دهداین زن برایش حلال نمیشود مگر وقتیکه زن مذکور بادیگری نکاح کند وشوهر دوم باوی جماع نماید وبرضا آنرا طلاق دهد ومدت عدت بگذرد آن وقت با شوهر اول نکاح جدید آن جایز است. این راحلاله گویند وبعد از حالاله نیز نکاح باشوهر اول در صورتی است کهآن ها (زنوشوهر) عزم کرده باشند که حدود واحکام الهی را استوالا میدارند یعنی حقوق همدگر را وفا میکنند وبرعزم خویش اعتماد داشته باشند ورنه مسئله بنزاع باهمی واتلاف حقوق انجامد وبه گناه مبتلا

وَ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَآءَ فَبَلَغُنَ آجَلَهُنَّ

و هنگاهیکه طلاقدادید زنان را پسرسیدند عدت شان را تفسیر: آنگاه که عدت نزدیك به اختتام برسد.

فَأَمْسِكُوْ هُنَّ بِهَعُرُونِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ

پس نگهدارید آیشان راموافق دستور (بوجه پسندیده) یا رها کنیدایشان را

بِهَعُرُ وُ فِ " وَ لَا تُهْسِكُو هُنَّ نسکه مسداد یسد ایشسان دا ضِرَا رًا لِتَعُتَدُوا "

برای ضرر رسانیدن که تجاوز کنید

تفسيو : شوهر اختيار دارد كسه تاختم عسدت موافقت واتحاد بزوجــهٔ خويش را حاصل داشته وی رانگه میدارد یابخوبی واحسان ترك میكند امـا قطعاً جایز نیست که او رابه قید خویش نگهدارد وبه قصد آزار رجعت نماید چنانچه نزد بعضى معمول بود .

قايده: درآيت سابقه (الطلاق مرتن) توضيح شده بودكه شوهر تادو طلاق اختیار دارد که زنرا به خوشنودی نکه میدارد یا بکلی ترك میکند ـ اکنون دراین آیه حکم شند که این اختیار فقط تاعدت است بعداز عدت اختسیار سوهر سلب میشود لهذا نباید شبه نمود که این حکم تکرار است .

و مَنُ يَّفُعَلُ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفُسَهُ

پس هر آئينه ستم کرد بسر خودش

وَلَا تَتَخِدُو ٓ النِّاتِ اللَّهِ هُزُوًّا وَاذَ كُرُوا

نِعْهَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَّا آنْزَلَ که بر شما است و آنچه فرو فرستاد

عَلَيْكُمْ مِّنَ الْكِتْبِ وَالْحِكْمَةِ

#### يَعِظُكُمْ بِهُ وَاتَّقُوااللَّهُ وَاعْلَمُوآ

که پند میدهد شمارا به آن و بترسید اذ الله و بدا نید که

وَ أَنَّ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْعً عَلِيْمُ ﴿ عَلِيْهُمْ اللَّهُ لَكُ لَكُ مُ كَالِّكُمْ اللَّهُ عَلِيْهُمْ اللَّ

تفسیو: نکاح ، وطلاق ،ایلاء ،خلع ،رجعت ،حلاله وغیره همه متضمی حکم ومصالح برزگ است درآن حیله مجوثید واغراض ناشایستهٔ شخصی خویش را دخلمدهید مثلا کسیکه رجعت نماید وغرض وی از رجعت آزرین زن باشد گویا بااحکام ومصالح الهی استهزا نموده است . نعوذ بالله من ذلك ب بعضرت الهی (ج) همه چیز ها روشن و آشکار است ازین حیله ها جز ضرو چیزی حاصل نمی شود .

#### وَ إِنَا طَلَقْتُمُ النِّسَا ءَ فَبَلَغُنَ آجَلَهُنَّ

وهنگامیکه طلاقدادید زناندا (پس) رسیدند به منتهای عدت شان

فَ لَا تَعْضُلُو هُنَّ أَنُ يَّنُ كِحُنُ (بس) منع معنيد ايشان را كه نعاج منيد أزّ وَ اجْهُنَّ إِنَّ ا نَرَ اضُو ا بَيْنَهُمْ شوهران شان را وقتيعه دانس باشند درميان خود إلى مَعْمُ وُ فِي اللَّهِ عَمْرُ وُ فِي اللَّهِ عَمْرُ وَ فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الل

موافق دستور (بوجه پسندیده)

تفسیو : زنی را شوهرش یك یادو مرتبه طلاق داده ودرعدت رجعت نكرده بود زمانبكه عدت بانجام رسید شوهر سابق اونیز بارجال دیگر پیام نكاح

(117)

داد وزن باو راضی شد اما برادرش بر افروخته گردیده از نکاح باز داشت باثر آن این حکم نازل گردید که رضا وبهبود زن را رعایت نمائید وموافق مرضای اونکاح کنید ودرین معامله فکر وعدم رضائیت خودرا دخیل مگردانید این خطاب عمومی است باز دارندگان نکاح خواه شوهر طلاق دهندهٔ زن باشد که زنرا ازنکاح دیگری باز دارد یاولی یاوارث زن باشد واو را ازنکاح کردن باشوهر اول یادیگری منع نماید این حکم برای ممانعت تمام آن ها فرود آمد بلی اگر کدام امری خلاف قاعده باشد مثلا زن از کسانی شوهر کند که کفر او نباشند یادر ایام عدت شوهر اول بادیگری نکاح می نماید بیشك در ممانعت حق دارند و مقصد از کلف با لمعروف همین است.

تفسیر: احکامیکه ذکر شد تنها مومنان ازآن پند میگیرند زیرا ایشا ن اهلیت استفاده دارند والاموعظه بعامهٔ مردم است وبکسی اختصاص ندارد از اختصاص مومنان ضمناً سر زنش وتحقیر دیگران نیز بر می آیسد یعنی کسانیکه به این احکام عمل نمی کنند گویا به خدا (ج) وروز قبامست ایمان ندا رنسد .

#### وَ الْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلًا كَ هُنَّ

شیر دهنـد فـر زنـدان شان را

حُولَيْنِ كَامِلَيْنِ لِهَنْ أَرَاكَانَ "يُتِمَّ

كامل براى كسيكه ميغواهد كه تمام كنيد

الرَّضَاعَةُ \*

#### مسلت شيسر دادن را

تفسير: بمادر حكم است كه طفل خودرا تادوسال شير دهد واين مدت بمادر و بدى قرار داده شده كه ميخواهند مدت شيس دادن را كا ملا به بهايان رسافند ورنه تقليل نيز درآن جايزاست . چنانچه درآخر آيت مي آيد . دراين حكم مادراي نيز داخلند كه نكاح آنها باقسي مانده يا طلاق حاصل كردهاند ياعدت شافمنقهي شده است . فرق اين است كه شوهر با يد مرحال به منكوحه ومعتده طعام ولباس بدهد خواه شير بسد هند خواه ندهند امادر حلل ختم عدت مصارف خاص بجهت دادن شير است ازاين آيه تنها اين مسئله معلوم ميشود كه اگر مادر راضي باشد مسدت شير را تكميل كند يابدر اجرت شير رابه مادر بدهد انتهاى مدت آن دو سال كامل است واين امر معلوم نيشود كه مدت شير دادن على العموم بيشتر از دوسال نسي باشد .

وَ عَلَى الْمُولُولِ لَهُ رِزْقُهُ تَ

وبر کسیکه فرزند زادهشده بسوای اویعنسی برای بسد طعمام زنسان مسرضع

وَكِسُو تُهُنَّ بِالْمُعُرُوفِ \* لَا يُكُلُّفُ

ولباس ذنان مرضع است موافق قاعده (بوجه پسندیده) تسکلیف داده نمیشود (۲۱۶)

#### نَفْسُ إِلاَّ وُسُعَهَا ۚ لَا نُضَآرُ وَ الِلهُ ةَ سر رسانيد نشود ما دد بِوَ لَذِ هَا وَ لَا مُو لُو كُ لَهُ بِوَلَاِهِ "

بجهت فرزندش ونه کسی راکه طفل بسرای اوزاده شده (پددر) بجهت فرزندش

تفسیر: پدر طفل در هر حال باید به مادر طفل طعام و اباس دهداولا ازجهتی که در نکاح اواست ثانیا بنابر اینکه عدت اوهنوز تکمیل نیافته آلمالاً اجرت شیر تادیه شود مادر و پدر همدگررابه سببطفل نیازارند چنانکه مادر بدون جهت ازشیر دادن امتناع نماید یاپدر بلا سبب اورا از آغوش مادر باز کیرد وشیر دیگری را بوی بنوشاند یادر لباس وطعام امساك ورزد.

وَ عَلَى الْوَارِثِ مِثُلُ ذَ لِكَ \*

تفسیر : ااگر پدر کودکسی بمیرد وارثان او را لازم است کهمادر طفل را لباس وطعام دهند واذیتی بوی نرسانند مراد ازوارث آنست کهمحرم نیزباشد.

فَانُ اَرَاكَ ا فِصَالًا عَنْ تَرَاضٍ مِّنْهُمَا بِسَاءُ رِمَادِ وَبِعِد خُواسَنَد جَدَائَ عَلَى اللّهِ عَدَدُ وَوَسِنَدَى بِاهْمِدِ مِنْ وَلِمُ عَلَيْهِمَا اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ عَلَيْهُمَا اللّهِ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمَا اللّهُ ال

وهشوره کردنباهمدگر پسنیست هیچ گناهی برآنها تفسیر: اگر مادر و پدربنابر مصلحتی مشوره کنند و برضای خویش دراثنای دوسال طفل را به غرض آسایش او از شیر جدا نمایند گناهی ندارد مثلادر حالیکه شیر مادر خوب نباشد.

وَإِنَ ا رَكَ ثُمُ اَن تَسْتَرْ ضِعُوا ٓ ا وُلا كَ كُمْ

. اگر خواستید که دا یه گیرید جهة شیر دادن فرزندانخود

فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنَّ اسْلَمْتُمْ چون تسلیم نسمو دید مَّآاتَيْتُمْ بِالْمُعُرُونِ أ موافق قاعده «بوجه يستديده» آنجهمقرر كرديد دادن آنرا تفسير : اى مردان ! اگر شما خواسته باشيد كه بر حسب ضرورت ومصلحت زن دیگری به کودك تان شیردهد نیز گنامی ندارد اما نه جنانکه ازحق مادر چیزی ضایع *گردد بلکه حق الزحمهٔ مادر راموافق عرفودستور کهمقرز داشته اید* اداً كنيك وچنين نيزتوان وانمود كهحق زني راكة شير ميدهد ضايع نسازيد ـ وَاتَّقُوااللَّهَ وَاعْلَهُو النَّ اللَّهَ بِهَا بتسر سيد ازالة نَ بَصِيرٌ ﴿ وَالَّذِينَ يُتُو قُونَ مِنْكُمُ وَيَذُرُونَ أَزُواجًا يَتُرُ بَّصْنَ ذنان را باید انتظار برند زنان

بِا نَفْسِهِنَ آرْبَعَةَ آشُهُ إِلَّ عَشُرًا تَ به ننس مای خود جساد ساه و ده دود

تفسیر : سابق عدت طلاق بقدر مدت سه حیض قرار یافته بـود اکنون امرشد کهدر عدت موت چهار ماه وده روز انتظار کشند اگر دراین مدت معلوم شدکهزن بھرہ <del>---</del>

حمل ندارد نکاح آن جایز است و رنه بعد ازوضع حمل این مسئله درسورهٔ طلاق مشرو حا ذکر میشود در حقیقت ایام عدت که بقدر سه حیض یاچهار ماه و ده روز معین شده  $\|(\tilde{1}) + (\tilde{1})\|_{2}$  است که انتظار حمل برده شود و به درستی هویدا گردد .

#### موافق واعدة شرعى (بوجه پسنديده)

تفسير: چون عدت زنان بيوه كه در حال حمل چهارماه وده رور و درخال وجود حمل انقضاى مدت حمل معين شده بسر رسد اگر آنها به نكاح مشروع ازدواج نمايند هيچ گناه نيست استعمال خوشبوئي وآلات زينت وآرايش صورت نيز برآنها همه حلال است.

مُعُرُو فًا هُو لَا تَعْزِ مُو اعْقَلَةَ النِّكَاحِ موافق رواج شریعت (بعرمز واشاره) وقصد محنید عقد نکاح ایشان را

حتى يَبْلُغُ الْكِتْبُ ٱجَلَهُ الْحِلْهُ الْجَلَهُ الْحِلْهُ الْحِلْهُ الْحِلْهُ الْحِلْمُ الْحِلْهُ الْحِلْمُ الْحِ

تا انکه رسید میصاد مقررهٔ عبدت بنهایت خود

تضییر: مقصد این است زنانیکه از نکاح شوهر جدا شده اند مادا میکه داخل عدت باشند جایز نیست که دیگری آنهارا درنکاح خویش در آورد یااز آنها صریحة وعده ازدواج بگیرد ویا واضح بایشان درموضوع ازدراج پیخام فرستد اما اگر کسی دردل نیت می کند که بعد از انقضای عدت باوی نکاح می نماید واین وااظهار نمی کند ویا مطلب خودرا اشارته می فهماند تادیگری پیشدستی نکند مثلا بزن برساند که تو محبوب دلهاستی ویامن اراده دارم که با کمام کسی نکاح می نمایم دراظهار اینگونه سخنان گناهی نیست بشرطی که پیسیغام صریح نباشد.

وَ اعْلَمُو ٓ النَّ اللّٰهَ يَعْلَمُ مَا فِي َ و بدانيد مه مرانينه الله ميداند آنچه در

#### أَنْفُسِكُمُ فَاحُدَّرُوْهُ ۚ وَاعْلَمُو ٓ الْكَ دلهای شماست

یس بتر**سید از وی** 

اللهُ عَفُورٌ حَلِيمٌ اللهُ

برده بار است

تفسير : يعنى حق تعالى برضماير شما آگاه است آنچه را جايز نيست اراده مكنيد واكر اراده نموديد توبه نمائيد خدا (ج) بخشاينده وآمرزگار است كنهكاري كه گرفتار عذاب نميشود شمارا ماية نخوت واطمينان نشود زيرا خدا (ج) حليم است درنزول عذاب شتاب نمي ورزد .

ليُكُمُ إِنْ طَلَقْتُمُ السِّنسَاءُ مَا لَمْ تُهُشُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُو الَّهُنَّ تا وقتیکه مس نکرده باشید بایشان یامعین نکرده باشید برای ایشها ن

قَرِيْضَةً عَوْ مَتِّعُو هُنَّ عَلَى الْهُوسِعِ ودهید ایشان راچیزی که ازآن نفع میگیرند (متعه) بر توانگراست قَدَ رُهُ وَ عَلَى الْمُقْتِرِ قَدَ رُهُ \* مَتَاعًا

تنگدستاست باندازه قدرتش چیزی منتفع به باندازه قسدتش وبسر

'بِالْهُعُرُ وُفِ حَقَّاعَلِي الْهُحُسِنِيْنَ @

نیکو کا دان لازم شده بــر به قاعدةشرع

«719»

تفسیر: نکاحی که بدون ذکر مهر انعقاد یابد صحیح است مهربعد ازعقبدنین مقرر میشود دراینصورت اگر قبل ازمجامعت وخلوت صحیحه طلاق واقع شود مهر برمرد لازم نمی آید اماحتماً به قدرتوان خویش کمازکم سهجامه یعنی چادر ویبرهن وازار موافق حال خود بخوشی بزن خویش دهد.

وَ لِ نُ طُلَّقْتُهُ وَ هُنَّ مِنْ قَبْلِ

آن نهسو هن و قل فر خُنهُ لَهُنّ الله الله مقرد عرده باشید برای ایشان و هر آئینه مقرد عرده باشید برای ایشان

فَر يُضَانَا فَنِصُفُ مَا فَرَضُتُمْ إِلاَّ مَر يُضَانَّمُ إِلاَّ مَر مَرده ايد معر

اَنُ يَعُفُونَ أَوْ يَعْفُواالَّذِي بِيدِهِ

به پرهیز گاری و فراموش مکنید نیکوئیرا درمیان خود

اِنَّ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيْرُ ﴿
مَرَائِنَهُ اللّهُ بِهَ آنِجِهُ مِعْنِيدُ نِيكُ بِينَا سَتُ
مَرَائِنَهُ اللهُ بِهُ آنِجِهُ مِعْنِيدُ نِيكُ بِينَا سَتُ

تفسير: اگر دروقت نكاح مهر معين شده بود وپيش ازدست بردن طلاق بعمل آمد تادية نصف مهر لازم ميگردد ليكن اگرزن يامرديكه قيام نكاح ويانقض آن به اختيار اوست ازحق خود بگذرد افضل است. گذشتن زن اينست كه نصف واهم معاف كند وسماحت مرداين است كهمهر معينرا كاملا تاديه نمايد ودر صورتيكه تمام مهررا اداكرده باشد، نصفرا استرداد ننمايد، مناسب تقوى آنست كهمرد درگذرد وواپس نهستاند زيراكه الله مردرابه قيامنكاح وطلاق مردو اختيار داده ومردرا برزن فضيلت نهاده است ودراثر نكاح تمام مهرلازم ميگردد درينصورت اگر زوج بدون مس طلاق ميدهد وازنصف مهر پهلو خالي ميكند، البته مناسب تقوى نيست زيرا درين صورت گناه زوجه نبوده چيزيكه بظهور رسيده ازجانب زوج است ومناسب آنست كهشوهر نصف مهررابدهد.

فائده: طلاق نظربه مهر ومجامعت چهار صورت دارد: «۱» آینکه نهمهر باشد ونه وطی و نه خلوت (۲) اینکه مهرمعین شده مگر نوبت به وطی و خلوت نرسیده باشد این دوصورت ازدو آیت مذکور معلوم شد (۳) اینکه مهر معین باشد ومجامعت و یا خلوت هم بعمل بیاید درینصورت تمام مهر معینه باید تادیه گردد، وذکرآن در کلام الله به موقع دیگر آمده (٤) اینکه مهر معین نشده باشد و بعد از مس طلاق شود درین صورت مهر مثل لازم میگردد یعنی مهری که در قوم آن زن مروج است و در مرک زوج نیزاین چهار صورت است مگر حکم آن الزحکم طلاق مورد دارد. اگرمهر معین نشده بود و زوج خسواه مس کرده باشد یانه در هردو صورت مهر مقرره کامل حق زوجه است.

# حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوٰتِ وَالصَّلُوةِ

آگاه باشید «نگهداری کنید» بر همهنمازها و نماز

# الو سُطَى وَقُومُو اللهِ قَانِيْدِ قَانِيْدُنَ ٩

میانه و بایستید بحضور الله فرمان بر دا رند کا ن

تفسیر: مقصود از نماز میانه نماز عصر است کده در میان روز و شب و توع یافته و الله تعالی دربابآن تاکید زیاد فرموده چراکه در آنوقت مشغله و مصروفیت دنیا بیشتر می باشد و نیز فرموده است که «ایستاده باشید به ادب» یعنی در نماز حرکتی مکنید که از آن معلوم شود که شما نماز نمی خوانید و آن اعمال مفسد نماز باشد مثل خوردن ، نوشیدن ، سخن گفتن و خند بدن ،

فائده: تبیین حکم حفاظت نماز دراحکام طلاق ازآن جهت است که در اثنای مشاغل دنیا و نزاع باهمدگر عبادت پروردگار را هیچگاه فراموش مکنید یاچون تکمیل عدل واستفاده ازانصاف دراثر غلبهٔ حرص و بخل بربندگان هوا وهوس بسی دشوار است مخصوصاً درحال رنج وطلاق توقع تعمیل (وان تعفوا) و «لاتنسوا الفضل» مستبعد می نمود لهذا علاج بهتر آن محافظت و یا بندی نماز و وعایت حقوق آن تجویز گردید زیسرا نماز دراز الفرذایسل و تحصیل فضایل تا آسیر بزرگی دارد.

#### فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْرُ كُبًا نَّا ۚ فَإِنَّ آ

پس اگر ترسیدید از کسی پسهیاده نماز بخوانید یاسواره پسروقتیکه

آمِنتُمْ فَا ذُكُرُ و الله كَمَا عَلَمَكُمْ

ايمن شويد پسيادكنيد القرا چنانچه آموخته استشمارا

تفسیر: هرگاه شما ازجنگ یااز دشمن میترسید ناگزیر پیاده در حالیکه وقوف ممکن باشد ودرحال سواری وباشاره هم میتوانید نماز خوانید اگر چه روی شما جانب قبله نباشد \_

وَالَّذِينَ يُتُو قُونَ مِنْكُمْ وَيَدَّرُونَ

وكسانيك مى ميرند از شما و ميكذا رند

آزُوَاجًا عُوْ صِيَّةً لِآ زُوَاجِهِم مُّتَاعًا

لازم كرده شدبرايشانوصيت كردن براى ذنانشان نفقه

زنان را

## إلى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ \*

غیربیرون کسردن از خسانه

ىكسال تا

تفسير : اين حكم دراوايل بود. اما وقتيكه آيت ميراث فرود آمد وحصة زنــان معین کردید وعدتزن چهارمامودمروز قرارداده شدحکم اینآیتمنسوخ گردید .

فَإِنْ خُرَجُنَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي

حـق خود

پساگر بیرون شوندزنان پس نیست هیچکناهی برشما

مَا فَعَلْنَ فِي آنُفُسِهِنَّ مِنُ مَّعُرُوْفٍ

از کار پسندیده

وَاللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيمٌ ﴿

غالب

باحكمت است

تفسیو: اگراین زنان برضای خویش پس ازتکمیل یکسال از خانه خارج شوند ای وارثان ! درین باب برشما گناهی نیست اگر آنها درحق خود مطابق شرع رفتار کنند یعنی میتوانند شوهر کنند یالباس زیبا بپوشند وخوشبوثی استعمال نيما بنيد .

وَ لِلْهُ طُلَقَتِ مَتَاعٌ ۚ بِإِلْهُ عُرُونِ

وبراى زنان طلاق داده شده نفقه عدت است موافق قاعده (بوجه پسندیده)

عَلَى الْمُتَقِيْنَ ﴿

پرهيز کاران درم است تفسیر : درآیت سابقه نفقه یعنی حکم لباسدادن دربارهٔ آنطلاق آمده است کهنه مهر گذاشته شده باشد و نهزوج مس کُرده باشد. دراین آیتحکم مذکور عامست مگر این قدر فرق هست که لباس کامل دادن به همه زنان مطلقه مستحب است نه لازم ودر صورت اول ضرور می باشد .

كَذَا لِكَ يُبَيِّنُ اللّٰمُ لَكُمُ الْ يَتِهِ همچنان بيان ميكند الله براى شما احكام خود را

ا كَالْكُمُ تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ اللّ

تفسیو: چنانکه الله جـل مجده در این جااحکام نکاحـ طلاقـ عدترا بیان کرد تمام احکام وآیات رابشما بیان میکند تاآنهارا معلوم ومعمول دارید احکام نکاح وطلاق در این جا به پایان رسید.

أَلَمْتُو إِلَى الَّذِينَ خُرَجُوا مِنْ دِيارِهِم

آیا ندیدی بسوی آنانکه بیرون شدند ازخانههای خویش

وَهُمُ ٱلُونَ حَذَرَالْمُوتِ ۖ فَقَالَ

إيشان هزادان تنبودند اذ بسيم مسرك يساكفت

> دادای بغشایش است بر مردم و لیکن النّا سِ لَا یَشْکُرُو نَ اسَ

> > (377)

تفسیر: این حکایت یکی ازامت های ماضیست که آنها از دشمن ترسید نسد و به جنگ سادرت ننمودند و چندین هزار مردم باخانمان خویش ازوطن گریختند یاازوباترسیده توکلواعتماد به تقدیر نکردند و چون یك منزل برآ مدند بحکم خدا (ج) همه مردند و بعداز هشت روزبدعای پیغمبر مبارك شان زنسده شدند که عبرت گیرند و توبه نمایند ذکر اینمثال دراین جابرای آنست که در معرکه کفار وقتال فی سبیل الله جان سپارید و هرچه دارید محبت آن را ازدل برآرید و بی دریخ بذل کنید شما بدانید اگر حضرت الهی (ج) مرک رانازل کند ازان هیچ گریزگاهی نمی باشد و اگر خواهد که جان بخشد بیك لمحه مرده صدساله را جان میدهد نجات زندگان ازمرك به حضرت او دشوار نیست.

درراه انجام دادن حکمالهی (ج) بیم مرک ورو کردانیدن ازجهاد ویا باندیشهٔ فقر وبینوائی امتناع از صدقه واحسان بردیگراند واعراض از عفو وصله رحم تمام این کارها نه تنها مایهٔ بی دینی بل منتهای زبونی وبی خردیست .

وقا تِلُوْ افِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاعْلَمُوْ ا

أَنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ هُ مَنْ ذَا الَّذِي

كه هرآئينه خدا نيك شنوا داناست كيست آنك

يُقْرِضُ اللَّهُ قُرْضًا حَسَنًا فَيضِعِفَهُ قُرْضُ دهد الله قرض نيعو بسروجندميعوداندآنوا

لَهُ أَضُعًا فًا كَثِيْرَةً وَاللَّهُ يَقَبِضُ لَهُ أَضُعًا فًا كَثِيْرَةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ لِمَانِهِ وَ خِدا مِي بندد

# و یبت صط و الیام تر جعون او میردانیده می شوید

تفسیو: چون روشن شد که حیات و دارائی شما همه در قدرت خدای متعالست برشما است که در راه خدا (ج) و درراه هین باکافران بجنگید آگاه باشید خدا «ج» سخنان مردم بهانه جمورا می شنود و برنیات و ارادات آنها آگاهست در راه خدا «ج» آنچه دارید بذل کنید ، از بینوائی و تهیدستی میندیشید ، کشایش و تنگی همه در اختیار خدا (ج) است. و همه به سوی او باز میکر دید . قرض حسنه آنست که قرض دهند و تقاضا نکنند و به قرض دارمنت نگذار ند و عوض نستانند و مدیون راحقیر نشمارند اینجا به خدا (ج) قرض حسنه دادن درجهاد مصرف نمودن و به محتاجان و بی نوایان صدقه دادن است .

# اکم تر الی الی کر من بنی آبنی آبنی آبنی آبنی آباند بدی به سوی جماعتی اذ بنی السکر آغ یک موسی آغ السکر آغ یک موسی آغ اسرائیل موسی ان موسی آغ

تفسیو: ازاین قصه ثابت میگردد که بست وقبض؛ فراخی وبندش در قدرت خدارج) است یعنی تنها او تواند بینوائی راشاهی دهد و پادشاهی رابینواگرداند. ناتوان راقدرت دهد واقویاء را بیجاره سازد.

بقرة -----

عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَا لُ

توقع ميرودانشما الر حميشود برشما جنعة

الآثقات لُوّا فَا لُوْا وَمَا لَنَا الآنقاتِلَ

الآثقات لُوّا فَا لُوْا وَمَا لَنَا الآنقاتِلَ

الله تعلی الله وقداً خر جنا مِن في سَبِيلِ الله وقدا في تعلیق برون عرده شدیم اله در داه خدا وبه تعلیق برون عرده شدیم اله فی ما و آبناً یناط فلها کتیب خانه های ما و بسران ما و بسران

عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تُولُوا إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ مُ

وایشان جنگ رو گر دا نیدند مگر اند کی از ایسشا ن

وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالطُّلِمِينَ ١٠

والله نیكداناست به ستمگاران

تفسیر: بعد از حضرت موسی (ع) مدتی کار بنی اسرائیل منتظم بـود چـون نیت آنها واژگونه شد جالوت نام پادشاه کافری بران ها مسلط گردید وآنهارا از شمهر بیرون کـردـ تاراج نمود، اسیرگرفت وغلامگردانید .

بنی اسرائیل گریختندوبه بیت المقدس فراهم آمدند در آنوقت حضرت اشموئیل علیه السلام پیغمبربود بنی اسرائبل بوی گفتند پادشاهی برما مقروکن تاباوی اتفاق کرده و در راه خدا (ج) جهاد نمائیم .

وَ قَالَ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ اللَّهُ قَدُبَعَثُ وَقَالَ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ اللَّهُ قَدُبُعَثُ وَ كُنتُ بِهِ بَعْقِيهِ مِن هِ مِن اللَّهُ قَدْ بِهِ بِعِقِيمِ مِن هِ مِن اللَّهِ عَلا اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عِلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلِي عَلَا عِلَا عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَ

الكُمْ طَالُوت مَلِكًا قَالُوا اللَّي الْحُوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ

اَحْقُ بِالْمُلُكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤُتُ سُعُةً سزاواد تریم به بادشاهی اذوی وداده نشدهاودا فراخی

(XYX)

وافزود اورا

بسر شما

بسیار دا ناست

هبر كبرا خواهد

# وَ الْجِسْمِ وَ اللّٰهُ يُؤْتِى مَلْكَهُ و جس و الله سيمد الله خودا مَنْ يَشَاءُ وَ اللّٰهُ وَ السِعُ عَلِيمٌ اللهُ

تفسیر: پیشتر درقوم طالوت سلطنت نبود بینوا و محنت کش بودند از این جهت درنگاه بنی اسرائیل طالوت شایستهٔ پاد شاههی شمرده نمی شد و دراثر دولت ومالی که داشتند نودرا سزاوار سلطنت میپنداشتند پیغمبرعلیه السلام کفت پادشاهی حق کسی نمی باشد لیاقت پادشاهی و سعت علم و توانائی جسم است دراین امور طالوت برشما برتری و فزونی دارد.

الله فراخ فضل

فائله: چون بنی اسرائیل سخنان پیغمبر علیه السلام را شنید ند از پیغمبر خواستند که برای رفع اشتباء آنهااگر جزاین دلیلی بر سلطنت موجود باشد بنماید پیغمبر (ع) به حضرت الهی «ج» دعانمود و علامت دیگر سلطنت طالوت بسیان شد.

# وَ قَالَ لَهُم نَبِيُّهُمْ إِنَّ الْيَهُ مُلْكِهِ

و گفت به بنی اسرائیل پیغمبرشان هر آئینه نشان سلطنت طالوت

#### آنُ يَّأْتِيكُمُ التَّا بُوْتُ فِيْهِ سَكِيْنَةً

آنست که بیا ید نزدشما صندوق درآن تسلی خاطر شمااست

مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيّةٌ مِمَّا تَرَكَ الله

از جانب پروردگار تان وباقیمانده ازاشیای کهگذاشتند

(277)

تفسیو: در بنی اسرائیل صندوقی بود که درآن تبرکات بود موسی (ع) ودیگر انبیاء آنرا درمیدانهای جنگ پیشاپیش اردو میبر دند خداوند (ج) ایشان رابه طفیل آنفاتح وفیروز مبگردانید چون جالوت غالب شد صندوق رابا خود برد وقتیکه رضاء الهی (ج) به استرداد صندوق به بنی اسرائیل قرار یافت جائیکه کافران صندوق رامی نهادند درآنجا و باو بلافرود می آمد چنانچه پنج شهرخراب گردید عاقبت بیچاره شده وصندوق رابرادو گاونر حمل کرده راندند فرشتگان گاوها را بدروازهٔ طالوت آوردند بنی اسرائیل آن علامت را مشاهده کردندوبر سلطنت طالوت اعتراف نمودند وقتی که طالوت برجالوت لشکر کشید هوا بغایت کرم بود.

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُونَ بِالْجُنُولِ لَا لَكُونُولِ لَا لَكُونُولِ لَا لِلْجُنُولِ لَا لِلْمُ اللهِ مَالُونَ بِالْجُنُولِ لَا يَسْعَرُ مَا قَالَ إِنَّ اللّٰهُ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ قَالَ إِنَّ اللّٰهُ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنِهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنَهُرٍ عَلَيْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَبْتَلِيْكُمْ بِنَهُ إِنَّ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَا أَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَالِمُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا

قَهَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِيْنَى اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ مَنِيْنَى اللهُ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِيْنَى الله من الذين نهر بسنيست الم من وَمَنْ لَمْ يَظْعَمُهُ فَلِانَّهُ مِنِّيْ إِلاَّ مَنِ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ الله

اغْتَرُفَعْمُ فَكَّ بِيلِ مَ فَشَرِ بُو امِنْكُ الْمُتَرَفِّ عَمْنُ فَكَّ بِيلِ مَ فَشَرِ بُو امِنْكُ الله الم

اِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ ۚ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُو

مگر اندكى اذايشان پس وقتيكه گذشت ازجوى طالوت

وَ الَّذِينَ الْمَنُو الْمَعُهُ لَقَالُو الْأَطَاقَةُ و مومان مومان موراه وي معتند نيست تواناني لَنَا الْيَوُمُ بِجَالُوْتَ وَجُنُودِهِ مُقَالً

بما امروز به مقابلة جالوت و لشكرهاى او گفت

الَّذِيْنَ يَظُنُّونَ ٱنَّهُمُ مُّلْقُوااللَّهِ كُمُ

هرآئینه ایشان ملاقات کنندگان اندبه الله بسا

ميدانند

آنانكه

#### مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيْتَ فِئَةً كَثِيرًةً اذ طائفه اندك كه غالب ميشود جماعت بسيار ما

# كَبِإِذْ نِ اللَّهِ وَاللَّهُ مُعَ الصَّبِرِينَ ﴿

بحكم الله و الله همراه صابران است

تفسیو: مردم درهوس آمادگی و حرکت باطالوت شدندطالوت کفت تنها جوانانی باما بروند که قوت مند، زحمت کش فارغ البال، دلاور وصبور باشند با وصف این اعلان هشتاد هزاد تن باطالوت حرکت کردند وی خواست بار دیگر آنها را بیاذماید درمنزل نخستین آب نبود درمنزل دوم چون به جوی آب وسیدندطالوت المر داد هر که بیش ازیك کفآب از این جوی بنوشد شایستگی رفتن راندارد سه صد وسیزده تن باوی ماندند وسایرین از ایشان جدا شدند کسانیکه بیش ازیك کفآب ننوشیده بودند تشنگی آنها فرونشست امادیگران چندانکه آب مینوشیدند تشنگی شانمی فرود تا آنکه پیش رفته نتوانستند.

#### 

(747)

# الْكُلْفِرِ يُنَ ﴿ فَهُزَمُوهُمُ بِإِنَّ نِاللَّهِ سَالِهُ

پس شكسانند مومنان جالسوت ولشنكرش رابحكم الله

وَ قَتُلَ كَاوْ ثُجَالُوْ تَ وَاتَّهُ اللَّهُ

ودادداؤدرا جالوت را

الْهُلُكُ وَالْحِكْمَةُ وَعَلَّمُهُ مِمَّا يُشَاءُ

وبياموخت اورا از آنچه ميخواست

وَلُولِاکَ فُعُ اللّٰمِ النَّا

بعضی شانرا به بعضی واكر نمى بود دفع كردن الله

لْفُسَدُتِ الْأَرْضُ وَلَكِينَ اللَّهُ ذُوْفَضًا

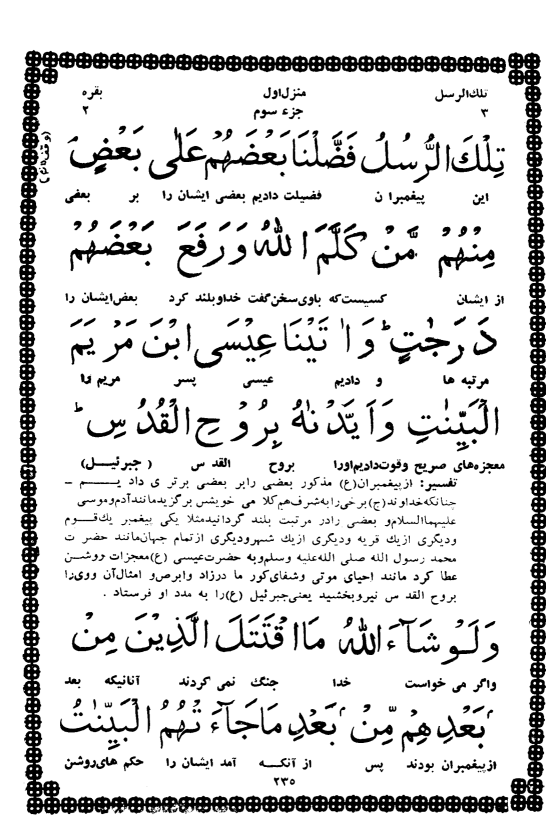
بسيارمه باناست

عَلَى الْعُلِيثِنْ ۞

تفسيو: درآن سنة صدوسيزده تن كهمقابل جالبوت صف آراست و عضرت داؤد (ع) بایدر وشش برادر خود شمولیت داشت داؤد علیه السلام در راه به سه پاره سنگ تصادف نمود ، سنگها صداکردند ، مارا بردار با سالوت را بکشیم چون دولشکر مقابل یك دیگر ایستادند جالوت بمیدان درآمد و گفت من تنهاهمه رابسنده میانید حضرت اشموئیل علیه السلام پدر حضرت داؤد (ع) راخواسته گفت پسران خویش رابمن بنما وی شش پسر خودرا كه بلند بالا وقوی هیكل بودند بوی نمود خرداؤد (ع) كه كوتاه قدوناتوان بود و گوسفندان رامی چرانید اشموئیل «ع» داؤد علیه السلام راطلب كرد و پرسید می توانی جالوت را بکشی ؟ جواب داد آری ، داؤد (ع) در مقابل جالوت ایستاد و همان سه قطعه سنگهرا درفلاخن نهاده به جالوت حواله كرد جالوت سراپادر آهن غرق بود جز پیشانی وی که برهنه بود سنگهای داؤد علیه السلام استقیما به پیشانی وی اصابت كرد و از قفایش بدر آمد لشكریانش بهزیمت رفتند و مسلمانان برآنها فیروز گردیدند . پس ازین واقعه طالوت دختر خویش را به داؤد علیه السلام از دور خویش داؤد علیه السلام سلطنت برسید ازین جابرمی آید که جهاد همیشه جاری بوده و درآن رحمت سلطنت برسید ازین جابرمی آید که جهاد همیشه جاری بوده و درآن رحمت و احسان بزرگ خداوند (ج) است بی خردان گویند جنگ کار انبیاء نیست .

تلک ایت الله نتاکو ها علیک این آیست میغوانیم آنوا بر تو بر تو با کحقی و رانگ که لهن براست و هر آئینه تو به تعقیق از براست و هر آئینه تو به تعقیق از براست و سر آئینه تو به تعقیق از براست و سولان ما ئی .

تفسیو: درقصهٔ بنی اسرائیل که گذشت یعنی دراخراج چندین هزار مردم ومردن ناگهانی آنها وزنده شدن ایشان وسلطنت طالوت همه آیات خداوند (ج) است که بتوشنوانیده میشود بدون شبهه تواز فرستاد گان خدا (ج) و چنان که پیش از توپیغمبران (ع) گذشته اند تو نیز یقینا مانند آنها پیغمبر را ستینی تو نیی که داستان های قرون پیشین را راست ودرست بیان میکنی حالانکه نه آنرا در کتابی دیده نی ونه از کسسی



t

و ليكن اختلفوا فونهم ممن المن و يكن المن و يكن اختلفوا فونهم ممن المن المن و يكن اختلف كردند يسر المايشان كسي است كه كافر شد واثر مي خواست خدا ما اقتتلو الف و ليكن الله يفعل بايكديكر نمي جنكيدند و يكن الله مي كند

آنچه را می خواهد

تفسیر: کسانیکه به انبیاء مذکورایمان آوردند و در رسالت حضسس ت پیغمبر صلی الله علیه وسلم احکامروشن وعلامت صریح را شنیدندو دید ند اگر خدا (ج) میخواست هیچگاه با هم نمی چنگیدند واختلاف نمی ورزیدند بعضی از ایشان کافر نمی شدند حضرت الهی (ج) مختار است هرچه خواهد میکند هیچ کار او خالی از حکمت نیست .

يَ اللّٰهِ الّٰهِ الّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

٣

تفسیو: دراین سوره حضرت الهی (ج) در عبادات و معا ملات احکام کثیر ه بیان فر موده که تعمیل آن همه بر نفس ناگوار و دشوار است ـ امانسبت بههمه اعمال نثار جانو بذل مال سخت تر می باشد واکثر احکام الهی (ج) که دیده میشود یا بهجان تعلق داردیا بهمال آری محبت جانو مال بندگا ن رابه گناه می افکند ، دلبستگی باین دو امرسر چشمهٔ گنا هان اسست و نجات ازآن همه طاعات رابر انسان آسان میگردانداز اینجا ست که پسس ازبیان این احکام بیان قتال وانفاق مناسب است. «قاتلو افی سبیل الله الله بید ازآن قصهٔ طالوت بیان اول را تاکیدفر موده واکنون به واسط بعد ازآن قصهٔ طالوت بیان اول را تاکیدفر موده واکنون به واسط خادات و معاملات به انفاق مال منحصر است مفصل و موکد بیان کسرده شد چنانکه رکوع آینده اکثر از امر ثانی یعنی ازبدل مال بحث میراند خلاصه مقصد آنست که وقت عمل همین دنیاست درآن جهان اعمال راکسیمی فروشد و به دوستی نمیدهد و کسی به شفاعت دیگر ی نجات نمی یابد تاوقتیکه خداوند (ج) آن را نجات ندهد .

#### وَ الْكُفِرُ وَنَ هُمُ الظَّلِمُونَ ۞

ایشا نند ستمگارا ن

كافرا ن

تفسیو: کافراً ن بر خویشس ستم کردندکه ازنحو ست آن ها از دوستسی وشفاعت کسی در آخرت به آنها نفع نمی رسد

#### اللهُ لا إلهُ إلا هُو الشَّيْومُ مَ

الله نیست هیچمعبو دی جز وی زنده است تدبیر کنندهٔ عالم

تفسیو: از آیت اول عظمت وشان خداوند(ج)نیز آشکار مسی کسر دد بعد از آن این آیهٔ کریمه فرود آمد که درآن از جلالوعظمت و تقدس السهی به نیکو ترین صور تی بیان میشود لقب این آیهٔ (آیهٔ الکرسی) است و د ر حدیث شریف آن را (اعظم آیات کتاب الله)خوانده اند فضیلت و نسوا ب این آیت کثرت منقول شده حقیقت این است که خداوند(ج)در کلا م پال خود سه مضمون رابه طور مخلوطموقع بموقع بیان کرده است علم توحید و صفات علم احکام علم قصص و حکایات که از علم قصص تائید علم توحید و صفات نیز میشود یاتاکیدو ضرورت علم احکام میجنین علم توحید و صفات باعلم احکام چنان مربوطند که می تسسوان آنهاراعلت وعلامت یکدیگر گفت صفات الهی (ج) به منز لست منشسا عواصل احکام شرعیست واحکام شرعیه به منسزلت ثمرات وفزوع آن

¥

میباشدازین جاروشن شد که علم توحیدبه علم قصص واحکا م تقویست و تشنید میشود ، وعلم قصص و تو حیدوصفات علم احکام را تاکیسد و ضرورتوحقیقت واصلیت آنراتثبیت می کند، این رو شیکه از سلط طریق ترکیب یافته زیباتر وآسانتر وبیشتر شایستهٔ قبول می باشد نیرا اولاانساناز پابندی بهطریقی که یکنواخت باشد ملو ل می گسر دد واگر یك علم به علم دیگر منتقل شود چنان می باشد که انسان از سیر واگر یك علم به علم دیگر مستود چنان می باشد که انسان از تر کیب این سهطریق تمام این اشیاء یعنی حقیقت و منشاء و ثمره و نتیجه یکجا منکشف میشود ازینجا ست که این طریقه بسس پسندیده وسود مندودر قرآن بیشتر مستعمل است .

در همین جاملاحظه شود که اولا بچه تفصیل و تعدد احکام بیان شده و بعد آبرطبق ضرور ت و مصلحت قصه هاذکر گردید ، چنانچه فسواید و نتایج تمام این احکام پیشن نگاه ما مرتسم شده استوبعد از ایسن آیت الکرسی بیان شده (که دربارهٔ توحیدو صفات آیت ممتازاست) و باین طریق ماهیت احکام طوری در دل هانقشن می بندد واستوار میشود که هیه قوتی آن را زایل ساخته نتواند.

الكربها شاء وسيع كرسيه السهوت معربه أنجه وى خواسته است فرائرفته عرسى او آسمانها والكرفت ولايمول والكرف حفظهما والكرض ولايمول والكرف حفظهما والكرش ولايمول والكرف و

وهم ويست ازهمه بلند باعظمت

تفسیر: دراین آیت کریمه توحید ذات وعظمت صفات خدای متعال ذکرر شده حضرت او موجود ازلیست هیچکسس در ملك وی انباز نیست مو جد کافه مخلو قات همان ذات متعال است وبسس از هر گو نه نقایص ا زهر نوع تبدل از کوچکترین فتوری منزه و پاکست مالك اشیا ست وبسس هریك علم کامل دارد عظمت واقتدار اوچنان است که کس تتواند جسسز به حکم او در حضور او از کسی شفاعت کند هیچامری نیست کسسه اجرای آن بر حضر تاودشوار باشد از هرچه عالی تر واز همه چیسسز بزرگتر است .

ای برتر ازخیال وقیاس و گمان و و هم و زهر چه گفته اندو شنیدیم و خوانده ئیم در قبال عظمت ا و همه ناچیز و زبونند ازین توضیح دو مطاب دیگر آشکا در میشود: اولار بوبیت و حکومت خداوند (ج) و محکو میت و عبودیت عالم ، از این توضیح ثابت گردید که همه احکام الهی (ج) که ذکر شده یانشده بسدون چون و چرا و اجب التصدیق و التعمیل است و در احکام او هیچ گونه شسك و شبهه را مجالی نیست.

ثانیآکسانی که عبادات ومعاملات کثیرهٔ متذکره را میدیدند و مسا یسل تنعیم و تعذیب آنرا مشاهده مینبودند گمان میکردند که هریك از مردم راچندان معاملات و عبادات است که حفظآن محال میاشد پسرد مقابسل آن ثواب و عقاب نیزخارج ازعقل وغیر ممکن می نماید بدین جهسست خدا (ج)دراین آیت صفاتی چندذ کر نمود که مخصو ص ذات مقسد سس اوست و به وسیله آن تمام تخیلات و او هام برداشته شد یعنی دانائسی و توانائی او چنان کامل است که کو چك ترین چیزی از آن بیر ون شسد نمی تواند.

ذاتی که علم و قدرت او اینگونه غیر متنا هی و همیشه یك سان باشد چـــه دشوار است که تمام جزئیات عالم راضبط نماید و عوض آن راعطا کند

لاً إِكْرًا هُ فِي اللهِ يُن نُنْ لا قَدُتُبَدِّنَ

دراه دد دین به تحقیق جدا شده

السُّرُشُدُ مِنَ الْعَيِّيِ

تفسیو: چون دلایل توحید بهخوبی ذکر شدو کافران را عسفر ی نما نسد پس در اسلام کسی به زورواکراهچه حاجت،می افتد. دانشمندان خسود میدانند \_ درشرع نیز حکم نیست که کسی را که جزیه میدهد باکسراه مسلما نکنید چنانکه نص(افانت تکره الناس حتی یکو نوا مومنین)مو جود است . هر که جزیه راسفیر د هستی و دارائی او محفوظمیباشد .

فَهُنْ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوْتِ وَيُؤْمِن

س کسیکهمنکر شود گمراه کنندگان را و ایمان آرد

بَاللَّهِ فَقَدِ اسْتُهُسكَ بِالْعُرْوَ وَالْوُثُقِي "

به الله بس هرآئينه جنك زده بدستا ويزى معتم لَا انْفِصامَ لَهَا وَاللّٰهُ سَمِيْعُ عَلِيمٌ ﴿

نيست انقطاع آنرا و الله نيك شنوا دا ناست

تفسیو: چون هدایت از ضلالت متهایز شد هر که کمرا هی را گسند ا رد ودر هدایت چنگذند چنان چیزی نیرو مند واستوار راگرفته کسهدر آن اندیشهٔ شکستن نیست خدا (ج) اقوال ظا هری را خوب میشنود ، نیست و ارادات باطنی رانیك میداندخیانت وفساد یاحسن نیت و خلو صیت کسی بر حضر ت او بو شیده نیست.

ألله وَلِي الَّذِينَ الْمَنُوا لَي حُرِ جُهُم

بیرو ن می آرد ایشان ر ۱

مو منان را

مدوكار است

بقره

۲

مِنَ الظُّلُلُتِ إِلَى النُّورِهُ وَالَّذِينَ غُرُوْاً أَوْ لِيْكُهُمُ الطَّاعُونَ " يُرِجُونَهُمْ مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّ تعِكَ أَصْحُبُ النَّارِ هُمْ دُونَ ﴿ اللَّهُ تَر إِلَى تَجْ اِبْرُهِمْ فِي رَبِّهَ أَنْ اللهُ اللهُ دربارهٔ پرورد کارش ازین وجه الْبُلْكُ مِ إِنْ قَالَ إِبْرُهُمُ رَبُّنَى فَيْ

و أمِيتُ فَال إِبْرهِمُ فَاتَ اللّٰهُ يَأْتِى و مر ميرانم عنت ابراهيم بس هرآئينه خدا مرآدد بالشّمُس مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا آفتان دا اذ شوق بس بياورتو آنرا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الّٰذِي يَ اذ مغرب بس حيران ماند ان كه عادر شد و اللّٰهُ لَا يَسَهُ لِي يَيْ عادر شد و حدا دمنمو ني آمي كنسد

گروه ستهکاران ر ۱

تفسیر: در آیت گذشته ذکراهل ایمان واهل کفر و تذکار فرو غ هدایت وظلمت کفر آنها بود اینك بتائید آن نظیری چند بیان میشود:

نظیراول: واقعهٔ نمرود است که دراثر غرور سلطنت مردمان را بسجد ه خویش مجبور میگر دانید چون حضر ت ابرا هیم(ع) نزدوی آمد سجد ه نکرد و در جواب پرسشس اوگفت من جز پروردگار خویش کسی راسجد ه نکنم نمرود گفت من خود پروردگارم ابراهیم(ع) گفت حکمه هال نرانتوانم پروردگار گفت چه پروردگار آنذات متعال است که زنده کسد و و مدرانه .

نمرود دوتن از زندانیا نرا خواست بی گنا هشن را کشت و گنهگار، را آزادنمود وگفت دیدی اگر خواهم بکشم واگر خوا هم بخشم .

ابراهیم (ع) به دلیل آفتابآن مغرور بی دانشن را لاجواب ساخت \_ اماوی عدایت نشد\_یعنی باو جود لاجوابی ارشاد ابراهیم(ع) را شنید وایمان نیاورد ومانند سابق ضلالت و کفر را اختیار نمود یا چنیدن گفته شود که نمرودمقابل دلیل دوم حضرت ابراهیم(ع) جوا بی داد و نتوانست حال آنکه چنانکه سخن اول ابراهیم (ع) راجسسوا ب داد گنجایشن داشت که سخن دومآنرا جواب دهدو لی جواب داده نتوانست .

آوْ كَالَّذِي مَرَّعَلَى قُرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهِ هٰذِهِ اللّٰهُ يَعُدُ مَوْ تِهَا فَأَمَا تَهُ اللَّهُ مِائَةً عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ

**برانگیختش** سا ل تفسیر: این شخص حضرتعزیر (ع)بود که تمام تورا ت راحفظ داشست ودر میان اسرای بختنصر بود که وی پادشاهی کافر بود و بیتالمقد س راویران کرد و ازبنی اسرائیلااسرای زیادباخویشسبرده بود عزیسر (ع) **چون از اسارت رهایی یافت وجانب وطن خویشن روا ن**شسید ... در راه شهری ویران و مخرو به نظر اوراجلب کرد باخود گفت خسسدا (ج) چگونه ساکنان این جاراکه همه محوو مضمحل شده آند ـ سر از نـــو زندگی بخشد واین شنهر ویران را آبادان نماید. روح وی در آنجا قبضن شدو خرش مرد و تاصد سال درآنحالماند وكسى رابدانسو مرورنيفتاد واز احوال او خبری نشد.

بختنصر نیز در این حال مرد و بادشاه دیگری بیت المقدس را آبادکردوآن شبهر رانيز تعمير نمود.عزير(ع) بعد از صد سال جان يافت آب ونسا ن اوچو ن سابق در پهلو يشن نهاده بود، خراوكه مرده واستخوا نها يشب پوسیده و هر سو افتاده بود پیشن نگاه و ی زنده گردانیده شد. در دوران این صد سال بنی اسرائیل که از اسار ت نجات یافته بودند در آن شمهـر ساكنشده بودند چون حضرت عزير (ع) زنده شد شهر راآباد ان يافت.

درنگ کردم یکروز درنگ کردی

آو بعض يو مِ بابادة اذ يك دوز

تفسیو: هنگام مرک عزیر (ع) پارهٔ ازروز گذشته بود ، چون زنده شد هنوزشام نشده بود عزیر (ع) پنداشت اگر دیروز آمده ام یکروز گذشتـــه واگر امروز در آنجا رسیده امازیکروز نیز کمتر شده.

قَالَ بَلُ لَيْتُ مِأْتَا الْحَامِ فَانْظُرُ اللهِ بَعْرِدِهِ مِدْ سَال بِسِ بِينِ اللهِ فَانْظُرُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ ال

تفسیر: مقابل نگاه حضر ت عزیر (ع)۔استخوان های خر مطابق تر کی۔ب بدن فراهم شدگوشت آنراپوشاند وپوست درست گردیدو بقدرت باری تعالی درجسد آن روحدمیدهشد وبر خاست وبانک بر آورد .

فَلَمَّا تَبَيِّنَ لَهُ فَالَ اَعْلَمُ اَنَّاللَا بسجون آشكادشداين حال مراودا منت ميدانم مر آئينه خدا عَلَى كُلِّ شَكَى عِ قَلِ يُرُّ ﴿

بر هر چيز تواناست

تفسیو: حضرت عزیر (ع) پس از معاینهٔ این کوانف گفت (من یقیسسن دارم که خدای متعال بر هر چه تواناست یعنی چنانکه پیشتر میدانستسم که زندو کردن مردگان پیشس خدا (ج) آسان است اکنو ن بچشم خویشس مشاهده کردم).

مطلب این نیست که دریقین عزیر (ع)فتور ی پدید آمده بود بلکه وی ایسن مسئله راجنین آشکار اندید ه بود .

حضرت عزیر (ع) روان شدچون به بیت المقدس رسید کسیسی او را نسناخت زیراو ی جوان بود و کود کانی که بعد از اوبودند پیر شده بودند اما تورات راچون ازیاد خواند مردم اعتماد کردند و اورا شنا ختنسسه بختنصر تمام کتب بنی اسرائیل راآتش زده بود تورات نیز درآن جمله بود.

وَ إِنْ قَالَ إِبْرُ هُمْ رَبِّ أَرِنِي كُنِفَ وَيَادَ مَنْ عَنْ الرَاهِيمِ اللَّهُونَ الْمُونَى كُنِفُ وَيَادَ مَنْ الرَاهِيمِ اللَّهُ وَيَالًا أَوْلَمُ تَوُمِنُ أَوْلَمُ تَوُمِنُ الْمُونِي أَقَالَ أَوْلَمُ تَوُمِنُ الْمُونِي أَقَالَ أَوْلَمُ تَوُمِنُ الْمُونِي الْمُونِي أَقَالَ أَوْلَمُ تَوْمِنُ المَادِي وَلَا اللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسيو: خلاصه يقين كامل داشت اماعين اليقين مى خواست كــه آن بـه مشاهده موقو ف است .

يا تِينك سعياً

می آیند نزدتو شتابا ن

تفسیو: حضرت ابراهیم (ع) بفرمان الهی چار مرغ (طاؤس، خرو س زاغ ،کبوتر) راباخویشس آمو خته کود تاآنهارابشناسدوبصداپیشسوی آیند سپس هریك راذبح نمود و بچار کوه تقسیم کرد پسر های شانرابر کو هی وپر هارابر کوهی وسینه هارابه کو هی وپای هارا بر کو هی نهادو خود در مرکز بایستادونخست یکی را آواز دادسرآن مرغ در هوا معلق شد اول سینه اش بدان پیوست آنگاه بالهایشس ملحق گردید \_ سپسبس بها هایشس وصل شد و مرغدواندوان نزد حضرت ابراهیم (ع) آمد و به ایس ترتیب هر چار پرنده زنده گردید . (اکثر مفسرین چنین نو شته اندکسه ابراهیم (ع) سر های مرغان را نزد خویشس نگاه داشت و بقیهٔ اجزاء راکوفت و در هم آمیخت و بچار کوه گذ اشت آنگاه صدا کرد ای مرغان بفر مان پروردگار بسو ی شر های خو پشس بید اجزای مخلوط منفصل شدند و دویده بسر های خویشس پیو ستند.)

وَاعْلَمْ آَنَّ اللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴿

هر آئینه الله غالب با حکمت است غالب با حکمت است تفسیر:این جا احتمال دارد که دوچیز بدلخلجان کند اولزنده شدد بدم جسم بیجان متفرق الاعضاء که در بادی امر قابل انکار مینماید دوم

٣

تخصیص پرندگان و تخصیص عدد چار، و تخصیص پرندگا ن ازفلان فلان نوع و تفریق اجزای آنها که بصدایی زنده گردندودوان دوانبیایند ظاهرآ ازاین تخصیص هاو قیودات نتیجه و مفادی تصور نمی شود خداونددرپاسخ خلجان اول (عزیز)و در جواب خلجان دوم (حکیم) فر مود و هسسسر د و شببهه را مستأصل گردانید یعنی این امر دراذهانشما راسخ گردد که حضرتالهی (ج) توانای مطلق است هرچه می خواهد می کند در هسسر حکم او چندین حکمت موجود است اگر مابندگان آنرا درنیابیم واحا طه نتوانیم نقص وقصور دانش خود ما است از حکمتهای وی هیچ گاه و مرکز نبایدانکار ورزید (خداوند ج هر چه را بهتر میداند) در آیسةالکر سسسی قدرت و علم و دیگر صفات الهی (ج) ذکر شد و بعد از آن سه داستسان بالاذکر گردید - خدا (ج) هر کرا خواهد راه می نماید، هر که را خواهد گرامیتواند، زنده کردن و میرانیدن همه با ختیار او ست .

اکنونفضیلتجهادوانفاق مال را درراه خدا(ج) باقیودوشرایط آن بیا ن میکند که دراینباره پیشتر نیز ذکری شده بود زیرا موانع که در جهاد وانفاق مال معابنه شده بعد از حصول یقین به علم و قدر ت البهی (ج) وانکشاف عجانبات قدر توی اگر کاملارفع نشود حمتاً متر لز ل وکاسته میگردد.

مَثُلُ الْذِينَ يُنْفِقُونَ آمُوالُهُمْ مثال آنهانه خريسكند الوالدشاذرا فِي سَبِيْلِ اللّهِ كَهْثَلِ حَبَّاتِهِ آئِبَتَتُ فِي سَبِيْلِ اللّهِ كَهْثَلِ حَبَّاتِهِ آئِبَتَتُ بَرُوانِد بَرُوانِد بَرُوانِد من خوشه مارا فِي كُلِّل سُنَابُلَةٍ مِنا عَنَّ حَبَّةٍ وَ اللّهُ يُضْعِفُ لِهَنَ مد دونه و الله مفاعديند براي مس

#### يَّشَاءُ و اللهُ وَاسِعُ عَلِيْمٌ بسيار بخشنده

تفسیو: صرف مال اندك نیز در راه خدا(ج) ثواب بسیسسا ر دا رد ـ جنانُجه ازیکدانه هفتصد دانه پدید میآید واگر خدا (ج) بخوا هد بسر مقدارآن مي فزايداز هفت صد تا هفت هزار واز آن بيشتر نيز بيسدا میشود خدا (ج) بسیار بخشاینده است نیت نفقه کننده و مقدار نفق ..... وكيفيت مال اورانيك ميداند و با هركه موافق احوالشس معا مله مي نمايد

مال های شا ن اوا از ہے نمی آرند آن چیزی راکه وَّلَا آذُى لَهُمُ آ ثوا ب ایشا ن آزاری پروردگار شان غمگين ميشو ند و نه ایشان

تفسیر: آنانکه در راه خدا(ج)بمردم نفقه می کنند و منتنمیگذ ارند وب طعن واستخدام وتحقير وغيرهآنان را نمي آزارند ــبه ثوابكا مل وفراوا ن بر خوردار میگردند از کاسته شدن ثواب اندیشناك نمی شو ند وچون ثواب آنها کم نمی شود اندو حیگین نمی باشند. قَوْلُ مُّعُرُوفٌ وَّمَغُفِرَةٌ خَيْرٌ مِّنَ صَدَقَةٍ

سخن نیك به نر می گفتن و در گذشتن بهتر است از آنخیرا ت كه

التَّبَعُمُّ آلَى وَاللَّهُ عَنِي حَلِيمٌ اللهُ عَنِي حَلِيمٌ اللهُ عَنِي حَلِيمٌ اللهُ عَنِي حَلِيمٌ الله دريه باشد آنرا آزادى و خدا بي نيا ذ بس متعمل است

تفسیر: سایلان رابه ملایمت جواب دادن، واز اصسرار و به خو یسسی ایشان در گذشدن از آن خیراتی که مکرر آآنان را خجل سازند وبر ایشان منت گذارند یاطعن دهند بهتر استخدا(ج) غنی است وبه مال مرد م نیاز مند نیست هر که در راه اوصدقه وخیرات میدهد به نفسم خویشس میدهد خدا(ج) حلیم است اگر نفقه دهنده سایلان را مسسسی آز ا رد به نزول عذاب شتاب نمی ورزد.

يَا يَّهَا الَّذِينُ الْمَنُوا لَا تَبْطِلُوا وَ مَنْ مَا يَهُ مَعْيِدِ مَا يَعْ مَعْيِد مَا يَعْ مَعْيِد مَا فَا فَا الْمَالَّذِي كَالَّذِي صَلَ قَتِكُمْ بِالْهُ بِنَ وَالْأَذَى كَالَّذِي كَالَّذِي خَيرات خوددا به منت و آذا د مانند آنكه يُنْفِقُ مَا لَكُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ عَنْ فَي مَالَكُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ عَنْ فَي مَا وَلَا يُؤْمِنُ عَمْ وَوَلَا يُؤْمِنُ عَمْ وَوَلَا يُؤْمِنُ عَمْ وَوَلَا عَلَيْ مِنْ عَمْ وَوَلَا عَلَيْ فَي مِنْ عَمْ وَوَلَا عَلَيْ فَي مَنْ عَمْ وَوَلَا عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْمُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ ع

بِاللّٰهِ وَ الْيُومِ الْا خِرِ اللهِ وَ دوز قيامة

تفسیو: در اثنای صدقه بینوایا نراآزردن وبر آنها منت گذاشتن نسواب صدقه را زایل میکند همچنین کسیکه بدیگران می نمایاند وازین جهست صد قهمیدهد که مردمبه سخاوت او اعترا ف نمایند این گو نه صدقه نیسز ثوابی ندارد، در ابطال صدقه این ارشاد که او بخدا (ج) وروز قیا مسست بیشن ندارد فید و شرط نیست زیرا صد قه در اثر ریاء باطل می گردد اگر چه دمند آن مومن باشد امااین قید از آن جهت افزود و شد که معلسوم شود ریاکاری ازشان مومنان بعید و مناسب حال منافقان است.

فَهُنَاكُهُ كَهُنَالِ صَفُوانِ عَلَيْهِ نَرَابُ (بِس) مثالاً ورد مثال سنك ماف است كه بر او باشد خال فَاصَا بكه وا بلك فَتَر كَهُ صَلَاً الله (بس) برسداورا بادانوشدید ربس بعد ارد آنوا ماف (ازعردو خالا) لا يَقْلِ رُون عَلَى شَيْعٌ بِهَا كَسَبُوا الله قلون نمى بابند بر میچ چیزی از آنچه عمل عرده اند و خدا مدایت نمی بابند بر میچ چیزی از آنچه عمل عرده اند و خدا مدایت نمی عدد عروه کا فرآن دا

تفسیو: درسابق ذکرشد که مثال خیرات چنان است که از یکصد دانسه هفتصد دانه پدید آید دراین آیت می فرماید که شرط خیرات نیت است هرکه به نیت ریاو خود نمایی خیرات کند مثال آن چنانست که یکی بر سنگی که برآن اندکی خاك بنظر می آمد تخم افشاند هنگا میکه باران بارید سنگی که برآن اندکی خاك بنظر می آمد تخم افشاند هنگا میکه باران بارید سنگ بکلی صاف شد چو ن بر اینگونه سنگ تخم حاصلی نمید هسدریا کار را نیز از صدقا تاو ثوابی نصیب نمی شود.

وَ مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُو الَّهُمُ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُو الَّهُمُ

تلكالرسيل ابُتِغَاء مُرْضَاتِ اللهِ وَتُثْبِيتًا مِنْ خدا وبرای ثبات ویقین که صا در شده ۱ ز دریك بلندی که رسیدیه آن يِكُ فَا نَتْ الْكُلَّهَا فَإِنْ لَهُ يُصِبُّهَا وَابِلُّ بارا ن عظیم یس کافیستباو بارانضعیف(شبینم)

نىك بينا سى و خدا به آنجه

تفسير: مراد از بارا ن شديد خرج مال بسيار و از شبينم خرج مال الدك است تثبیت دلهاآن است که قلوبخویشی رابرای تحصیل ثواب استوارنمایند يعني متيقن باشند كه ضرور به ثواب خيرا ت بر خور دار ميشو ند . اكرنيت پاك است به صرف مال بسيار به ثواب زياد نايل ميكردند .وخيرا ت اندك نيز نفع دارد .وچنانست كه بر فراز زمين خالص وبلند باغى باشم درآن هرچه باران بیشتر ببارد باغبیشتر مستفید میشود واگر نیست درست نیست هرقدر مال بیشتر خرج شود زیان بیشتر رسد که بمصرف مال بسيار رياء وخود نمايي نيز هماتقدر زيادهتر ميباشد واين چنانست كهفراز سنگی دانهٔ برو ید و هرچه باران بیشتر ببارد زیان بیشتر رسد .

یکی از شما أيادوست ميدارد

جَنَّةٌ مِّنُ نَّخِيلٍ وَّ أَعْنَابِ تَجُرِي انگور مِنْ تَحُتِهَا الْآنْهُ لَا لَهُ فِيهَا مر او راست التَّمَرُ تِ وَأَصَانَهُ الْكِكُرُ وَلَهُ ورسید ه باشد او را ةٌ ضُعَفَاءُ " فَأَصَا مُهَا لَهِمَا لِعُصَارُ اورافرزندان فاتوان (صغار) رُّ فَاحْتُرُ قُتُ ﴿ كُذَٰ لِكَ يُبَيِّنُ همچنا ن ظا هرمی گر داند و الله لكم الاليتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ٥

الله فكر كنيد

نفسير :اين مثال كسانيست كه به رياء خيراتوصد قه ميد هند و يسادر خیرات منت میگذارند وبه مردمایدا میرسانند یـعنی اینچنان باشد که یکی هنگام جوانی و نیرو \_ باغی بنیاد نهاد تادر پیر ی وزمینگیر ی میو هٔ آنرا بخورد وو قت ضرور ت به کار آیدچون پیری رسیدو به میوه نیاز افتاد درعین احتیاج باغسو خت یعنی خیرات چون باغ مثمر است که ثمر آن درآخر ت به کار آید\_ هر که رانیت بدباشد چنانست که باغ وی آتشی كرفته حيس از, ميوةاين باغكه مواداز ثواباست اورا چه نصيبي باشد خداداناوبيناست آيات خودرا جنين بشما آشكارميكند تادر آن بيند يشيدو بدانيد.

يِّاً يُهَاالَّذِينَ الْمَنُوْآ أَنْفِقُوْ ا مِنْ ایما ن آوردماید بْتِ مَا كُسُبْتُهُ ۚ وَهِمَّاۤ ٱ کسب کرده اید و ازآنچه برآوردمایم آنچه لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تُكَمُّوا الْخَبِيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُهُ يا خِذِيهِ إِلاَّ أَنْ تُغَمِّضُوا فِيهِ إ آنكه وَاعْلَمُو ٓ ا أَتَّ اللَّهُ عُنَّهُ

كه هرآئينه الله بىنياز استدارند خوبى هاست

تفسير: شرط قبول صد قه بحضور پروردگار آنست که از مال حلال باشسه مال حرام وشبهه د رآن نباشد و بهترین چیز هارا ازخو ب ترین اشیا ء درراهخدا صرف کنند واز اشیای فرو مایه وپستخیرات ندهند که اگسو آنچیز رابخو دوی دهند دل وی به قبو ل آن مایل نباشد وازشرم وبدون رضا بستاند بدانید که خدای بی نیاز به چیزی محتاج نیست مالك همسه خوبیها و حسنا ت حضرت او ست هر که بشو ق ور غبت بهترین چیزی راخيرا ت نمايد مي پسندد.

\_\_\_

اَلتَّسَيْطَنُ يَعِلُ كُمُ الْفَقْرَو يَأْمُو كُمْ شَيْطَانَ وعده ميدهديشما تتعدستي دا و حم ميعندشمادا بالفَحْسَاء عوالله يَعِلُ كُمْ مَعْفِرَة بالله وعده ميدهد بشما تمر نش دا مينه و فَضَلًا وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ عَلَيْمٌ الله وَعَدْ ميدهد بشما تمر نش دا مينه و فَضَلًا وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ عَلَيْمٌ الله فَضَلًّا وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ عَلَيْمٌ الله فَعَلَيْمٌ الله وَعَدْ ميدهد بشما مينه و عَلَيْمٌ الله وَعَدْ ميدهد بشما مَا مَا مَا لَهُ وَاللّٰهُ وَلّٰهُ وَلّٰهُ وَاللّٰهُ وَلّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ

از جانب خود وفضل را و الله بسیار فضل نیك دانا سست تفسیر: اگر کسی بیندیشد که هرگاه خیرات کنم بینوا خوا هسسم شد و بااینکه تأکید الهی راشنیده از صرف مال خود داری نمایدوازوعده راستین خدا(ج) اعراض کندوبه پیمان شیطان تمایل و اعتماد نمایداوبه یقین بداند که این وسوسه از سوی شیطا ن است واین رانگوید که منصور تشیطا ن را هرگز ندیده ام حکمآن چگونه بمن القاء میشودوهر که پندارد که د ر صدقه وخیرات گناهان وی آمرزیده میشود و درمال اوفزو نی وبر کست پدید می آید اوبداند که این پندار از سوی خدا در دلوی فرودآمده خدا (ج) راشکر گوید از خزینه الهی چیزی نمی کاهد، حضرت او آشکار ونها ن نیات واعمال مردمان رانیك میداند.

۲

تفسیو: هر کرا خدا(ج)خواهد در اموردین دانا می گرداند و در امر خیرا ت دانش نصیب میکند که بچه نیت واز کدام مال و به کدام کس و چگونه به بینوا خیرا تدهد هر کراخدا(ج) دانشس کرامت کرده بزرگترین نعمت ها و محاسن نصیب او شده.

مهسمتگاران از یاری دهندگا ن

تفسیو: هرکه خیرات میدهد کم باشد یازیاد و به نیت نیك یابد ، پو شیده یا آشکارا در نگاه مردم، نذر بهرنو عی که باشد خدا (ج) تمام این امرو ر رانیك میداند حر که درانفاق مال وایفای نذراز حکم الهی مخالف می ورزد اورا هیچمدد کاری نمی باشد خدا (ج) هرگونه که خواهد بر آنا ن عذاب را فرود می آرد حرکه نذری راقبول کند ادای آن بروی واجب می شود واگر ایفا نکند گنهگار خواهد شد دندر سو ای خسدا (ج) بعد نگری جایز نیست مگر که گوید این نذر را برای خدا (ج) بفلان کسس خواهمداد یا ثواب این نذر بغلان کسس برسد دراین چیزی مضایقه نمیباشد.

إنْ تُبَدُّ و الصَّدَ قَتِ فَيْعِهَا هِي أَمْ اللهِ اللهُ ا

تفسیر: کسی که نیمتریاء نداشته باشد اگر پیشروی مردم خیرا تکند نیز پسندید و است تابینوایان وسایلان رامایهٔ خجالت نگردد خلا صسه خیرات آشکار و پنهان هردوبهتراست ولی در هر صور تموقع و مصلحت وقت را رعایت کنند.

# لَا تُظٰلَمُون ؈

ستم كرده نغواهيد شد

تفسير: هنگاميكه حضرت پيغمبر صلى الله عليه وسلم اصحاب خود را منسح فر موده بود که صد قا ت شان راسوای مسلمانا ن بدیگران ندهند مصلحت آن بود که دیگرا ن به طمع مال بدین حق رغبت نمایند -بعدفرمود باین ثواب وقتى نايل ميشويد كه مطلوب شماتنها رضاىحضر ت البهي باشد .

یس ازآن این آیت فرود آمدو حکمهام شد که در راهرضای الهی، بهسر که مال دهيد به ثوابآن نايل ميكرديد مسلم وغير مسلم تخصيص نسدارد یعنی به کسیکه صد قه مید هید ضرورنیست که مسلمان باشد ،صد قه باید خاص برای رضای خدا(ج) باشد.

لِلْفُقَر آءِ الَّذِينَ أُحُصِرُ وَا فِي خیرات برای فقیرانی است سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ ضَرْ بًا الأرْضُ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ مى ينداردايشانرانادان(بيخبر ازحالشان) اَ غُنِيا اَ مِنَ التَّعَقَفِ تَعُرِفُهُمُ تو میشناسی ایشان دا به سبب سوال نکرد ن توانگرا ن لا يَسْئَلُونَ سوال نمیکنند بچهره های شا ن

#### النَّاسُ إِلْحَانًا

از مردم به الحاح

تفسیو: داد ن صد قه به کسانی ثواب بسیار دارد که در راه خدد (ج) واموردین چندان مشغول و مقید باشند که از ترددو تهیهٔ طعام و لباس وغیره باز مانندو بکسی حاجت نبرند ماننداهل صفه که از اصحا ب پیغمبر بودند برای آموختن علم دین وجهاددر مقابل مفسدین فتنه انگیدز خانمان خودرا ترك کردندق صحبت پیغمبر صلی الله علیه وسلم را اختیار نمودند همچنین در این روز گار مسلمانا ن رالازم است که بکساندی دستگیری کنند که به حفظ قرآن و تحصیل علو م دینی مشغو لند.معرفت اینافراد از چهره هایشان برای این است که چهرهٔ آنها زرد و بسسد ن اینافراد از چهره هایشان برای این است که چهرهٔ آنها زرد و بسسد ن

بهآن بسیار داناست

٠.. المتار و١٠

تفسیر : عموماًومخصو صاً بکسانی که مذکور شده اند ـ

يَحْزُ نُـوْنَ ﴿ يُ

وَ لا هُمُ

و نه ایشا ن

غمگین می شو نسد

تفسيو: تا اينجابيان خيراتوفضيلت وقيود وشرايط أن مذكور شد جه میگیردو قبح بی مروتی وسختگیری دلنشینشس نه میگردد واز طرف د بگر انسان ازیکطرف به واسطهٔ خیرات در معاملات به سهولت و تسهیل عادت خیرات باعث کفارهٔ گناه او میشود که در معا ملات واعما ل ازوی سرزده است برعلاوه خیرا ت اخلاق نیکو و مروتوخیر اندیشی وفکر نفعرسانی را به خلقخدا(ج) مي افزايدازينرو در آياتگذشته ذكر آن شده اكنون قبایح سودگرفتنراکه ضد خیرات است میداناند چه درخیرا ت مرو ت ونفع رسانی است و در سود بیمروتی وظلم، ازین جهت بسعد از ادا ی فضيلتخيرا ت مذمت سود و ممانعت ازآن مناسب است همانقدر نفعي که درخیرا ت است ضرور همانقدر بدی وضور در سود مضمر است .

كُلُو نَالرِّ بُوالًا يُقُومُونُ

كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَدُّ

بر میخیزد مانند

خرابساختهحواساورا

الشَّنُطْنُ مِنَ الْهُسِّ ' ذَا لِكَ بِأَ

بسبب آسیبرسانید ن این به

إِنَّهَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا }

۔ سو داگر ی

وحلال کرده است خدا سودا گری دا و حرام ساخته است سسو د ر ا

تفسیر: یعنی سود خوارانبروزحشرازقبرهای خود همچودیوانه وآسیب زده بر میخیز ند زیرا حلالوحرام رایکسا زینداشتندو محض به جهتی که ازبیع و ربواهردو نفع بدست میآید آنر، حلال دانستندحال آنکه میان شا ن فرق بسیار است چه حق تعالی بیعزاحارل بوسودراحرا م کردانیسسد ه فايده: نفع دربيع بمقابل مال مي باشد مثلا شخصي لباسي راكه يك درهم قیمت دارد بدو در هم بفروشد، وسودعبارت از نفع بدو ن عوض است مشلا دو درهمرا درعوض یك درهم بخرد درصور تاول چونرخت ویول دونو ع جداکانه بوده و نفعوغرض هریك از دیكر ی جدااست دربین آنها فی نفسه موازنه ومساوات غير ممكن است، وقتيكه احتياج بخريدو فروخت افتد بـراي موازنهغیر از ضرور ت جداگانهٔ هر شخص چیز دیکرپیدانمی شودوضرورت وتمايل مردمازيك ديكو خيلي متفاو تاست مثلاش خصبي به يكافغاني احتياج دارد ولباسی که دهافغانی قیمت دارد بنظرش نمی آید و دیگری بلباسی که يك افغانى مي ارزد آنقدراحتياج داردكه ده افغاني را در مقابل آن هيچ ميداند پس اگر کسی یك لباس را یك افغانی بخرد درین معامله سود (یعنی نفعخا لی ازعوض نيست وبالفرض كه همان لباس را يكهزار افغاني بخردهم سود گفته نمی شودچرا که درذات خود شان به هیچصورت موازنه ومسما وا ت ممكن نيست و مقياس آن تنها ضرور ت وميلان بشر استودر بين ضرور ت ورغبت مردم تفاوت زیاد موجود استبنابرآننمیتوا ن در آن سودرامعیت كرد امادرصورت دوم كه يك افغاني رابدو افغاني فرو ختن اسست در اوزش آنها مساوات موجوداست زيرا يك افغاني در مقابل يك افغاني ني معين ميكردد وافغاني دومخالي ازعوض مانده سود گفته ميشبودو خنيسن معا مله شير عا حرام است .

فكن جاء موعظة من تربه فانتهى بسرسيعه المدبوى بند اذ طرف برودد ماد ش بسباذا اللها فلك ماسكف و آمره الحل اللها فلك ماسكف و المره الحل اللها بس اوراست آنجه علشته وعاد او سبرده شده است بغدا و من عالى فأول على أصحب النارع ومسيعه برعشت بسود خوادى بس آن عموه باشند ما ن دون خاند

# هُمْ فِيْهَا خَلِدُونَ

ایشان در آنجا جاو یداند

تفسیر: در خصوص سودیکه پیشس از حرام شدن گرفته اید به شما حکیم داده نمیشود که آنرا در دنیا پسش بصاحبشس بدهید یعنی حق مطالبسه آنرا ندارند خدا (ج) اختیار دارد که درآخرت به مرحمت خسود آن را ببخشد ولی اگر کسی بعد از حرمت هم این عمل را ترك نکند دوز خسی است هر که درمقابل حکم خدا دلایل عقلی می آورد سزایشس همان اسست که خدا فر موده .

# يَهْ حَقُ اللَّهُ الرِّبُوا وَ يُرْبِي الصَّدَ قَاتِ اللَّهِ السَّدَ قَاتِ السَّالَةِ اللَّهُ الرِّبُوا وَ يُرْبِي الصَّدَ قَاتِ

نابود میسازد خدا(برکت) سود را وافزو ن میسازد (برکت) خیسرا ت ر ا تفسیو: منافعی که از سودبدست آید خدا(ج) آنرا تباه میکند یعنسی برکت نداردبلکه سرمایهرانیز از میان می برد، در حدیث آمده کهمسال هر قدربسودزیاده گرددانجا مشن افلاس است ومراد از زیاده نسسه ن مال خیرات آنست که خدای تعالیی درآن برکت می نهد و ثوابشن ر ا می افزاید چنانکه در احادیث مذکور است .

# وَ اللهُ لَا يُحِبُ كُلَّ كُلَّ كُفًّا رِ أَثِيمٍ ﴿

خدا دوست ندارد هر ناسپاس گنهگاردا تفسیر: مقصدآنست که سودخوار ثروتمند اینقدر هم نکرد که شخصی محتاجی رابدون سود قرض میداداگرچه براو لازم بود که اورابه طریق خیرات میدادوناشکری بیشی ازاین چه باشد.

إِنَّ الَّذِينَ الْمُنُواوَعُمِلُواالصَّلِحُتِ
مرآئينه عسانيكه ايمان آوردند و مردند عاد هاى شايسته
و اقامُوا الصَّلُوة و التَّوُ اللَّكُوة و بريا داشتند نماذرا و دادند ذموة دا

لَهُمْ آجُرُ هُمْ عِنْكَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفٌ مَر الشَّان داست وابایشان نزد پرورد گارایشا ن و نیست ترس عکلیهم و لا هُمْ یکنز نُون سَ

تفسیو: درین آیت مقابل سودخوار وصف اهل ایمان واحسا ن او شده که ضدو مخالف احوال سود خواراست تاسود خواران نهایت تهدیـــد وفضیحت شوند .

يَا يُهَا لَذِينَ الْمَنُوااتَّقُوااللَّهُ وَذَرُوا

ای مومنان بترسید اذ خدا و تر ک عنید اما بقی مِن الرِّ بوآاِن کُنتُم مُّوَّ مِنِینَ

آنچههانده است. از سود اگر هستید ازاهل ایما ن تفسیر: یعنی سودی راکه پیشس از ممانعت گرفتید، گرفتید اما سلسو دی ر ۱ کهبعد از ممانعت بر قرضدار عاید شد مگیرید .

فَانُ لَمْ تَفَعَلُوا فَأَنْ نُوا بِحَرْ بِ

(پس)ائر ترك نئرديد (پس) آماده باشيد بجنگيم

مِّنَ اللّٰهِ وَ رُسُو لِلهُ ۚ وَ إِنْ نَابُتُم

ازطرف خدا و رسولش و ائر توبه ترديد

فَ لَ لَكُمْ مُ وَ وَ وَ سُ اَ مُوا لِ لَكُمْ عَلَى اللّٰهِ عَلَى شَمَا داست اصل ما لها ي شما

# لَا تُظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ۗ

نه بر شما ظلـــم كنند نه شما ظلم کنید و تفسیو: اگرسودی که پیشتر ستانیده ایدازس مایه کمکنیم به شما ستم ميشودوا كرشما نيز پس از آنكه سودمنع شده آنرا بخواهيد ظلم كرده ايد.

وَإِنْ كَانَ ذُوعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى پس لازم است مهلت دادن تا و المر باشد بينوائي پس لازم است مهد مُدُرُّ وَ اَنْ نَصَلَّ قُوا خَيْرُ مُ صد قه دهید بهتر است شما را اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ 🕾

مىدا نىد

تفسيو: چون سود و داد وستدآن ممنوع قرار داده شد شمااز مديو ن بينوا قرض خویشس را تقاضا منمائید باوی مهلت کنید واگر تو فیق داشتیه باشيد اورا ببخشيد.

وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيْهِ لِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ و بترسید ازآن روزکه باز گردانید ه شوید درآن بسوی خدا ثُمَّر نُو فَي كُلُّ نَفْسٍ مَّا كُسَبَتْ تمام داده شود هر شخصی را آنچه عمل کردهاست وَ هُمُ لَا يُظْلَمُونَ ١٠٠٠ و ایشان ستم کرده نشو ند

\_\_\_

تفسیو: در روز قیامت بپاداش اعمال خویشس میرسید اکنون هریك غور نمائید که چهمیکنید نیك یابد؟سود می ستانید یاخیرات میدهید .

### 

هقرض دادن تا میعاد مقر ر (پس) بنو یسید آنرا -

ولَيْكُتُبُ بِينَكُمْ كَاتِبُ بِالْعَدُلِ مُ

و لا يأن كانب أن يَكتُب وسد

كَمَاعَلَمَهُ اللّٰمُ فَلْيَكْتُبُ وَلَيْمَلِكِ جنانچه آموخته است اوراخداپس باید کهوی بنویسد و امسلا کنسد

رُبَّهُ وَلا يَبْخُسُ مِنْهُ شُنعًا اللهِ

از آن قر ض چیسز ی

نقصا ن نكند

که پروردگار اوست و

تفسیر: اول فضیلت خیرات وصد قهواحکا مآنبیان گردید ثانیا قبع حرمت سود ذکر شد اکنون بیان معاملات قرض است ازین آیت معلوم میشود که گرفتن قرض ووعد هادای آن دروقت معین جایز است، چون معا مله قرض به آینده متعلق است درآن نسیان و خلاف و نزاع احتمال دار دباید موعد معین شود و چندان اهتمام بعمل آید که آینده موجب اختلاف و منازعت نشود باینصور ت که موضوع بقید کتابت درآید و موعد معین کردداسمای معامله داران و تفصیل معا مله صاف و واضح درآن نگاشته شود ، نویسنده انکار نورزد ، شرع و انصاف را مرعی داشته بنویسد باید مدیون خود بنویسد و یا خصود به کاتب کوید و درحق دیگران بقدر یك ذره نقصان نرساند .

منزلاول

# 

اوپسس باید که املاکند کار گذار او بانصا ف

تفسیو: اگر قرضدار لایعقلیاناتوان باشد چون طفل وپیرکهخود معا مله را نداندوبه کاتب نیز گفته نتواندمختار مدیون یاوارثوسر پرست او معامله رابرطبق عدالت وبه صحت املاء نماید .

وَ الْمُتَشْهِدُ وَ الْشَهِيْدَ يُنِ مِنُ و عواه عمريد دو شاعد رِّ جَالِكُمُ فَإِنْ لَمْ يَكُنُونَا رِّ جَالِكُمُ فَإِنْ لَمْ يَكُنُونَا مردان تان بس اعر نباشد رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَّامْرُ آثَنِ هِمَّنَ هُو رَدُو رَدُو رَدُو الْمُرَ آثَنِ هِمَّنَ وَمِنَ الْمُعَدِدِ وَمُو رَدُ وَدُو رَدُو اللهِ اللهِ مَا اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

یکی از دوز ن یا ددهد یکی ازآن دوز ن دیگر شرا تفسیر:بر شما لازم است که اقلادومرد یایك مرد و دوزن گواه گرفته شود و گواهان پسندید و یعنی طرف اطمینا ن واعتماد باشند .

و لا یکار مکنند عواها ن وقتیکه خواسته شو ند و انکار مکنند عواها ن وقتیکه خواسته شو ند و لا تسکیه و آ آئ تک تُبُوه صغیبرا و ملو د مشوید که نویسید حق را اندایا با و مشوید که اخراج من این کتابت شمابانما ف تراست یا بسید تا میعاد ش این کتابت شمابانما ف تراست عیاد کر الله و آ قوم للشها کرق و آکرنی نزد خدا و درست تر برای محواهی وقریب تراست کتابت نزد خدا و درست تر برای محواهی وقریب تراست کتابت

# آ لا تُرْنَا بُوْ آ

كه شك نيا ريد

تفسیبو: کسی راکه برای گواه شدنیا ادایشهاد تدعوت کنندنبایدانکار آردیا استندف ورزد، در کتابت معاملات خورد و بزارگ هر گزاهمال منمازید كه صدقوعهالت دراين امر است واعتمادبرشهادت برطبق همين كتابت مي باشمه وكسان از نسيان واتلاف حقوق خو بشي مطمئن و آسوده مشوند.

إِلاَّ أَنُ تُكُونُ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُكِ يُرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحًا لَا تَكْتُبُوهَا وَ ٱشْهِدُ وَ ا إِنَا تَبَا يَغُنُّمُ وَلَا يُضَاَّرُّ وباید که نقصان نرسا ند

و قتیکه خریدوفروش کنید

كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌهُ

تفسير: درصورتيكه معا مله تجارت دست بدست باشد ، جنس بعو ضب جنسس بإشه يا معا ملهبه نقد بوده قرض در ميان نباشد اگربه قيد كتابيت آورده نشود گناهی ندارد اما دراین صورت نیزوجود شاهد ضرور است که اگر آینده نزاعی واقعشود به کارآید کاتب وشاهد حقمدعیومد عیمی علمه راتلف نكفند بلكه حقرا به حق دار رسانند.

البقره

٣

وَإِنْ تُفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُو قُ مِكُمْ \* وَ اتَّقُوا اللَّهُ وَ يُعَلِّمُ كُمُ اللَّهُ وَ لَيُعَلِّمُ لَكُمُ اللَّهُ وَ لَيُعَلِّمُ لَكُمُ اللَّهُ وَ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ١٠٠ وَ إِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَ لَمْ تَجِدُ وَا و ابر بنيد در سفر كا تِبًا فَرِ هُنُ مُقْبُوْضُهُ \* يَعْضُكُم يَعْضًا فَلَيُّؤَ كِالَّلَاِي یس باید ادا کند آن کس ا ؤُتُمِنَ آمَا نَتَهُ وَلَيْتَقِ اللَّهُ رَبُّهُ ۖ وَ لا تُكْتُبُوا الشَّهَا كَ قُلْ وَمَنُ و پنه**ان مکنید** شسهادترا

بِهَا تَعْبَلُونَ عَلِيمٌ ﴿

بآنچه میکنید خو ب داناست

تفسیو: اگردر سفربه قرض مجبورشویدونتوانید کاتب پیدا کنید بایسه مدیون ازدارا نی خویش درعوض قرض بطور کروی بداین دهد.
فایده: رهن درسفر نسبت به حضر بیشتر ضرور تدارد زیرا کتابت و شهادت در حضر بسبهولت میسر میشود و داین بآسانی مطمئن میگردد ازین جهت در سفر حکم رهن داده شدو رنه درحال حضروموجودیت کا تسبب نیز گروی درست است چنانچه درحدیث موجود است، اگر داین برمدیون اعتماد کندواز وی رهن نخواهد بر مدیون لازماست که حقداین را کا میلا تادیه کند از خدارج) بترسید و در تادیهٔ حق از راه امانت پیشمی آید.

# يُّشَاءُ 'وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞

خواهد و خدا بر هر چیز توانا ست

تفسیر : درینسورهٔمبارك هرقسماحكاماز قبیل اصول وفروع عـبا دا ت بدنی و مالی به کثرت بیان گردیده، و شاید بدین سبسب این ســـور ه سمنام القرآنخوانده شده الهذا مناسب چنانست كه بند گانرابصورت تام تر هیپوترغیب کند تا باحکام متذکره عمل کنند وتقصیر نیبو رزند ازین جاست که درآخراین سوره احکامییان شد ،واین آیت به تهدیـــد وتنبيه فرودآمده همگان رابه تعميل احكام مذكور مكلف كـــــر دانيــد . همچنین کسانی راکه در طلاق،نکاح، قصاص،زکوة، بیع ،ربـــو ا وامثالآن حيله وتدابير راكه خوه وضع نموده اند طرف استفاده قـــرار میدهندوامور ناجایز را جایز می پندارندواز خود رائی ولجاج کارمیگیرند طرف تنبیه قرارداد. ببینید ذاتی که شایستهٔ آنست که ما بخضرت او بندگی کنیم باید مالك و پرورد گار همه باشد و آن که توانداحوال آشکار ونهان مارا محاسبه كند بايد برهمه جزئيا توكليات امور علمكاملداشته باشد، وآنکه تواند بعد از حساب مکافات و مجازات دهد باید همه چیز ها كاملا درقدرت او باشد ، از اين جهت است كه خداوند(ج) اين سه كمال: ملك، علم وقدرى خويشس را دراين موقع بيان كرد اين اوصاف در آيت الكرسي نيزبيان شده ذات مقدساو مالك وآفريد كار تمام كاينات استعمم ا و محيط وقدرت وي برهمه شامل است پسس هركه درآشكار ونسهان از فرمان وی سرباز زند نجات یافته نتواند .

امن الرسول بها أنزل إليه اينه المن الرسول بها أنزل إليه اينه المن آورد بينه بينه بينه بينه بينه بينه بينه والمؤ مِنُون المحلل من ربيع المن و المؤ مِنُون المحلل و ملا و المن بالله و ملا و ملا و ملا و مكنيه اينه آورده اند بغدا و فرشتا نش وكتاب ها يش

و رُ سُلِه فن لا نُفرِ قُ بِیْنَ اَ حَلِ وَ بِینْ بِینَ اَ حَلِ وَ بِینْ بِینَ اَ حَلِ مِیْنَ وَ قَالُوا سَبِعْنَا وَقَالُوا سَبِعْنَا وَقَالُوا سَبِعْنَا وَقَالُوا سَبِعْنَا وَ اللّهِ اللّهِ فَنَهُ مِیْنَا وَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

باز کشت

ومواخذه ميشوداصحاب مضطرب وتر سان شدند وچندان صد مةقلسمي بایشانواردشد کهبهنزولهیچآیتی نشده بود،بحضرت نبو ی شکا یست بردند فرمود كوثيد سمعنا واطعنا يعنى در مقابل هركونه كدور تواشكال بارشاد الهي (ج) تسليم باشيد واندك درنك منمائيد وبدون انديشيه سمعنا واطعنا بكوثيدچون اصحاب به تعميل ارشاد پيغمبر (ص)پر دا ختند كلهات فوق بانشراح قلب بزبان ايشان جارى شد مطلب كلمات اين است ماايمان آورده ايم، وحكم خداوج)را اطاعت نموديم يعني هرخطره وكدورت راكذاشته بانجام ارشاد الهي آماده و مستعد يم اظهار اين استعدادبباركاه خدا (ج)مورد قبول واقع شدو آبت (آمن الرسول الايه) نازل كرديد حق سبحانه تعالى دراين آيت ايمان پيغمبر (ص)، سبس ايمان اصحاب راکه دچار تشویشی واضطرابشده بودند مفصلا مدح کرد تادلهای شان مطمئن كردد وخطرات سابق زايل شبود سيسدر آية ولايكلف الله نفساًالاوسعما، فرمود که هیچکسسراچنان تکلیف داده نمیشود که خارج از مقد ور وی باشد ، پسس هر کرا خطره گناه دردل پدیدآید ما دا میک برانعمل نكندگنا هي ندارد سهو ونسيان نيز شايسته عفو اســـــت خلاصه هر چه اجتناب آناز مقدور انسان خارج باشد چون خطرا تسوء یاسهو ونسیانموا خذتی درآن نیست ، انسان در چیز یمواخذه میشود که در اراده واختیار اوست آیت سابق راکه باعث اضطرا باصحـــاب شده بودنیز باید برطبق این قاعده معنی کرد چنانکه اینواقع شد و خطره مذكور كاملا مستأصل كرديد سبحان الله -

فایده:ما ازپیغمبرا ن(ع)هیچ پیغمبری راجدانمیکنیم چنا ن نمیکنیم کـــه پیغمبری را بپذیریمواز نبوت دیگری انکار ورزیم .

لَا يُكَلِّفُ اللّٰهُ نَفْسًا إِلَّا وُ سُعَهَا اللّٰهِ تَفْسًا إِلَّا وُ سُعَهَا اللّٰهُ تَعْدِهَا اللّٰهُ تَعْدِهَا اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا قَتْسُ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ مَا قَتْسُ

لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ اللهُا مَا اكْتَسَبَتُ اللهُا مَا اكْتَسَبَتُ اللهُ اللهُ الله عند عرد (اذ جير) وبروى است آنجه عرد (اذ بدى)

رُبِّنَا لَا يُؤُاخِنُ نَا لِ نُ نَسِينَا (بعوبيد) اى پرور دىمار ما معير مادا اى فراموش مرديم

ر ما بار کران چنانکه نهادیآنرا بر کسانیکه

مِنْ قَبُلِنَا \* رَبَّنَا وَ لَا تُحَمِّلْنَا

پیشسا**ز ما بودند** ای پرودد کاد ما و منه بر مــ

مَا لَا طَا قَهُ لَنَا بِهِ \* وَاغْفُ عُنَّا "

آنچه نیست طاقت مارا به آن و در گذر از ما

٣

و اغفِر لنا ف و ار حَهْنَا ف آنَت و يو و بيا مرد مادا و دم من برما تو يو مو مؤلف الناف المؤلف مولف المؤلف وم مؤلف المناف المناف

الْكُفِرِيْنَ ﴿

كافران

تفسير: آيت نخستين اصحاب راباضطرابافكندبه تسليت آنها ايندوآيت «آمن الرسول، و ولا يكلف الله نفساً الايه، فرود آمد بعد از آن «ربنالا تو اخذنا» تاآخر مبوره نازل شدوجندان اطمينان وتسكين بدلها بخشيد كهانديشة صعوبت ومشقت نيز زايل شد زيرا مقصوداز ادعيــه كــه مابه آن مامور شده ایم این است کهبدون شبهه هرگونه حق حاکمیت واستحقاق عبادت توبر ما ثابت است اما ای پرو رد کا ر مابر حمت وکرم خویشس چنان حکمی بفر ست که د ر امتثال آنبر ماصعوبت و مشمت سنكين نباشد به سبهو وفرا موشى موا خذه تشويسمو مانند اممم پیشین احکام دشوار بر ما فرود نیـــاید و حـکمــــی صادر نگردد که از طاقت ما خا ر ج باشد باو جود این سهو لت اگر از ماتقصیری آید به و حمست و مهسربا نی خود آنرا عفو فسس ما در حدیث واردشده که تمام این دعا هامقبول شدند چو ن ما از مشكلاتيكه اصحاب به آن مصاب شده بودند به مهرباني خدارستیم این رحمت نیز میشایدکه بر کافرا ن فیروزی یابیم ورنه ازطرف ایشان کدور تهای دینی و دنیوی و مزا حمتهای کو ناکون ييش آيدودرا الناي استيلاي شانهمان انديشه موجب بي اطمينا ني ميكر ددكه قبلا الله الله كويان بهعنايت تو از آن رسته بوديم.

..

(سورة آلعمرا ن مدنية وهي ما ئتا آية) (سورة آل عمران در مدبنه نازل شده وآن دوصد آيت است.)

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّ خُلْنِ الرَّ حِيْمِ ٥

آغاذ میکنم بنام خدائیکه بی اندازه مهربان، نهایت با رحماست

# الْتُرَنَّ اللهُ لِآلِلهُ إِلَّاهُ وَلا هُوْ الْحُكَّى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْقَيْنُومُ الْعُدَى الْقَيْنُومُ الْعُدَى الْقَيْنُومُ الْحُدَى الْعُلْمُ الْحُدَى الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُ

الله نيست هيچ معبودي غير او زنده تدبير كننده همه است

تفسير : وفدمعززيمركب از شصت نفر عيسائيان نجران به حضــــو ر پیغمبر (ص) آمدند در آنمیان عبدالمسیم عاقب حبثیت امار ت وسیا د ت داشت، ایهمالسید مشاور ومدیر هیئت بود...ابوجار ثهبن علقم..... ۱ ز پیشوایان بزرگ مذهبی برتبهٔ رئیس علماء دارای شهر ت وامتیاز بودو نسباً به بنی بکربن وائل قبیلهٔ معروف عرب منسوب بود. وبعدا در نصرانیت فایق گشت سلاطین روم نظربه صلا بت او در امور دین و مجــد بوی مدد میکردند وکلیسایی جهت اوتعمیر ومرتبهٔ بزرگ مذهبی را تفویضش کردند – اینوفد به کمال شان و شکوه نزد پیغمبر (ص) حاضر شدو در مسایل متنازع فیه گفتگو کردکه درسیرت محمداین اسحیق به تفصیل ذکر شده و تقریباً هشتاد ، نودآیت از اوائل سور ، آل عمرا ن دراین بار مفرود آمده اساس عقیده عیسائیان این است که حضر ت مسیم بعینه خدا یا پسر خدایایکی از خدایان سه گانیه است آیا ت اوليه سورةآل عمران هم چنانكه توحيد خالص النهي راثابت ميكندبذكــــــر صفات الهي (ج) كه حي وقيوم مي باشداين دعوى عيسائيان رابوضاحت باطل مینماید حضرت پیغمبر (ص) دراثنای مناظره به آنها گفت آیا نمیدا ننسد کهخداحی (زنده)استو هرگزمرگ بذات حضرت او طاری نمیشسسود اوسبت که کافهٔ کاثنات را خلعت هستی بخشیده واسباب بقای آنرا پدید آورده وبقدر ت كامل خویشن حفظ كرده است بر عكسن این به عیسی (ع) مرگ وفنا می آید کسیکه نتواند هستی خویشن را نگهدارد هستی دیگر ی راچسان نگهمی توان داشت عیسا یا ن چود سخن پیغمبر (صـــن) ر ا شنيدند اغتراف نمودند كهيشك گفته وي درست است .

شاید عیسالیان غنیمت دانستند وموافق عقیدهٔ حضر ت پیغمبر (ص) که (عیسی یاتهی علیه الفناء )سوال فر مود یعنی بر عیسی ضرور فنا می آید حواب دادند.

زیرا دانستند که جواباگر به نغی دهیموعقیدهٔ خودرا اظهار نما نیسم و بگوییم مدت هاست عیسی (ع) وفات کرده زیاده تر بطور صریح ملزم

ولاجواب میشویم لهذا نزاع لفظی را مصلحت ندانستند یا ممکن است اینان ازآن نصرانیانی بودند که موافق عقیده اهل اسلاماز قتل و صلب حضرت عیسی قطعاًمنکر وبه صعود جبیمانی او معتقد بودند چنانک حافظ ابن تیمیه در کتاب «الجواب الصحیح» و مصنف «الفارق بین مخلوق والخالق، تصریح نموده اند که نصرانیان شام ومصر همه براین عقید ه بودند چندی بعد پولوس نام عقیدهٔ صلب را شایع نمود پس این عقید از اروپا به شام ومصر شایع شده بهر حال این گفتهٔ نبی کریم (ص) که درعوض «ان عیسی اتی علیه الفناء ، «ان عیسی یاتی الفناء »فر مودند با اینکه الفظ اول در موقع تردید الو هیت مسیح بیشتر واضحو مسکت خصم بود ظاهر میکند که درموقع الزام هم پیشس از موت اطلاق لفظ مو ت رابر حضرت عیسی (ع) حضرت رسول کریم نمی پسندیدند.

نَزْلُ عَلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْحَيْقِ فرود آورد برنو كتاب دا براستي

تفسير: يعنى قرآن كريم موافق حكمت وبانهايت راستى ومتضّدن أنصاف نازل شده.

مُصَدِّق قَالِها بَيْنَ يَكُ يُكُ معدية تمنده آنچه دا پيشر اذو يست (تعابهای ايشا نرا) وَا نُزُلُ النَّوْرُ لِهُ وَالْانْجِيْلُ ٥ و ناذل مردانيد تورات و انجيل دا مِنْ قَدْلُ هُدًى لِلنَّاسِ

پیشس ازاین کتاب برای هدایت مرد م

تفسیو: قرآن کتب پیشین را راست می شمارد و کتب گذشته (تسو را ت وانجیل وغیره) پیشس از فرود آمدن قرآن مرد مرا دربارهٔ قرآن وحضرت محمد صلی الله علیه وسلم هدایت داده در موقع خود احکام و هدایسا ت لازمه رابیان می کرد و واضع نمود که عقیدهٔ الو هیت یا ابنیت مسیح در هیچ کتاب آسمانی نبوده زیرا باعتبار اصول دینیه تمام کتب آسمانی متفق و متحد ند و عقاید مشرک نه هرگز تعلیم نشده .

# وَ أَنْزَ لَ الْفُرْقَا نَ مَ

وفرود آورد فادق میانحق وباطل را

نفسیو: چیزهائی فرو فرستاده که مناسبهرو قت فیصله کننده است میان حقوباطل حلال وحرام راست و دروغ قرآن وکتب سما وی ومعجزات پیغمبران (ع) همه در کلمهٔ فر قان داخلند و باین جانب نیزاشاره شده که مسایلی که یهودونصاری درآن اختلاف داشتند قرآن فیصله نمود.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْيَتِ اللَّهِ لَهُ مُ

هرآئینه کسانیکه منکر شده اند از آیت های خدا مر ایشان راست

عَنَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَنِيزٌ

# ق وانتقام الله الله

تفسیو: چنین گنهکارا ن رابدون مجازات نمیگذارد وکسی از توانایی مطلق اورسته نتواند درین جانیز اشارهٔ لطیفی است بابطال الو هیت مسیح (ع) زیرا اقتدار واختیار تا می که خدا (ج) راست دروجود مسیح هرگز پیدا نمیشود بلکه حضرت عیسی (ع) موافق عقیدهٔ نصاری نیز چگو نسست میتوانست دیگرا نراسزا دهددر حالیکه به تضرع والحاح نتوانسست خویشتن را از چنگ ستمگازا ن وارهاند پسرعیسی را خدایا پسر خدا گفتن چگونه راست آید پسر از نوع پدر است پسرخدانیز باید خسدا باشد مخلوق ناتوانی را پسر حضرت توانای مطلق پندا شتن پسدو ویسر رابه عیب منسوب داشتن است، العیاذ بالله .

٣

# فِي الْأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاء ﴿

در زمین و نه در آسمان

تفسیو: چنانکه قدرت واختیاراوتعالی کامل است علم اونیز محیه میباشد در عالم هرچه بزرگ و کوچک است بقدر یك طرفة العین از علسم وی غایب نیست ، جمه گنهگارا نونکو کاران ، کافه جرایم با مقهدارو نوعیت آن ازعلم الهی (ج) مخفی نمی باشد پسس کدام گنهگاری توانسه از حضرت اونهاز، گردد در اینجا تنبیه است که عیسی (ع) خدا شهیتواند زیرا وی علم محیط نداشت و چندان میدانست که خدا بوی دانانده بوده آنچه رانصرانیا ن نجران بحضور پیغمبر (ص) اعترا ف نمودند امروز از اناجیل مروجه نیزابت است .

او غالب باحكمت

تفسير: چنانكه خدا (ج)خواست شمارا به قدر تكامل خويش برو فق علم حكمت در رحم ماد رمصورساخت ، مذكرو مونث حزشت و زيبسا آنچه آفريد ني بود بيافريد حقطرهٔ آبي رابه چه تحولات صور تانسا نسي بخشيد ذاتي كهعلم وحكمت او چنين باشد چه ممكن است درعلهم و ى زياري پديد آيد و يا كسيكه در ظلمات بطنما در توقف نموده وما نند عامه كودكان خورده و نوشيده ، بول كرده و براز نموده چكونه انباز و نواسسه يا پسر خداى پاك گفته شود و كبرت كلمة تخرج من افواههم ان يقه و لون الاكذباء و قتيكه عيسائيان مي پرسيدند كهعيسي در عالم كون پدر نداشت جز خداكراپدر او خوانيم جواب اشتباه شان به آيه «يصور كم في الارحام كيف يشاعه نيز واده شد يعني خدا تواناست چنانكه خواهد در رحسم كيف يشاعه نيز واده شد يعني خدا آميز ش پدر و خواه تنها ازقه و شكل مردم را درست گرداند خواه از آميز ش پدر و خواه تنها ازقه و

منفعلهٔ مادر باشد ارین جهت می فرماید «هو العزین الحکیم» یعنی او غالب است که قوتش محدود نیست وحکیم است چنانکه خوا هد کند حوارابی مادر ومسیح رابی پدر وآدم (ع) رابدون پدرو مادر آفری سد کسی نتواند حکمت بالغه اورا احاطه نماید.

هُو الَّذِي آنُزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ که فر ستاده بر تو مِنْهُ الْيَتُ مُخْتُكُمْتُ هُنَّ أُمَّالْكِتْبِ بعضى ازآن آيت هامحكم يعني معاني آن واضحح است آناناصل كتا بنهد وَ أُخُرُ مُتَسْبَهِتُ \* فَأَمَّا الَّذِينَ و دیگرند متشابه که معنی آن واضحیامعین نمی باشد پسی اما کسانی که فِي قُلُو بِهِمْ زَيْغٌ. فَيَتَبِعُونَ مَا تُشَا يَهُ مِنْهُ ا يُتِغَا ءَ الْفِتْنَةِ آنرا که مانند یکدیگر شده ازآ ن برای طلب وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلُهُ وَ إِلاَّ اللَّهُ مُو الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ثابت قد ما ن

#### يُقُولُونَ الْمَنَّابِهِ لَكُلُّ مِّنَ عِنْدِ ميعويند ايمان آورديم باو مهه اذ جانب

# رُبِّنَا ۚ وَمَا يَكُ كُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبَابِ ۞

پرورد کارمافرود آمده ویند نمیگیرد مگر دانش تفسيو: نصرانيان نجران از همه دلايل عاجز آمدند ،به معارضه گفتنــــد توچون قبول کردی که مسیح کلمةالله وروح الله می باشد برای اثبات مدعای ما همین الفاظ کافیست ،جوا ب تحقیقی آن را بربنای اصبو ل وضابطة عمومي داد كه بدانستن آن جندين منازعه و مناقشه خاتمـــه می پذیرد این(جوابرا) باید باین طریق دانست که در قرآن بلکه در کافیه کتب المهی (ج) دوقه م آیات موجود است اول آیاتی که مراد آن معلوم و معین مى باشد ،خواه برحسب لغت وتر كيب الفاظ وغيره مبهم و مجمل نبو ده درعبارت آن احتمال معانى متعدده نمى باشد وآنچه از مدلول آن فهميد ه شده بقواعدمسلمه و عمو ميه مخالف نمي باشد، يااگر بر طبق لغت در عبارت چند معنى احتمال داشته باشد بر حسب نصوص مستفيضي شارع \_یا اجماعمعصوم \_یا اصول مسلمهٔ عامه بصورت قطعی ثاب\_\_ت شده باشد که مراد متکلم تنها این معنی می باشد نه معنای دبگر ـ چنیــن آیات را «محکمات، گوینه که در حقیقت اصل الاصول همه آیات کتابند..دوم آيات متشابهات است كهدر دانستن مفهوم آنالتباس واشتباه واقسع میشود طریقـــه صحیحاین است کهمتشا بها ت را به محکمات باز کردانند هر معنی که بر خلاف آیت محکمات به نظر آید نفی شودومرادمتکلم چیز ی دانسته شودكه مخالف آيات محكمات نباشد امااكر باوجود اجتهادوكو ششس زیاد مرادمتکلم کما حقه معین نشود دعوای همه دانی نکنیمچهجا پیکیه ازقلت علم وقصور استعداد بسى از حقايق بو ما پوشيدهاستاين رانيز درهمان فهرست شامل گردانیم زینهار خود داری کنید از تاویلا تیک ... بااصول مسلمه مذهبي وآيات محكمات مخالف باشد مثلا قرآ نحكيـــــم دربارهٔ حضرت مسیح میفرماید (ان هوالا عبدانعمنا علیه) در آیهٔ دیگـــر (آن مثل عيسى عندالله كمثل آدم خلقهمن تراب) ميگويد ودر آيـــه ديگــر (ذالك عيسى بن مريم قول الحق الذي فيه يمترون ماكا ن الله ان يتخذ مــن ولد سبحانه)ميفرمايد ودرآن آيات موقع بموقع الوهيت وابنيت مسيح راترديد ميكنه پس هر كسميكه از تمام محكمات ديده مييو شدوبه(كلمه القا ها الــــي مريم وروح منه) وديگر متشابهات چنگ ميزند ومفهو ميراكهباتصريحات عا مه وآیات محکمات موافق است گذاشته آن مفهوم را اختیار میکند کـــه باتصريحات عامه وبيانات متواتره منافي ميباشد اين اكر لجاج وانحراف ازحق نيست چيست ؟بعضي سخت دلان ميخواهند ديگران رايا ينمغالطه در گمراهی افکنند وبعضی که عقیدهٔ آن ها ضعیف ویقین شان متزلز لست

میخواهند متشابها تارازیر ازرو کرده امیالوخوا هشا تخویشس رااز آن برآورند حال آنکه مطلب صحیح آن تنها به حضرت خداوند(ج) معلو م است و هر کراچندانکه خوا هد به کسیرم خویشن داناسی....از د آنانکه علم راسسخ دارند محکمات و متشابهات هــــــ د و را حق وراست میشمارند و به یقین میدانند که این هردو نوعاز منبعسی خارج شده که هیچگونه نناقض و تبها فت را درآن یارای امکان نیست این است که آنان منشابهات رابه محکمات بازمیکردانند ومطلب را میدا نند وآنچه خارج از دانشس ایشیا ن باشد به الله جلمجده می گذارند و میگو پنید خدا (ج) از همه بهتر میداند مطلب ما ایمان آوردنست .

تثبيه: بعقيدة بنده مضمو نوين آيت با مضمو نآيه سورة حج (و ما ارسلنا منقبلك من وسول ولانبي الااذاتمني الاية) نهايت مشا بهــــت دا ود انشاء الله تعالى درمو تعشي سان منشود .

# رُبُّنَا لَا تُرِغُ قُلُو بِنَا بِعُدَ إِنَّ هَدُ يُتَنَا

پسازآنکه راهنمو دی مارا

دلهای مارا

وَ هُبُ لَنَا مِنَ لَكُ نُكَ وَ حُهَا اللَّهُ اللَّهُل سوی خود رحمت بما از

### إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَاكُ ۞

بسيار بخشنده هرآئینه تو توبی

ای پروردگارما کے مکن

تقسيرة راسخين في العلمير كمال علمي وقوت ايمان خويشس مطمئين و مغرور نمیشوند بل از پیشگاه حضرت حقهموار ه استقا مت وعنا یست وفضل مزيد سخواهند تاسر ماية مستحصلت ضايب نكردد و خسسدا ناخواسته دلهای راست شده کج نشود .

درحد بثاست که حضرت پیغمبر (ص) برای آنکه امت خویشن را تعلیم دهد اكثر چنين دعا ميكرد «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك.»

رُبُّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِينُومِ لاَّرَيْبَ

ای پروردگار ماهرآ ثینه توجمع کنندهٔ مردمانی درآن روز که هیچ شك نیسست

درآن

٣

فِيُهِ ۚ إِنَّ اللَّهُ لَا يُخُلِفُ الْبِيعَادَ ۞ ۚ وَ

هر آئينه الله نميكند خلاف وعده خود

تفسیو: روزی بیاید که آنچه مایهٔ نزاع کجروان است بدوحصه منفصل شود دو مجر مین به کیفر کجروی ولجاج خویشن مبتلاء گردند ازین جهت ماازطریق آنان بیزاریم ورحمت اوراطلبگار د ماکه خلاف راه کجروا ن را اختیار نموده ایم مبنی بر خوا هشن نفسن و نیت به نیست بلکه مادر آن محض نجات اخروی خویشن را تصور کرده ایم .

اِنَّ الَّذِينَ كَفَرُ وَ الْنَ تُغَنِّى عَنْهُمْ مَ اللهِ مَا اللهِ عَنْهُمْ عَنْهُمْ اللهِ مَا اللهُ مَ

چیزی را و آن گروه ایشانند آتشس انگیز دو زخ

تفسیر: درذکر قیا مت عاقبت کافرا ن رانیزببان میکند که هیچ چیز در دنیا وآخرت آنانوانجات داده نميتواند جنانكهدر آغازسوره نو شتيم در اين آیات اصلا خطاب بوفد نجران است که باید آنرا بزرگترین جما عــــت عيسائيان ونمايندگان آنها گفت امام فخر الدين رازي ازسيرتمحمد ابن اسحق نقل کرده که چون اینوفد از نجرانبهقصد مدینهطیبهروان شدند قاطری که ابو حارثه این علقمه برآن سوار بود سکندر یخورد (بدررکرد) كرزين علقمه برادر او كفت (تعس الابعد) و مراداو از ابعـــــ حضــــر ت پیغمبر بود العیاذبالله ابو حارثه گفت (تعسامك) یعنی هلاك باد مادر تا میداند محمد آن پیغمبر است که منتظر وی بودیم وبشار ت بعثت او در کتب ماذکرشده کرز گفت اگر چنین است چرا ایمان نمی آرید گفسست مناكل هذه الا شماء «يعني اين پادشاه هان كه بما مالهـــا ي فـــراوا ن بخشیده اندومارا عزین و مکرم داشته اند اگر به محمد ایمان آریم تمام این چیزها راازما باز ستاننه ـ کرز این کلمه را در خاطر نگهــدا شت وعاقبتهمين كلمه موجب ايمان او كرديد رضي الله عنه وار ضــــاه

رأی من این است که این آیات جواب همان کلمات ابو حارثهٔ است گویسا برحسب دلایل عقلی و نقلی عقاید فاسد اورا تردید و تنبیه می نمایسسه آنانکه بعد از آشکاراشدن حق محض به جهت متاع دنیا و برای فر زندا ن ومال وغیره ایمان نمی آرند خوب بدانند که مال و دولت و احزا بدر دنیسا و آخرت کسی را از عذاب الهی (ج) نگهدا شته نمیتوا ند چنانکه تازه ترین مثال آن در موقع بدر در معرکهٔ مومنان و مشرکان معاینه گردیدرونق این جهان چند روزی بیشس نیست و آخرت کسانی راست که خدا تسرس و پر هیز گارباشند. این مضمون در از است اگر چه بظاهر نصرانیا ن نجران مخاطبند اماباعتبار عمو میت الفاظ یهود و مشرکان وسایر کافران نیسز دراین خطاب شا ملند.

كَنَّ أَنِّ اللَّهِ فَرْعُونَ لَا وَالَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا يَعَهُ وَالْمَا مَثَلُ وَمَا يَعَهُ وَمَا يَعَهُ وَمَا يَعَهُ وَمَا يَعَهُ وَمَا يَعَهُ مِنْ قَبُلُهُم لَّ كُنَّ بُول بِاللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْمُلْمُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْم

### شَدِيدُ الْعِقَابِ ٠

سخت است عداب او

تفسیر: عذابالهی (ج) به جلوگیری کسی معطل نمیشود چنانکه آنها گرفته شدند شما نیز به گرفت خداگرفتار میگردید .

# قُلُ لِّلَّذِ يُنَ كَفَرُوْ ا سَتُغَلَّبُوْنَ

شمامغلوب خواهيد شسد

کافرا ن را که زود

ىگو

و تحشر و ن الى جهنتم م وبر انتيغته خوا هيد شد بسوى دو ذخ م م الله الم الم

### وَ بِعُسَ الْبِهَا دُ ®

#### بد جای گاه است او

تفسميو: وقت آن رسيده كه شماخواه يهود باشيد خواه نصارى ومشر كيسن عنقریب پیشس روی لشکرخدا (ج) مغلو ب گردید ه سلاح بیندا زید ایسن ذلت دنیاست جای سوزا ن آخر ت که بشما آماده شده علیحد ، براین است دربعضی روایا ت است که حضرت بیغمبر (ص) بعد از مراجعت فاتحا نسسه از بدر به يهود گفت از قبو لحق سر باز مزنيد والا حال شما نيز چــو ن قریشس خوا هد بود گفتند ای محمد تو به فتح خویشس بر چند تن قریشس بی تجر به فریب مخور چون به ما مقابل شو ی میدانیکه ما همه سیا هسی دلاور وجنگ آزمود ه ایم نظر به این واقعه این آیت ها ناز ل گردید بعضی گویند یهود چؤ ن جنگ بدر را دیدند به تصدیق رسالت قدر ی متما یل شدند پس گفتند شتا ب مورزید ببینید که آینده چه می شود .ســـا ل دیگری چو ن پسپا یی عارضی مسلمانا ن را دراحد دیدند سخت دل تـــر شدند حو صله های شا ن فزو نی یافت تا جاییکه پیمان شکستندوبر جنگ مسلمانا ن آماده شدند كعب بن اشو ف باشصت سوار بمكه معظمه رفت وبا ابو سفیان وسایر سر دارا ن قریشین ملا قات کردو گفت چون ماو شیما متحديم بأيد مقابل محمد (ص) محاذ متحد تشكيل دهيم دراين موضحو ع این آیت فرود آمد والله اعلم بهر حال به روز های اندکی خدا (ج)وا ضمیح كردانيد در سر تاسر جزيرةالعرب از مشركا نانا مي باقي نماند يهـــو د بد عهد بنی قریظه از شمشیر گذرانید ه شد و یهود بنی نضیر جلای وطن كرديد عيسبا ئيا ن نجرا ن ذليل كشته جزية سالانه راپذير فتندمنكبر ترين ومغرور ترين اقوا م دنيا تقريبا هزارها ل عظمتو تفو ق مسلما نــــا ن را اعترا ف ميكردند الحمدالله على ذالك .

قَلْ كَا نَ لَكُمْ الْيَكُ فِي فِئْتَيْنِ مِن اللهِ مَد دو مرون مِن اللهِ مَد دو مرون اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

و اخری کا فرهٔ یکر و نامه مشکل مِثلاً مِهم مِثلاً مِهم و مروه دیگر و مروه دیگر دا دوبرابر خو د میدیدند هر طافه مردیگر دا دوبرابر خو د

رَأْکُ الْعَیْنِ وَ الله قوت میدهد بمدد خود دیدن بچشم و الله قوت میدهد بمدد خود میدن بیشتم و الله قوت میدهد بمدد خود مین بیشتم و الله فی فی فی فی فی الله کالی لیمی است هر حرا خواهد بدرستی در این واقعه هر آئینه پندی است

# لِا ولِي الْأَبْصَارِ ﴿

خداوند بينا ئي را

تفسیر: در غزوه بدر کفار تقریباهزار نفر به حساب می آمدند صدا سبب و و و مفتصد شتر داشتندبه مقابل ایشان سه صدو چند نفر مسلمان مجا هد در اسب و هفتاد شتر وششس زره و هشت شمشیر داشتندو تماشا این بود که هر فریق مقابل خود را دو چند عده نفسس الا مر می دید نتیجه اش ایس بود تادلهای کفار کثرت مسلمانا ن را تصور کرده مر عوب میگر دیدنسد و مسلمانا ن و فرت کفار را دید ه اضا فه تر به خدا (ج) متو جه می شدند به توکل کامل و استقلال تام برو عدهٔ خداوند که « ان یکن منکم هائه صابر قیغلبو ا مانتین «اعتماد نمود ه امید فتح و نصر ت آنها را داشتند اگر تعداد آنها که سه چند بود کاملامنکشف میگر دید ممکن بود که بر مسلمان ها خو ف طاری می شد یعنی در بعضی اوقات همدیگر را کمتر میدیدند طور یکه در سور ها مان را بمقا بسل میدیدند و رنه در بعضی اوقات همدیگر را کمتر میدیدند طور یکه در سور ها مان رابمقا بسل میدیدند و رنه جمعیت توانا موافق پیشگو یی که در مکه کرده شده بسو د ظفر و پیر وزی دادنبرای ارباب بصیرت یک و اقعه نهایت بزرگ و عبر تنالی است.

زُ بِیْنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُونِ تِ زینت داده شده برای مردم معبت چیز های مر نموب

### مِنَ النِّسَاء

از زنان

تفسیر: چون مردم به سبب عیشس دنیا از خدا(ج)غافل میشو ند ازیسن جهت حضرت پیغمبر (ص) فر مود «ماترادیعد ی فتنه اضر علی الر جسال من النساء ،بعد از من هیچ فتنه مضر تر بر مردان از زنا ن فتنه نمیبا شد بلی اگر مطلب از زن عفاف و کثرت فر زندان باشد پسس آن مخمسوم نیست بلکه مطلوب و مندو ب است چنانچه حضر ت پیغمبر فر مود بهتریس متاع دنیا زن نیکوست که اگر مرد به طرف آن ببیند خور سند میگر دد واگر حکمی کند اطاعت می نماید در غیاب شو هر عصمت خویشس ومسال شوهر رانکهمیدارد . باین صورت هر چه آینده در سلسله متاع دنیسسا ذکرمیشود حسنوقبح همهٔآنها از تفاو ت نیت و طریق کار متفسر ق میگردد اما چو ن بسا مردمانند که در اسباب عیشس وعشرت دنیا تغا فسل کرده خدارا از یاد می برندو عاقبت خویشس را فرا مو شیمی نما ینسسه نیار من ظاهر کلام در «زین للناس» بطور عمو می فر موده شده .

# الْهُسُو مَلَّا

داغنهاده شده

تفسنیر: اسپانیکه بر آنهاداغمی نهند ونو مرهمیگذ ارند یا است. همای که بردست و پا و پیشانی نشان های قدر تی دارند یا است های در چرا گاه برای چرار ها کرده شده باشند.

و الآنعام و الحرُث لك في التي الت

مَتَاعُ الْحَيْوِةِ اللَّهُ نَيَا عَ وَاللَّهُ عِنْدَهُ فايده مرفتن ذند ما ني دنيا و خدا نزديك اوست

حُسُنُ الْهَا بِ ١

جای باز گشت

تفسیر: نجات ابدی از این اشیاء حاصل نمیشود فقط در دنیا فاید فچند. روزه حاصل میگردد اگر کا میابی مستقبل و مصیر خوب میخواهند نزد خدا خواهند یافت. راه خورسندی و حصول تقرب الهی (ج) رابیند یشید در آیهٔ مابعد اظهار میفر ماید که آن مصیر خوب کجاست و کرا میسر میشود؟

لِلَّذِ يُنَ اتَّقُوا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنْتُ

برای آنانکه پرهیز کردند ن<mark>زد پروردگا ر ایشا ن با غها ست</mark>

تَجُرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُ رُخْلِدِيْنَ

برود از زیر در ختان آن جویها جاو ید باشند

فِيْهَا وَ أَزُواجٌ مُّطَهَّرةٌ

درآن و باشد براشان زنهای پا کیزه تفسیر: از نجاسات صوری ومعنوی پاك می باشند

وَّ رِضُوَ انُّ مِّنَ اللهِ \*

وباشند خو شنو دی ا**ز الله** 

تفسیر: بالاتر ازین چه نعمتی خواهد بود درحقیقت بهشت نیز بـــرا ی آن مطلوب است که محل رضای پروردگار است .

#### وَاللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴿

به بن*دگ*ان

تفسیر: تمام اعمال واحوا لبندگان به حضور او تعالی است هر که سزا وار جزا وسزا ست بدون کم وکاست باو داده خواهد شد. دلدادگان نفسار ت ولذاید فانی دنیاو بر هیز کنندگا ن از مزخر فات آن همه بمرجع خویش باز رسانیده میشو ند مطلبش این است که بربندگان پرهیزگار نگاه لطف و کرمخداوند (ج) است که از سحر کاری های ابله فریب دنیا آنهارا حفظ می نماید در حدیث آمده که خداوند (ج)چون یکی از بندگا ن خویشسس را محبوب میدارد مثلیکه شما مریض خود را از آب وغیره باز میدارید بایست صورت اورا از (حب) دنیا بر هیز می سازد.

آلَٰنِ يَنَ يَقُو لُو نَ رَبّناً إِنّناً إِنّناً اللهِ الله

زعذاب آتشر

. تفسیر: معلوم شد که برای معاف شدنگناه ایمان آو رد ن شرط است .

ٱلصَّبِرِ يْنُ وَالصَّدِقِيْنُ وَالْقَنِتِينَ

و فر مانبرا ن را

مدحمیکنم صابران را و راستگو یان را

وَ الْهُنْفِقِيْنَ وَالْهُسْتَغْفِرِيْنَ

و آمر زش خواهندگان را

وخرج کنندگان را

\_\_\_\_

بِالْأَسْحَارِ ال

#### درآخر های شب

تفسیو: در راه خدا(ج) تکالیف بزرگ را برداشته به فرمان به سبت استوار واز معصیت باز می مانند دل وزبان و نیت و معاملهٔ آنها را سبت است احکام خدارا به کمال تسلیم وانقیاد ادا میکنند ثرو ت خسدا داد را در موقع آن صرف می نمایند با مدادکه وقت طما نیت و اجا بت دعا سبت لیکن بیداری به سبهو لت میسر نیستبرمی خیزند عفو گناهو تقصیرا ت خود را از پروردگار خود می خواهند و اقلیلا من الیل ما یهجعسو ن وبالا سبحار هم یستغفرون، رکوعاول سور هٔ ذاریات ) یعنی غالب حصف شب را درعبادت بسربرده وقت سبحر استغفار کنان میگویند خدا و ندادا تقصیری که از ما درعبادت واقع شده به فضل خویشی ببخشای .!

#### شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّهُ لِلَّهُ وَلا هُولًا

مواهی داد الله هر آتینه شاراین است به نیست هیچ معبود ی غیسر او

تفسیو: در ابتداء خطاب به نصارای نجران بود و عقیدهٔ الو هیت مسیح را به کمال لطافت باظل گردانیده تو حید خالص را اعلان وبه ایمان آو ردن ترغیب فر موده دربین موانعی راذکر فر موده که باو جود روشن شسد ن حق انسان را از شرف ایمان محرو م میدارد یعنی مال واولاد وسا مسان عیشی و عشرت دراین آیات بعد از بیان صفات مو منین باصل مضمو ن توحید وغیره عود شده یعنی در قبو ل توحید خالص تردد نمی توان شسد زیرا حق تعالی در تمام کتابهای خود گواهی و هرورق و هر نقطهٔ کتسا ب فعلی (صحیفه کائنات) شهاد ت میدهد که سوای رب العلمیسین احدی مزاوار پرستشس نیست و فی کل شیء که آیه تدل علی انسسه واحد سنریهم آیاتنافی الا فاقوفی انفسهم حتی یتبین لهم انه الحق اولم یکف برباك انه علی کل شیء شمید ». (حم سجده رکوع ۲)

#### والهلايكة

#### و کوا هسی دادند بر شندن

تفسینو: ظاهر است که گواهی فرشتگان برخلاف گوا هـی خدا چســا ن میتوانشد فر شته نام مخلو قی است که از راه صدف وحق سر تابی کر ده نمیتواند طوریکه تسبیح و تمجید فر شتگان عمومابر تو حید و تفرید باری تمالی مشتمل می باشد

وَ أُولُواا لَعِلْمِ

و خداوندان دانشر

تفسیر: اهل علم در هر عصر گواهی توحیدر! مید هند و امروز به صور ت عمو می بیان کردن خلاف توحیدمراد ف جهل شنا خته میشود. مشرکین همازدل قبول دارند که هیچ وقت اصول علمی تائید عقاید مشرکا نه را کــــرد م نمتواند .

قَا يُها كِا لُقِسُطِ ﴿ لَآ اِللَّهَ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا در حاليكه خداوند تدبير كننده است به عدل نيست ميچ معبود غيسر هُو الْعَزِيْزُ الْحَرِيْرُ الْحَرْبُ الْحَرِيْرُ الْحَرْبُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

تفسیر: برای اداء انصاف دو امر لازم است اول اینکه انصا ف کننسده چنان اقتدار داشته باشد که از گفتهٔ او کسی سر باز زده نتواند دو م حکیم باشد که به دانایی وحکمت خود هرچه راسنجیده فیصلهٔ صحیح نمایست وحکمی بیموقع صادر نکند چون حق تعالی عزیز وحکیم است وبسدو ن شبهه عادل مطلق می باشد غا لباکه از لفظ قایما بالقسط مسئلهٔ کفسار هٔ عیسایی هم تردید شد این چسان انصا ف خواهد بود که جرایم تمام دنیا بریك شخصبار کرده شود واو تنها سزا یافته تمام مجر مین رابسرا ی همیشه باك وبری گرداند. بارگاه عدالت خدای حکیم از گستا خی هسا بلند تر وبالا تر است.

#### إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ "

هرآئینه دین پسندید ه نزد خدا اسلام است

تفسیر : معنی اصلی اسلام سپردن است، مذهب اسلام را نیسسی از آن جهت اسلام خوانند که مسلمان خویشتن را به خدای واحد یکانه میسپا رد وبه حضور وی تعالی در تسلیم احکا مشی اقرار می نماید گویا انقیا دو تسلیم را اسلام نامند و مسلمانی نام دیگر فر مان بریست انبیاء از او ل تا، آخر هریك مذهب اسلام را تبلیغ كرده اند و در هر عصری به مقتضای

همان عصر احكام الهي رابه قوم خود ابلاغ نموده اند و آنانوا به امتثـــال فرمان خدای واحد و عبادت وی دعوت نموده اند در میان سلسله پیغمبسران حضرت خاتم الانبياءمحمد صلى الله عليه وسلم سر تاسر جهـــان را ب صورت جا معتر و كامل تروبطور عالمكير وغير قابل تنسيخ هدايت نمسود هدایات وی بزیادت چیزی و دررنگ مخصوصی بنام اسلام نامید مو ملقب شده ـ بهرحال در این آیه به نصرانیان نجران خصو صاّوبه تمام ملـــل واقوامهمو ما اعلان گردید که دینومذهب تنهانام یك شیء واحد میبا شد وآن این است که بندهٔ ازدل خویشتن را بخدا سیارد واحکسام اورا بهسیر وقتیکه فرود آید بدون چونو چرا اطاعت کند. پسکسانیکهخدا (ج) راب فر زند و نواسه منسوب می سازند تصویر مسیم و مریم و صلیمیت چوبین را می پرستند ، کو شت خنزیر میخورند ، گاهی انسان ناتوا نسی را خدا و گاه خدای عظیم الشان را انسان می خوانند\_ یاکشتن انبیا ء وقتل اولیاء را امر عادی می پندارند، برای زوال دین حق می کو شنــــد ينغمبري راكه شان و عظمت او از موسى و عيسى فراتر است و آنه\_\_\_\_ مي كنند\_ در كلام واحكا مي كه وي صلى الله عليه وسلم باخود آورده بـــه تمسخر نگاه میکنند یاآن بیخردانی که به سنگ ودرخت ، ستار ه ومساه وخورشید سجده می کنند ، هوای نفسس را معیار حسلال وحرا مقسرار مید هند ، در میان این مردم که شایستهٔ آنست که خویشتن را مسلمیم و بيرو ملت ابراهيم يندارد العياذ بالله .

وفى روايةمحمد ابن اسحق فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « اسلموا فقالوا قد اسلمنا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم كذبتم، كيف يصح اسلامكم وانتم تثبتون لله ولداو تعبدون الصليب و تاكلون الخنزير » . ( تفسير كبير)

و ما اختلف الذي ين أو تو الكتب و اختلاف تعردند الناتكه داده شده اند العلم الحكام الله من بعلى ماجساء هم العجلم معر بس اذ بس اذ النه آمد بایشان دانشی افزوی حسد میان ایشان ا

تفسیو: اسلام چیزی آشکار و روشن است ، دلایلی که از آن ثاب...... شده می تواند که موسی وعیسی پیغمبر اند و تورات و آنجیل کتب آسم... نسی

تلكالرسل آل عمران

است نسبت به آنها دلایل زنده تروبهتر موجود است که ثابت مینماید حضرت محمد (ص) پیغمبر خدا (ج) و قرآن کتاب الهی می باشد بلکه خصود آ ن کتب به حقا نیت گواهی میدهند تو حید خالص ذاتاً مضمو ن واضحت و آشکار است و بر خلاف آن نظریهٔ پدر ومادر به چیستا نی شبیه است که هیچاصل علمی آنرا تأثید نمی کند پس آن کسا ن از اهل کتاب که با اسلام مخالفت میور زند وحقایق واضح آنرا تکذیب می کنند و ا ز احکام الهی (ج) سر باز میزنند در بارهٔ آنها جز اینکه گوئیم از حر صسس حسد، ضد ،عناد ، محبت مالو جا ه چنین می کنند دیگر چه توان گفت در فواید آیه «ان الذین کفرو الن تغنی عنهم اموالهم» اقرار ابو حارثه بن علقمه رئیسس و فدنجران نقل شده این ها عادت قدیم آنا نست باریخ علقمه رئیسس و فدنجران نقل شده این ها عادت قدیم آنا نست باریخ حادث شده واین اختلاف به جنگهای خونین منتهی گردید ه عمو ما مبنی برجهل و نادانستگی نبوده اکثر از حب جاهو محبت سیم وزر بسو قدو عیوسته است .

وَ مَنُ يَكُفُرُ بِالْبِ اللّٰهِ فَإِنَّ اللّٰهَ و هرته تافر شود به آیت های خدا پس هر آئینه خدا شَرِیعُ الْجُسَا بِ ۱۰

> ود حساب گیر نده است تفسیر: د ردنیا همورنهدر آخر ت ضروراست

فَا نُ حَا جُّوُكَ فَقُلُ اَسُلَمْتُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

تفسیر: چنان که درفواید سابق ذکر شد مناز عه داشتند که مانیه سست مسلمانیم در این آیات به آنان دانانده شد که اسلام فرضی (تخمینی) ارزش ندار دبیائید و معاینه کنیدتا بدانید که اسلام آنست که پیغسر (ص) واصحاب فدا کار او دارند پیشتر گفتیم اسلام انقیاد و تسلیم را می گویند یعنی بند ه

کاملا خو یشتن را بخدا سپارد .به حضرت محمد صلی الله علیه وسلسسم و مهاجرین وانصار نگاه کنید که چگونه در مقابل ستم و عدوان ،فسسق و فجور ،بت پرستی، شسرك ،اخلاق بلمقاومت کردند درراه رضای خدای متعال جان ، مال ،وطن، خاندان آلو عیال خلا صه هر چسسه ر ا میخوا ستند و دوستداشتند فدا نمودند. روی ایشا ن سو ی خدا (ج) و چشمان شان نگرا ن فر مان اوست که هر چه حکم آید انجام دهند مقابسل آن به حال خویشتن نظر افکنید چو ن تنها میشو ید اقرار می کنید کسه حضرت محمد (ص) حقوراست است اما اگر بوی ایمان، آریدمی ترسیسه که جاه ومال دنیا از شما باز ستانیده می شود بهمه حال باوجود آنکه حق واضح وروشن است اگر به اسلام داخل نمیشو ند بدانند که ما خویشتن رابه یك خدا (ج) سیرده ایم .

به **بند گا** ن

تفسیر: شما تامل کنید که واقعا چون مابندگان مطیع پرو رد کـــار شده اید یا اکنون می شوید اگر شده اید بدانیدکه شما براه راست روانیــــــ وبرادر مائید والا کار ما داناندن استو نشیب و فراز رانمود نــکــه مــا

.

آنرا انجام دادیم . مزید براین همه بندگانواعمال آشکار ونهان ایشان تحت نظر خدا ست که خدا(ج) هریك را می سنجد .

تنبیه :چون نزد مشرکانعربعلمکتاب سماو ی نبود ، آنا نرا امــــــی (ناخوان) می گفتند .

إِنَّ الَّذِينَ يُكُفُّرُ وَ نَ بِالْبِتِ اللَّهِ ُـُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حُقِّ وَّ يَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْ مُرُّ وُنَ بِالْقِسُطِ مِنَ النَّاسِ لَا فَبُشِّرُ هُمْ بِعَدَابِ ٱلِيْمِ ﴿ أُولَا يُكُ الَّذِينَ حَبِطَتُ دردناك أَعْمَا لُهُمْ فِي اللَّهُ نَيَا وَالْا خِرَةِ عملهای شا ن آخر ت وَ مَا لَهُمُ مِنْ نُصِرِ يُنَ ۞ ونيست ايشانرا

تفسیو: در حدیثوارد است که بنی اسرائیل دریك روز چهسل و سسه یایکصدو هفتاد ، یایكصدو دوازد ، تن صلحاء را به شهاد ت رسانید ند دراین آیت به نصارای نجران و کافران دیگر نیز گو شزد میشود که انکا ر احکام الهی و مخالفت پیغمبرا ن و مقابله با نا صحین انصا فی پسند و بسا منتهای شقاو ت و قساو تدست آغشتن به خون ایشا ن، امری عسا دی و معمولی نیست چنین مردم به دردناك ترین عذاب ها سزاوار واز کامیابی هردو جهان محرو مند زحمت ایشان بر باد و مساعی شان ضایع خوا هد شسد وقتیکه به آنها دراین جهان و آن جهان جزا داده شود هیچ نجات دهنسد ومدد گاری برای آنها موجود نخواهد گردید.

## اَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ الْوَتُو اَنْصِيبًا اللهِ يَنَ الْوَتُو اَنْصِيبًا اللهِ عَنْدَ عَنْدَ عَنْدَ عَنْ

مِّنَ الْكِتَابِ

تفسیر: حصه کم وبیشس تورات وانجیل که از تحریفات لفظی و معنـــو ی آنها بر کنار مانده یاحصهٔ از علم کتاب که کم وبیشس به آنها رسیده .

وايشان اعراض كنندكا ن اندازحق

تفسیر: هنگا میکه به آن ها دعوت می شودکه بسوی قرآ ن بیائید که قبرآ ن با بشارا تی که در کتب مسلمه شما وارد شده موافق است . واختلا فات

شما رابطور صحیح فیصله میکند جماعتی از علمای ایشان تغافل میکند جال آنکه دعوت به قرآن فی الحقیقت دعو تبه تورات و انجیل است بلکه بعید نیست که اینجا مقصود از کتاب الله تورا ت و انجیل باشد یعند. رابالفرض فیصله منازعات شما را به کتاب خود شما بگذاریم ) اما مشکل این است که آنان مقابل خواهشا تو اغراض پست از هدایا ت کتاب خود نیز اعراض می نماید و بشارات آن را نمی شنو ند و احکا مشدس را گوش نمیدهند ی چنانکه در رجم زانی از حکم منصوص تورات صراحتا اعراض کردند که این مسئله در سؤر هٔ مائده ذکر میشود.

ز لِكَ بِا نَهُمُ قَالُو النَّ تَهُسَّنَا النَّارُ النَّ تَهُسَّنَا النَّارُ النَّارُ النَّارُ النَّارُ النَّا وَ النَّ المَعْدُ وَلَى تِ مُوَ الْمُعَرِّفُهُمُ اللَّا النَّا اللَّهُ عُكُو وَلَى تِ مُو عَلَّمُ هُمُ مَرَ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ر دین شان آنچه افتراء میکردند

تفسیر: یعنی تمرد وطغیان وجسارت آنها به گناه فقط عدم خسو ف آن ها از مجازات است بزرگانشان بدروغ گفته اند اگر سخت گنهگا رهسم باشیم جز چند روز معدود دیگر عذاب نخواهیم شد چنانکه در سور هٔ بقره ذکر گردید مانند این از خود سخنا نی وضع کرده اند مثلا میگو یند ما پسران معبوب الهی یا اولاد پیغمبرانیم و خدا(ج)به یعقوب وعده داد کسه اولاد اورا سزا نمیدهد مگر ظاهرا برای نام از جهت ایفای سو گند ی که دراین باره نموده و وضاری مسئله کفار ه را اختراع نمودند که جرایسم و معاصی رابی اثر نشان میدهد (اللهم اعذنا من شرور انفسنا)

فَكَيْفَ إِنَّ اجْمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لاَّرَيْبَ

یس چگونه باشد حال ایشانوقتی که جمع کنیمایشاندادد دوزی که هیچ شك نیست

فِیُهِ فَفُ وَ وُ فِیْتُ کُلُنفُسِ مَّاکُسَبُتُ درآن و تمام داده شود مر تُسی را آنچه عرده

٣

تفسیر: آنگاه معلوم گردد که در چه تاریکی ها افتاده بودند آنگاه که د ر محضر مخلو قات اولین و آخرین و در پیشس نظر بزرگان خویشس در محشر رسوا شو ند و به کیفر اعمال خویشس رسند آنگاه مسئله کفار ه بیسسا د نمی آید و تعلقات نسبی و عقاید خود ساخته سودی نمی دهد .

#### وَ هُمُ لَا يُظْلَمُونَ ۞

ستم کرده نمیشو ند

تفسیر: پاداش جرایم به فرض و تخمین داده نمیشود سزامتکی بر جر ایمیسست که خود مجر مان بر جر میت آن اقرار نماینه زیاد از استحقاق جزا داد ه نمیشود و کو چکترین عمل نیك کسی ضایع نمی گردد.

قُلِ اللّهُمّ مُلِكَ الْهُلُكِ تُوْ تِي الْهُلُكَ مِن الْهُلُكُ مِن الْهُلُكُ مِن الْهُلُكُ مِن الْهُلُكُ مِن اللّهُ الل

شَی ءِ قَلِ یُوْ 🟵 مِیز توانای

تفسيم: خنانكه بيشتر ذكر شدايو حارثه بنعلقمه رئيسس وفدنجرا ن گفته بود که اگر به بیغمبرایمان آریم سلاطین روم بعد ازین از اعزا زیکـــــه ازما میکنندو مالیکه بما میدهند امتناع می ورزند شاید این جا در رنگ ــــــ دعا و مناجات جواب وی داده شده باشه یعنی شما که بر احترام سلا طیل وعطاى آنان مفتون ميشنو يد بدانيد كه مالك اصلى همهعزتهاوسلطنتها خداست و در قبضهٔ قدرت اوست هر کرا خواهد می بخشد و از هر که خواهد می ستاند آیا ممکن نیست عزت وسلطنت پارسوروم از آنان احسند ويه مسلمانان داده شود بلكه وعده ميدهيمكه ضرور داده ميشود امروز چون بی سرو سامانی موجودهٔ مسلمانا ن ونیــــرو ی دشمنان ایشا نــرا می بینید(این) امر را فهمیده نمی توانید ـ ازاین جهـــت یهودومنا فقا ن استهزاء میکردند که این مسلمانان تصرف تخت و تاج قیصر و کسری را خواب می بینند وازبیم هجوم قریشس پیرامون مدینه خندق.می کنند اماهنوز چندسال منقضی نشده بود که خدا(ج) وعدهٔ خویشن را آشکار سا خست وچگونه کلید خزاین روم ویارس راکه به پیغمبر خود وعده داده بـــو د در عصر فارو ق اعظم میان مسلمانا ن بخشن کرد . اصل این است که سلطنت مادی ار زشی ندارد وقتیکه خدای حکیم توانا مقام اعلای عزت وسلطنـــت روحانی (مقام نبوت ورسالت) را از بنی اسرائیل بهبنی اسمعیل منتقــل كرد حه مستبعد است كه سلطنت ظاهري روم و عجم در تصر ف خانسسه مدوشان عرب در آید گویا این دعا یك نوع پیشینه گو یی بود که عنقریب اقتدار دنیا در تبدل است قومیکه از مقتدران گیتی بانزوا می زیستنسید دارای اعزاز وسلطنت خوا هند شد و کسانیکه شکوه پادشا هی داشتند باعمال بدخویشس در حضیض خواری و پستی سرنگو ن خوا هند گردید .

تنبیه: (بیدك الخیر) هر آئینه خیروخوبی درید خداست و پدید آو رد ن شر نیز به اعتبار آن خیرست زیرا به حیث عالم اجتماعی هزاران حکمت درآ ن پوشیده است در حدیث صحیح آمده «الخیر کله فی یدیك والشر لیسس الیك، ا

تُولِجُ الْيُكَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ النَّهَارَ مِي دوادي شور دونو و مي دوادي دونو و ا

فِی الْکِیْلِ د

تفسیر: گاهی ازشب می کاهد وبهروز می فزاید و گا هـی عکسیس آ ن مینماید مثلا دریك موسم شبچهارده ساعت وروز ده ساعتمی باشد وچند ماه بعد چهار ساعت شب در امتداد روزمی فزاید این اختلا فات همیه د ر

قدرت تست تمام سیارات ، خورشید و ماه وامثال آن جن به فر مان تسسو حرکتی نتوانند خلاصه کا هی روز می فزاید و کاهی شب امتداد می یابد.

تفسیر: پدید آوردن تخم از ماکیان و ماکیان از تخم انسان از نطفه و نطفه از انسان به باز بالم از کامل از ناقص و ناقص از کامل خاص قدرت تست .

#### وَ تَرْ زُقُ مَنْ قَشَاءُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ٣

و روزی دهی هرکراڅوا هی بی شمار تفسیر: حضرت شاه صاحب می نگارد یهود می پنداشتند که بزرگی سا بست درایشان جاوید خواهد بود آنان ازقدرت خدا بی خبر انند خدا (ج) کسسی راکه خواهد عزت دهد وسلطنت بخشد و از هرکه خواهد باز ستا نسد و ذلیل گرداند ازمیان جاهلان کاملی پدید آرد چنانکه پیغمبر (ص) را از میان امیان عرب بر گزید . از کاملان جاهلان پیداکند چنانکه در بنی اسرا ئیسل بعمل آمد وی هرکرا خواهد روزی بی حساب حسی و معنوی کرامت کند .

لا يَتَخِذِ الْهُوُ مِنُونَ الْكُفْرِ يَنَ الْكُفْرِ يَنَ الْكُفْرِ يَنَ الْكُفْرِ يَنَ الْمُؤْ مِنْهُ وَ الْمُؤْ مِنْيَنَ اللَّهُ مَنْ يَقْعَلُ لَا لَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِيلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

مِنَ اللّٰهِ فِي شَيْ إِلاَّ أَنُ تَتَقُو ا اذ دوستى خدا در هيچ چيزى معر آنكه بترسيد

مِنْهُمْ نَقْلُهُ الْمُ

از کافران ترسیدنی

تفسیر: چون زمام حکمرانی و شهر یاری ،عـــز ت و جاه و هرگونه تحو ل وتصر ف تنبها در قدر ت خدا ی پاك اسنت به مسلمانانیكه این امر رابخو بی میدانند شایسته نیست که بهدوستی دوستان واخو ت برادرا ن مسلمان خود اکتفا نورز یده حتماً بادشمنان خدا (ج) دوستی ومدارا نمایند دشم...ن باخدا وپیغمبر وی هرگز بامسلمانها دوست نمی شود کسیکه به چنیـــن خبطي گرفتار شند يقيناً بامحبت وموالات الهي سرو كاري ندارد اميدها كسانيكه باخدا (ج) چنين تعلقات دارند فقط أنها شايسته امداد واعتماد ومحبت ووثوق مسلمانانند ــالبته براى دفع ضرر بز رگــــك كفا روحفاظت خویشن طریقهٔ معقول و مشروع رااز روی تدبیر وانتظام اختیار کـــرد ن بصورت لابدى ازحكم ترك موالات مستثنى مىباشد چنانچه در سيسور ة انفال از «ومن يولهم يو مئذ دبره الامتحر فأ لقتال او متحيزا الى فئة» مستثنى كرده شده وچنانچه درحال تحرف و تحير بصورت حقيقي فرار من الزحف نيست ملكه محض به صورت ظاهر مي باشد اين جانيز مسراد از فر مودة «الاان تُتقوا منهم تقاة»حقيقةموالات نيست بلكه خاص صور تمسوا لا ت مى باشد كه آن را مدارات ميناميم تفصيل اين مسئله را درسور ، مــائده درفوائد آیت «لاتتخذوا الیهو دوالنصاری اولیاء »مطالعه کنیدو همچنیــــن برسالة جداكانة كهبنده دراين باره بارشاد استاد(مترجم محقق) قدس الله روحه نو شنهام وبهطيع رسيده مراجعه نمائيد .

وَ يُحَدِّرُ رُكُمُ لِللَّهُ نَفْسَهُ وَ الْكِي اللّهِ اللّهِ و ميترساند شمارا خدا اذخود و بسوی خدا

المحيث و ن

تفسیر: یعنی دردل مسلمان خوف اصلی خدا(ج) باشد و کار ی نکند کسه مخالف رضای الهی واقع گردد مثلا از جماعت اسلام گذشته بدون ضرور ت ظاهرا یاخفیة با کفار موالات نماید یا درو قت ضرورت در اختیار نمسودن صورت موالات از حدود شرعی تجاوز کند یاخطرات موهوم وحقیسسر را یقینی ومهم ثابت کند واین چنین مستثنیات یارخصت های شر عی را آله خواهشات نفسانی گرداند به آنها باید تذکر داد که تماماً در محضر عدالت عالیه خداوند(ج) حاضر میشو ند ، درآنجا حیله و حواله دروغ، کاری ازپیش برده نمی تواند مسلمان نیرو مند باید از حدرخصت صرف نظر نما یسد وبر عزیمت عمل کند وازخدا نسبت به مخلوق بیشتر بتر سد.

قُلُ إِنْ تُخُفُّوا مَا فِي صُلَّ وُ رِكُمْ بعو الر پنهان دادیدآنچه دا در دلهای شما ست آو تُبُلُ وُ هُ یَعُلَمُهُ اللَّهُ اللَّهُ یا آشكار کنیش میداند آن دا خدا

تفسير: ممكن است انسان نيتوراز خويشس رااز بند كان بيو شد امسا خدا را باين ترتيب فريب داده نميتواند «والله يعلم المفسد من المصلح. »

وَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّهُوْ تِ وَ مَا فِي السَّهُوْ تِ وَ مَا فِي وَ مِنْ فِي وَ مِنْ فِي وَ مِنْ فِي وَ مِن وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ مِنْ وَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى كُلِّ اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى ال

تواناست

تفسیر: چون علمو ی چنین محیط وقدرتشس عام و تام است گنهکار به هیه صورت نتواند گناه خویشس را بپو شد واز سزانجات یابد یاگریخته تواند يُوم تَحِدُ كُلُّ نَفُسٍ مَّاعِلَتُ مِنَ لَكُ بُدِهِ مَن اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

سافة

تفسیر: روز قیامت تمام نیکو ییها وبدی ها در قبال نظر انسا نهدیدا ر میکردد و نامهٔ اعمالیکه در تمامعمر نمود ه بدست اوداد ه میشرد درآن روز مجرمین آرزو کنند که کاش این روز از مابعیدمی بود یا میان ما واین اعمال چندان فاصله میبود که به آن نزدیك هم نمیشد یم.

وَ يُحَدِّ رُكُمُ اللَّهُ نَفُسَهُ وَ اللَّهُ وَ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْحَدَا اللّهُ الْحَدَا اللّهُ الْحَدَا اللّهُ الْحَدَا اللّهُ الْحَدَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُل

بسيار مهربانست بربند محان

تفسیر: این نیز رحمت الهی است که شمارا پیشب از ورود از آن روز سهمگین آگاه نموده می ترساند تاراه سیئات وخصوصاً موالات کا فرا نرا بگذارید و براه نیك سپری شو یدو پیشن ازو قت برای نجات ازقهر خدای قبهار تهيه بينيد اين اساوب خاص قرآن استكهخوف بارجاء ورجاء باخوف معامتحد توضيح ميشود درين جانيز براى اعتدال مضمو ن تر هيـــب «والله روف بالعباد» گفت يعنى اگر از خدا بترسيد وسيئات را بگد اريــه رحمت الهي ازشما استقبال مى نمايد هيچ سبب نوميدى موجود نيســت بيائيد درى رابشما مينمائيم كه چون بهآن درآئيد شايسته رحمت ومغفر ت بلكه محبوب الهي شويد .

قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تَحِبُّونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَغُورُ وَيَعُورُ وَيَعْمِرُ وَيَعْمُ وَيُعْمِرُ وَيَعْمِرُ وَيْعِمْرُ وَيْعِمْرُ وَيْعِمْرُ وَيَعْمِرُ وَيَعْمِرُ وَيَعْمِرُ وَاللّهُ مِنْ وَيَعْمُ وَلِي مُعْمُورُ وَيْعِمْرُ وَيْعِمْرُ وَلِي لِللهُ وَلِي لِلْمُعْمُورُ وَيْعِمْرُ وَلِكُمْ وَلِي لِللْمُعْمُولُ وَلِي لِلْمُعْمُولُ وَلِي لِلْمُعْمُولُ وَلِمُ لِلْمُعْمُولُ وَلِي لِلْمُعْمُولُ وَلِعُمْرُ وَلِعْمُ وَلِمُ وَلِمُعْمُولُ وَلِمُ لِلْمُعُمْ وَلِعْمُ وَلِمُعْمُولُ وَلِعْمُ وَلِمُعْمُولُولُ وَلِمُعْمُولُ وَلِمُعْمُولُ وَلِمُعْمُولُ وَلِمُعْمُولُ وَلِمُعْمُولُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولَاللهُمُ ولَمْ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُ ولِمُعْمُولُ ولَمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْمُولُ ولِمُعْم

تفسیر: بعد از ممانعت موالات و محبت باد شبمنان خدا(ج) معیار دوستسی المهی معین میشود یعنی هرکه دردبیا محبت حضرت مالك حقیقی را دعسوی مینماید دتوای وی بر معیار اطاعت حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم عرض شود صفا وغشن آن هویدا خواهد شد هرکه بطریقهٔ محمد یه استقا مست می ورزد وفروغ نبوت را مشعل راه خویش میگردالله بدانه که در محبت خدا(ج) دعوی اوبی آلایشن وصادق می باشد گویا هرقدری دراین دعسو صادق باشد دربیروی حضرت پیغمبر (ص) مستحکم ومستعد می باشد و در نتیجه بجایی میرسد که خدا(ج) بوی محبت کند و به طفیل اطاعت پیغمبسر (ص) و محبت خدا(ج) جرایم گف شتهٔ او بخشیده شود ـ وانواع مراحسم ظاهری و باطنی خدا (ج) در بازهٔ وی مبدول گردد ـ گو یا چو ن از بیسان توحید فراغت حضرت پیغمبر (ص) دعوت داده شد .

قُلُ اَ طِیعُوا اللّٰهَ وَ الرَّسُولَ فَانَ بِهِ بِعُو فَرِمِانَ بِرِيد خدارا و پیغمبر را پس انمر تَوَلَّوُ اَ فَإِنَّ اللّٰهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ۞ رَوَى مُرَدَانِيدَند پس( هر آئينه) دُدا دوستِ ندارد كافران را

تفسیو: یهود و تصاراهی گفتند (نحن ابناء الله و احباء ه) ما فر زندان خدا و دوستان اوئیم دراین جا واضح گردید که کافران هرگز محبوب خدا (ج) شده نمیتوانند اگر شما واقعادوستی خدارا می خواهید احکسام او دا بجا آرید و گفتهٔ پیغمبرش رابید یرید و محبوب بزرگ اورا فر ما نبرید جواب و فدنجران نیز داده شد که گفته بودند که ما اگر مسیح راتعظیسم و پرستشس می نماییم برای تعظیمو محبت خداست . سابقا احوال بندگانی ذکر شد که دوستدارخدا(ج) بودند و خدا(ج) ایشانرا دوست میدا شست وسوانج مسیح به رعایت و فدنجران مشرو حابیان گردید اینك ایسسن تمهید ذکر فر خندهٔ حضرت خاتم الانبیاست (ص) که بعدا معلوم میشو د

# إِنَّ اللَّهُ اصطفی الاَمَ وَ نُوحًا مر آئِهُ مَا اللَّهُ اصطفی الاَمَ وَ نُوحًا مر آئِهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَبْرُ نُ وَاللَّ عِبْرُ نُ وَاللَّهُ عَبْرُ نَ وَ اللَّهُ عَبْرُ نَ الرَّهُ مِنْ دَا

تفسیو: دربنی اسرائیل دوتن بنام عمران گذشته اند عمران پدر مو سسی وعمران پدر مریم اکثر مفسرا ن سلف و خلف گفته اند دراین جا مسرا د عمران ثانیست .زیرا درآیهٔ «اذقالت امرء تعمران عمراد قصهٔ عمرا ن پسدر مریم است چون دراین سور ه واقعات خاندانی عمران ثانی یعنی مسریم و مسیح مشروحاً بیان شده غالباً باین جهت آنرا سور هٔ آل عمسسرا ن نام گذاشته اند.

عَلَى الْعُلَمِينَ ﴿ ذُ رِّيَاةً بُعْضَهَا بِعَضَهَا بِعَضَهَا وَلَا الْعُلَمِينَ ﴿ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللّ

مِنُ بُعْضٍ

از

بسمی تفسیر: درمخلو قات خدا(ج) زمین ،آسمان ،خور شید ، ماه ،ستار کسا ن فرشتگان ،جن ، احجار واشجار همه شاملند، اما آن ملکات رو حا نسسی وکالات جسمانی راکهخدا(ج) بعلم محیط وحکمت بالسفهٔ خویشس ، د ر

ابوالبشر حضرت آدم (ع) بوديعت گذاشته ديگر هيچ مخلوقي را عطـاء وانعام نكرده است آدم را مسجود ملايك قرار دادتاآشكار شود كه اكـــرام آدم دربار گاهوی ازسایر آفریدگان فزون تر است فضل وشرف ، انتخا ب وبرگز یدگی آدم(ع)که ازآن به نبو ت تعبیر میکنیــــم تنها به شخصـــــ منفردوی منحصر نبود بلکه در فرزندان او منتقل گردید و به حضر ت نوح رسید و ازوی به اولاد اوابراهیم منتقل شد. وازین جا ، نو آئیـــن صورتی پدیدار گردید زیرابعداز آدم ونوح(ع)کسانی که در جهـــــا ن خاندان ازنسل آنان خارج نبود اما برخلاف آن بعد از حضر ت ابراهیـــــم (ع)دردنیا خانواده های متعدد موجود بودند هم چنانکهخدا(ج) در میا ن مخلو قات بیشمار خویشس آدم رابه نبوت برگزیدهم چنان علیم محیط و اختیار کامل اوازمیان چندین هزار خانواده برای این مقام رفیع دو دما ن ابراهیم را مخصوص کردانید پیغمبرا نی که بعد از ابراهیم(ع) مبعسوت سلسلة نسب بسوى پدر باز ميگردد وحضرت مسيح بدون واسطه پـــدر تولد شده ولزوم انفكاك وى ازنسل ابراهيم تو هم ميشد ، خـــدا ونــد فرمود (وآل عمران على العلمين ذرية بعضها من بعض) تاتنبيه شودكه مسيح جونخاص ازطرفمادر يديد آمده سلسلة نسب اوهم ازطرف مادر بحسابمي آید نه اینکه معاذالله به خدامنسوب گردد. وچون واضح است که سلسله نسب عمران پدر حضرت مريم صديقه والد ه مسيح به ابراهيم منتهــــــــى میشود پس آل عمران نیز شعبهٔ ازآل ابراهیم استو پیغمبرا نی که بعدا مبعوث شده الله هیچ یك از خاندان ابراهیم (ع)بیرون نمی باشندا

## وَ اللّٰهُ سَمِيعٌ عَلَيْهُ اللّٰهُ سَمِيعٌ عَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ سَنُوا داناست

تفسیو: دعا هاوسخنان همه را میشنود واستعداد مخفی و آشکارشسان را میداند بنابران به وهم میفتند که چنین انتخابی کیف مااتفق واقع شسد م باشد خزیرا تمام امور آنجا مبنی بر کمال علم و حکمت است .

اِنْ قَالَتِ امْرَاتُ عِمْرانَ رَبِّ وَقَتَى مَهُ عَمْرانَ رَبِّ وَقَتَى مَهُ عَفْتَ نَنْ عَمْرانَ اللَّهِ عَمْران اللَّهُ عَمْران الْمُعْمَالْمُ عَمْران الْمُعْمُونُ الْمُعْمُونُ الْمُعْمُونُ الْمُعْمُونُ

آلعمران

تلك الرسل

٣

شنوا

مُحَرَّرً ا فَتَقَبَّلُ مِنِّى عَ الْكَ انْتَ آزاد كرده شده اذهمه بسرقبول عن اذ من مرآئينه تو تو يى

السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ ۞

تفسیو: حنه ونام » دختر (فاقوذا) منکو حه عمرا ن برطبق رسم آنز مان نذر کرده گفت خدایا اولاد یکه در بطن من است او را محرر یعنی بنام ترو آزاد میکنم و مقصدش آن بود که اواز تمام مشاغل دنیایی از قید نکاح ومانند آن آزاد باشد تا همیشه به خدا (ج) عبادت و به کلیسا خد مست کند گفت ای خدا (ج) به کرم خویش نفر مرا انجام بخش ! عرضس مرا میشنوی و بر خلوص نیت من آگاهی ! گویا به طرز لطیغی دعا کرد ک بوی پسر ارزانی شود چه دختران دراین گو نه خدمات پذیر فتسسه نمی شدند .

فَلَهَا وَ ضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ إِنْتَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وضعتها أنثى

زادم آنرا دختر

آن پسر

تفسیو: این رابه حسر کوافسوس گفت چه خلاف امیدواقسع کرد یسسه و پذیرفتن هفتران معمول نبود .

مانند این دختر

تفسیو: این کلام خدا(ج) است که در میان حکا یت به صور ت جملسهٔ معترضه نازل شده یعنی او نمیداند که چه زاده زیرا مقام و مرتبست ایسن دختر تنها به خدا(ج) معلوم است پسری را که تمنا داشت کجسسا بسه منزلت این دختر بود این دختر ذاتآفرخنده و مسعوداست و در وجسود او فرزندی بسی عظیم الشان منطو بست .

تفسیر: این دعا به بارگاه الهی پذیر فته همد در حدیث شریف است کسیه فرزند آدم(ع) هنگام ولادت چون ازبطن مادربزمین می آید ـشیطا نبــــه آنها مس مي نمايد عيسى ومريم(ع) ازآن مستثني مي باشند \_از انضمام دیگر احادیث باین حدیث شریف این مطلب می برآید که اولاد دراصـــــل بفطرت صحيح پيدا ميشود واين فطرت بعد ازكبار ت وظهور دانشـــــــ وتميز ظاهرمي شودب اما مقابل احوا ل كرد وپيشس (محيط زندگا نـــي) واثرات حارجي بسااوقات فطرت اصلى ضعيف ميكردد همين حالست در حدیث شریف (فابواه یهودانه او ینصر انه) تعبیر شده است ـ چنا نک تخم ایمان وطاعت در جوهر فطر ی انسان به صورت مخفی گذاشته شده حال آنکه در آنو قت نه تنها ایمان بلکه ازادراك وشعور محسو ســــا ت بزرگ نیز عاجزاست به همین صورت بهطور غیر محسوس در هنگــــام ولادت اثرخارجي مس شيطا ن شروع ميشود ــاما اينامر ضـــنرور نیست که اثر مس شیطان راهرکس می پذیرد و یا این اثر بعد ازپذیر فتن هنگامولادت شیطان به پیغمبران(ع) مس کرده باشد وآن ها چـــــو ن مسيح ومريم ازين كليه مستثنى نباشند بازهم بدون شبهه بر آنها كسه بندگآن معصوم و مقدس خدایند ازین حرکت شیطان هیچگونه ا ثری پدید نمی شود که مضر باشد تنها همین قدر فرق دارد که به مسیح و مریسم بنابر مصلحتی این حادثه واقع نشده و بدیگرا ن جادث شده اما هیسسیج تاثیر نکرده است این امتیاز جزیی مایهٔ فضیلت کلی نمی شــــود ــ در 

٣

ازآن اعراض فرمود ابوبکر صدیق (رض) آمددختران همچنا ن مصسرو ف خواندن بودند چون حضرت عمر (رض) آمد آنان برخاستند و گریختنسه حضرت پیغمبر (ص) فر مود براهی که عمر میرود شیطا ن آن را میگذ ا رد ومی گریزد ،پس کسی ازین واقعه چنان نه پندارد که پیغمبسسر (ص) فضیلت حضرت عمر را برذات فرخندهٔ خویشس ثابت گردانیده بلی حدیث ابو هریره که راجع به مس شیطان است در تفسیر این آیت ظلما هسرا تطبیق نمیشود مگر که و او عطف در آیت (وانی اعید هابك) برای مفهسو م تر تیب نباشد یا اینکه در حدیث تنها تولد مسیح از مریم مراد بوده هسر دو جدا حدا از اده نشو ند چنانکه دریك روایت بخاری تنها به ذکر حضسر تمسیح اکتفا ضده والله اعلم.

فَتَقَبَّلُهُا رَبُّهُا بِقَبُولِ حَسَنِ پس قبول عرد آنرا پرورد عارش به قبول نیکو وَ اَنْبُتُهُا نَبَانًا حَسَنًا لا وَ كَفَّلُهُازُكُرِ يَّيَا لَجُ فنما دادش نماه نك و سيردش بهزاريا

ونها دادش نهای نیك و سپرد ش بهزکریا تفسیر: اگر چه دختربودمگر خدا(ج) اورا ازپسر بیشتر مورد قبو لقسرار دادودر قلوب مجاوران بیت المقدس القاء کرد که بر خلاف رواج عمو مسی دختررا به خدمت کلیسا بپذیرند ومریم راشایستگی قبول بخشید و د ر کفالت بندهٔ بر گزیدهٔ بارگا ه خویشس حضرت زکریا سپرد ودر پیشکا ه احدیت بحسن قبول سر فراز گردانید در جسم وروح در علم واخسلا ق ازهر حیث به صورت فوقالعاده اورا برتری داد چون مجاورا ن دربا رهٔ تربیت وی باهم اختلاف کردند قرعهٔ انتخاب اورابنام زکریا بر آورد تسادر آغوش لطف خالهٔ مهربان تربیت یابد واز علمودیانت زکر یا مستفیسه شود درکریا در تربیت ومراعت وی چندانکه توانست کو ششس ور زیسه چون مربم به عقل رسید نزدیك بیتالمقدس اطاقی رابو ی تخصیصی داد

كُلَّمَانَ خَلَ عَلَيْهَا زَكْرِ يَّاالُوحُرَ ابُلا مراه می درآمد بر مریم وَ جَلَ عِنْدَ هَا رِزْقًا عَ میافت نزدش خورد نی 2,

4

تفسیر: اکش سلف میگو یند رزق مراد ازخوراك ظاهریست که میوه یك موسم در موسم دیگر نزد مریم میرسید میوه زمستا ن در تابستـــان ومیوه تابستان در زمستان یك روایت از مجاهد نقل شده که مــراد ا ز رزق صحایف علمی است که باید آن را غذای روحانی گفت ـ بهر صور ت دراین حال کرامات و بر کات و علامات خارق العاده در حضر ت مــر یم آشکارا شرو عشد و چون حضرت زکریا مکررا آن چیز هارا دیـــد خود داری نتوانست و ازرو ی تعجب پرسید ای مریم این اشیاء بتــو ا ز کجا میرسد.

قَالَ يَهُرُ يَهُ أَنَّى لَكِ هَٰذَا أَقَالَتُ هُو عنت الى مريم اذكعامي آيد ترا اين دوذي عنت آن مِنْ عِنْدِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ يَرُ زُقُ اذ نزد خدا مي آيد هر آنينه خدا دوزيميدهد مَنْ يَتُسَا عُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ۞ هر ترا خوا هد

تفسیر: قدرت خدا(ج)این اشیاء را چنان بمن میرساند که از انـــداز هٔ قباس و کمان خارج است.

تفسیر: حضرت زکریا بسیارپیر وزن وی عقیم بود درظاهر هیه امیسه نداشت که مالك فر زندی گردد چون خوارق فوق العاده وحسنا ت وبر كات مریم رادید ناگهان جوش وجنبشی دردل وی پدید آمد که من نیز بدعه فرزند خواهم امید است مراهم بدون موسم میوه بدست آید یعنی درپیری فرزندی عنایت شود.

فَنَاكَ نَهُ الْهَلِّ عِنْكَةُ وَهُوقًا ئِمْ يُصَلِّى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیر: دعای وی به شرف اجأبت مقرون گردید وبشار ت یافستکسه فرزندی بوی عطاء میشود و نام آن یحیی گذاشته شد.

#### مُصَدِّ قَا بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللّٰهِ

که تصدیق کننده است به حکمی از خدا

تفسیر: درین جا حکم مراداز حضرت مسیح است که به حکم خسدا (ج) بدون پدر پیداشد یحیی مردم راازپیشس خبر میداد که مسیح به وجسود آمدنست.

#### وَ سَيِّدًا وَّحُصُورًا

سردار وبی رغبت است بز نان

تفسیر: ازلذات و شهوات بسیار خودداری خواهد کرد و چندا ن بعبات الهی مشغول خواهد بود که نوبت نرسد که بزن التفاتی نماید این حسال مخصوص حضرت یحیی بود سوانح زندگانی اوبرای امت محمدیه قا عد و وسر مشق نمی شود عالی ترین امتیاز حضرت پیغمبر ما(ص) این اسست که کمال عبادت راباکمال معاشر ت جمع فرموده است .

و يغير الصّلِحِيْنَ الصّلِحِيْنَ الصّلِحِيْنَ الصّلِحِيْنَ

تحفت

تفسیر: بهمقام اعلای صلاح ، رشدفایز میشود که آنرا نبو ت گوینسسه يااينكه كلمه صالح (شايسته) معنى شود يعنى نهايت شايسته خوا هدبود.

**گفت ای پروردگار من چگونه** 

باشد مرافرزند درحالی کهبه تحقیق

لْكِبُرُ وَامْرُ أَتِهِ زنم ناز آینده است

هر حەراخواھد مىكند

تفسير: قدرت و مشيت حضرت وبه سلسلهٔ اسبا ب وابست نيست اگر چه درین جهان عادت اوست که مسببا ت رااز اسبیا ب عسادی پدید می آورد۔۔اماگاھی خلق بعضی اشتیاء برخلاف اسبا ب عـــــادی وبه صورت غیر معمولی نیز عادت خاص حضرت ویست اصل این اسست که رسید ن رزق فوق العاده بهمریم صدیقه وطاهر گردید نامور عیسر عا دی از ویُوبعد از معاینه این امور دعای بی اخسیار حضر ت زکریا در حجس هٔ او ونصيب اولاد باو ويزن عقيمشن بصور ت غبر معتاد ، تمام اين علا مــا ت قدر ت راباید تمهید این آیت عظیم الشا ن دانست که بدون قربت شو هر معتاد يحيى كه خدا(ج)(كذلك الله يفعل مايشاء )فرمودمهيد (كذلك الله 

ای پروردگار من مفرر کردان برای من تفسیر: یعنی چنان آینیکه ازآن،معاوم شبود که اکنون حمل درار گر فسست تابه معاينة آلار قرب ولادن، مسرب تازه حاصل شود وبسخر از پيشتس بهشكر تعمت مشغو ل بالسيم .

سخن نتواني نشان تو آنست که

روز

٣

#### أيَّام إلَّا رَمْزًا ا

به اشار ت

تفسیو: چون بتو ایست حال پیشن آید که سه شبانه روز بدو ن اشسارت ننوانی بامردم سنحن کو یی وزبان تو محض درذکن خدا (ج)وقف باشد بدانکه آنگاه حمل قرارگرفته سبخان الله چنان نشبا نی مقرر فر موده که علامه باشد و از دریافتن اطلاع که شکن نعمت مطلب بودعلی وجه الکمال حاصلی گردد گو با اگر خواهد عبر از شکر وذکر خدا چیزی دیگرگوید گفته نیسست

وَاذَ كُرُ رَّ بَتَكَ كَثِيرً ا وَ سَبِعَ مِن بِهِ وَدِهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ الكارِ ﴿ اللهِ مِن اللهِ الكارِ ﴿ اللهِ الكارِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الكارِ ﴿ اللهِ اللهُ ا

سام و صبح

تفسیر: آنگاه خدا رابسیاریادکن !از بامدادناشام به تسبیح و تهمیر بسس آرامعلوم شد سخن نکردن ری با مردم امر اضطرار ی بود ریسر ا لازم بود در آن ایا م به ذکروشکر فارغ باشد اما اشتغال او در ذکر و فکر ازرو ی اضطرار نبود و به آن مامور شده بود .

تفسیر: قصة زکریا ویحیی (ع)به مناسبت مقام ضمنآدر میا ن آمده بسود ودرآناصطفای عمرا نتاکید، و قصة حضرت مسیح تمهید و درینجا انجام یافت و باردیکر سخن به واقعا تمریم و مسیح منتقل گردید پنانچه پیشن از مسیح فضل وشر ف مادروی بیان میکردد یعنی فرشتگا ن مریم را گفتند خدا ازروز نخست ترا بر گرید و باآنکه دختری بودی ترا درند خویشن پذیر فت بتو کرامات رو شن وهرگونه احوال عالی بخشا یشن کرد. اخلاق پاکیزه ، طبعی منزه، نزا هتی ظاهری وباطنی بخشید و ترا سزاوا و خدمت مسجست خودگردانید وبر زنان جهستا نبنابر بعضسن وجوه فضیلت داد مثلا مریم راچنان مستعد گردانید که بدون مسن بشن پیغمبر اولوالعز می چون مسیح ازوی تولد کردید که این امتیاز هیچزنیرا حاصل نشده بود.

#### يَهُرُ يَمُ ا قُنْتِي لِرَبِّكِ وَ اسْجُدِ يَ

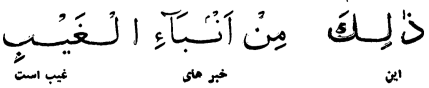
ای مریم بخشوع بندگی کن به پرورد گارت و سجدهنما

تفسیر: تراکه خدا (ج) چنین مقام بلند و عزت ار جمندمو هبرت فر مودر شایسته آنست که بحضور حضرت وی با خرالاص و تذلل خم شروی و در انجام وظایف بندگی بیشتر سر گرم باشی تاکار بزرگی که خدا ترا بدان جهت آفریده بظهور پیوندد.

#### وَازْ كَعِينَ مَعَ الرَّا كِعِينَ ﴿

و رکوع کن با رکوع کنندگا ن

تفسیو: توچنان رکوع کن که راکعان بعضور خدا(ج) می نمایندد یا مطلب این است که نماز رابه جماعت اداکن دار این جهدت اصدل نماز به عنوا ن رکوع تعبیر شده که هر که در حال رکوع با امام شر یک می شود گویاتمام رکعترا یافته است ، کمایفهم من کلام ابن تیمیه وا لله اعلم باین تقدیر داقنتی، قنو ت مراد ازقیام است پس معلوم است که هیشت های سه گانهٔ نماز (قیام ، رکوع. سجود) تمامآدراین آیت ذکر میشو د . (تنبیه) ممکن است درآن وقت شر کت زنان در جماعات به صورت عمو می جایز بودیا بصورت خاص در حال مامونیت از فتنه یا این خصو صید برای مریم بود یامریم در حجره خویش تنها مانده به صورت انفر ادی یا بازنان دیگر در جماعت بامام اقتدا میکرد این همه صور احتمالی میبا شد . والله اعلم .



نُهُ جُبُهِ النَّكُ ا

وحی میکنیم آنرا بسوی تو

تفسیر: ظاهر آمریم خواننده و نویسند نبود وپیشتر با اهل کتا ب نیستر چنان صحبتی معتد بهانکرده بود که واقعا تگذشته ازوی تحقیقشده مسی توانست واگرصحبتی کرده باشدهمشایستهٔ اعتفا نبود زیراآنانخوددرظلمات اوهام و خرافات فرو رفته بعضی بدوستی زیاد وبر خی بدشمتی وقایستیم صحیحه را مسخ کرده بودند از چشم نابینا توقع رو شنی نتوان کسرد دراین احوال در ضمن این دو سورهٔ مکی ومدنی چندان واقعا ت به بسط وفصل ابلاغ کردید ه که چشم مدعیان بزرگ علم کتاب راخیره میگر داند واحد ی را مجال انکار نمی ماند ، روشن ترین دلیلی که ثابت میکند علسم حضرت پیغمبر (ص) به ذریعه وحی بوده همین است . زیرا حضر ت و ی این حالات را به چشم سر معاینه نکرده بود و کدام ذریعه خارجی بسرا ی حصول علم نیز نزدو ی صلی الله علیه وسلم موجود نبود .

وَ مَا كُنْتُ لَدَ يُهِمْ اِنْ يُلْقُونَ أُونِهِ وَمِنْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُونَ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

قلم های شان را که کدام ازایشان در تر بیت خویش میرد مریم را و گئت کُنْتُ لک یم م ازایشان در تر بیت خویش میرد مریم را و گئت کُنْتُ کُونُ کُنْتُ کُنُونُ کُنْتُ کُنُونُ کُنْتُ کُنْتُ کُنُونُ کُنِی کُنْتُ کُنْتُ کُنْتُ کُنُونُ کُنُونُ کُ

نبودی نزد ایشان و قتی که گفتگو میکردند ( در باد هٔ تربیهٔ مریم)
تفسیر: هنگا می که مریم به نذرقبول شد میان مجاورا ن مسجد اختسالا ف
پدید آمد که اورا در پرورش که بگذ ارند بالا خره کار به قر عه رسید همگان
قلم های راکه به آن تورات می نو شتند درآب روان افکندند وقرار دادند که
قلم هرکه باجریان آب پیشس نرود و مخالف آنبازگردد حق بدست او ست.
درآن امتحان قر عه بنام زکریا بر آمد وحقدار قرار گر فت .

الله عنه الملائكة يهر يم إن المهادة وقتى الله عنه الله المهادة الله المهادة الله المهادة الله المهادة الله المهادة ال

دنیا و آخرت و از مقربان الله است تفسیو: درقرآن کریم مسیح دراین جا و جاهای دیگر و هم چنین چند جسا در حدیث کلمةالله خوانده شده «انما المسیح عیسی ابن مریم رسول الله و کلمته القا ها الی مریم و روح منه (نسماء رکوخ ۲۳) این چنین کلمات الله بیشمار اند چنانکه جای دیگر درقرآن مذکور است «فل لو کان البحر مداداً لکلمات ربی لنفد البحر قبل ان تنفد کلمات ربی ولوجئنا بمثله مددا» (کهف رکوع ۲۲) اما حضرت عیسی رز بالتخصیص کلمة الله و حکم خدا گفتن

رکوع ۱۲) اما حضرت عیسی را بانتخصیص کلمة الله و حکم خدا گفتن ازآن است که تولد اوبدون سلسلهٔ اسباب ووساطت پدر فقط به حکم خدا (ج)صور ت بسته الله علی که از سلسله عا مه واسبا ب عا دیه خارج باشد نسبت آن علی العموم مستقیماً بسوی خدا (ج) کرده میشود چنانکه و ی تعالی فرمود «ومارمیت اذرمیت و لکن الله رمی» (انفال رکو ع۲) .

تنبیه: کلمهٔ مسیح در عبرانی ماشیحیا مشیحاً بود که بمعنی مبسا ر ك است و به تعریب مسیح شده است اما دجال را که مسیح میگویند بالا جماع لفظ عربیست و جه تنسمیهٔآن فی موقعه بیان گردیده. نام دیگر مسیست یالتب وی عیسی است که از ایشبو ع لغت عبرانی به عیسی معر ب شده است و معنی آن سید (بسر دار) است این سخن مخصو صا قابل دقت است که قرآن کریم دراین جابرای مسیح کلمه ابن مسریم رابطور جسیز ع علسم استعمال نموده است زیرا هنگا می که به مریم مژده داده شد بو ی گفتسه شد که ترا به کلمة الله بشار ت داده میشود که نام او مسیح عیسی بن مریم خواهد بود این تو ضبح برای معر فی عیسی نبود از آن جهت بود که چو ن مسیح پدر نداشت خاص به مادر منسوب خواهد بود حتی همیشه تذکا ر این آیت شگفت انگیز و اظهار بز رگی مریم پیشس مردم آن را جسزء نام او

آلعمران

گردانید همکن بود چون مریم این بشار ت راشنید به مقتضای بشر یست در تشویشسمی افتاد که چگو نه مردم باور خواهند داشت کهفرزندی بدون يدر تنها از بطن زن بو جود آيد ناچار بمن تهمت بندندوفرزند مرا به لقب بد شهر تدهند و آیدا رسانند من چکو نه براثت خودرا ثابت کسسردانیم ازاین جهت بعدتر در بارهٔوی «و جیها فی الدنیا والاخرة، فر مودمواو را مطمئن گرداید که به تنها درآخرت دردنیا نیز خدا(ج) بوی عزت ووجا هت عظیم خواهد بخشید و تمام الزامات دشمنان را دروغ ثابتخواهد کردا نید لفظ «وجبه» در اینجا جنانست که دربارهٔ حضرت مو سیسی فسر مبود س «يايها الذين آمنو الاتكو نوا كالذين آذوا موسى فبرأه الله مماقالو او كا ن عندالله و جیها، (احزاب رکوع) کو یا هرکه را خدا (ج) وجیه، میگوید به طورخاصازطعنو تشنيع و الز امات دروغ بری می سازد هر که از خبث باطن، نسب حضر ت مسيح راطرف طعنه قرار دهد ، خدا و يا ديكسر ي رايدر او معر في كند ياخلاف واقع اورا مقتول يا مصلو ب يا درحال حيا ت مرده کو ید یا اورا به تعلیم مشرکانهٔ عقاید باطلهٔ خدایی وفر زندی منسوب گرداند خداوید مسیح را دردنیا و آخرت ازتمام این الزامات علا نیه بری ، که بعد ازولاد ت و بعثت در دنیا وی راحاصل شده بعد از نزو ل ، تکمیسل خواهد شد جنانکه عقید هٔ اجماعی اهل اسلام است باز در آخر ت به طور خاص (أأنت قلت للناس الخذوني ــ الايه ) ازو ي سوا ل وانعا مات خصوصي بیادش داده خواهد شد و رو بروی همه خلق اولین و آخرین کسیر ا مت ووجاهت وی ظا هر حواهد سد چنانکه درسورهٔ مآثده مذکور است نه تنها دردنها و آخرت وحمه میشود بلکه در زمرهٔ مقرباً ن اخص الخوا ص خسمه آ (ج) به حساب خواهد آمد

#### وَ يُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْهَهْدِ و سغن عويد ما مرد مان در حاليكه در (عمواره) در آغوش مادراست و كَهُلًا قُ مِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿

#### ودرحال معمري وباشد ازنكو كاران (شائسته)

تفسیر: یعنی اوبسیار شایسته و نکو کار می باشد اول در آغو ش مادر و بعد اهنگام کبارت سخنا ن شکفت انگیز میگو ید باین کلما ت حقیقت تسکین کامل مریم حاصل گردید رزیرا از بشارات گذشته ممکنن بو د می اندیشید که این و جاهت و آنی حاصل میشود اما آنگاه که بعد ا ز ولادت او هدف طعن و تشنیع مردم قزار داده شوم و من چکو نه بری خوا هم شعد خدا (ج) به جواب این سوال گفت اندیشه مکن! تو به حر کت زبا ن خود نیز نیاز مند نخواهی شد بلکه بگو من امروز از سخن روز ه گر فته ام و چیزی گفته نمیتوانم خود پسر جواب میدهد تفصیل کامل در سسور ه مریم می آید بعض محرفین گفته اند آیت و یکلم الناس فی المهد و کهلا ،

٣

صرف برای تسلیت مریم بو د که طفل گنگ نمی باشدو ما اند سائر اطفال در طفولیت و کهولت سخن گفته می تواند اما تعجب اینجا ست که مردم در محشر نیز به حضرت مسیح چنین خطاب خواهند کرد «یاعیسی انترسول الله و کلمته القا ها الی مریم وروح منه و کلمت الناس فی المهد صبیاه وحضرت الهی نیز در قیامت میفر ماید « اذکر نعمتی علیك و علسی والدتك اذ ایدتك بروح القدس تکلم الناس فی المهد و کهلا ه آیادر محشر نیز این علامات خاص ازین جهت بیان میشود که حضرت مریم مطمئن میگردد که فرزندوی گنگ نمی باشد و مانند دیگر اطفال سخن گفته می توانسد اعاذناالله من الغوایة و الضلالة.

قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِنَى وَلَكُ منت الله برورد من اذ عجا باشد مرا فردندی و لــُـم يَهُسَسْنِي بِشُرُّ اللهِ

دست نرسا نیده بمن هیچ آد می

تفسیر: معلوم گردید که باید مریماز بشار ت بداند که فر زندی به حالت کنونی بوجود می آید ورنه محل تعجب چه بود ؟

قَالَ كَذَٰ لِكِ اللّٰهُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ مُ عَلَّمَ مَا يَشَاءُ مُ عَلَّمَ مَا يَشَاءُ مُ عَلَّمَ مَا يَشَاءُ مُ عَلَّمَ عَلَا مِيكِنَدُ مِرْ حِه داخوا مَدَ لِمَا قَضَى آمُرًا فَإِنَّهَا يَقُولُ لَهُ مَر عَاه اداده عند عاديوا بسجز اين نيست ته بنويد او دا كُنُ نُ فَيَكُونُ فَي فَي كُنُ فَي كُنُ فَي كُنُ فَي كُنُ فَي كُنُ فَي كُنُ فَي مَنْ وَدُ اللّٰ مِنْ شُودُ اللّٰهُ اللّٰ مِنْ شُودُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ

٣

تفسیر: این چنین بدون مس بشر بو جود می آید تو تعجب مکن !که ایسن امر مخالف عادت است خدا (ج) هر چه را اراده نمودو چنانکه خوا سسست پدید می آرد قدر ت وی محدود نیست هر چه کرد صورت می بست به ماد ه نیاز مند و باسباب محتاج نمی باشد .

وَ يُعَلِّمُهُ الْكِتْبَ وَالْحِيْكَةَ و مر آموذد اوراخدا و التَّوْرُلة وَ الْانْجِيْلَ ﴿

تورات و انجيل

تفسیر: یعنی نو شتن را تعلیم میدهد یاعلم عامه کتب هدایت را عمر ما وعلم تورا ت وانجیل را خصو صاعطا میفر ماید و سخنان بسغامض حکمت راتلقین می کند به خیال بنده مراد از کتاب و حکمت ممکن است قسر آن وسنت باشد زیرا حکم مسیح بعد از نزول موافق قسر آن وسنت می باشد واین امر آنگاه امکان می پذیرد که مسیح باین اشیاء علم داشته باشدوالله اعلم

وَ رَسُولًا إِلَى بَنِيَ اِسُراءِ يُلُ كُ و ميعر داند اورا پينمبر بطرف بني اسرا نيل اَ نِنِي قَلُ جِئُنُكُمْ بِالْيَاتِحِ مِّنُ رَّ بِكُمُ الْمِالِيَةِ مِنْ رَّ بِكُمُ الْمَالِيَةِ مِنْ رَّ بِكُمُ

هر آئینه من به تعقیق آورده ام بشما نشانی ازجانب پروردگار شما تفسیر: پیغمبر شده وبه قوم خودبنی اسرائیل این را خواهد گفت :

\_\_\_\_

٣

طَيْرًا كِإِنْ نِ اللَّهِ عَ

خدا

بحكم

ىر ندة

تفسير: تعبير ساختن شكل وصورت به كلمهٔ «خلق» محض از حيث ظا هــر است جنائكه در حديث صحيح ساختن تصوير عادى به كلمه خلق تعبيسر سده و حضرت بيغمبر (ص)فرموده(أحيواما خلقتم) اطلاق (احسنالخالقين ) به حضرت المهي (ج)ازآن جهت است كه كلمهٔ خالق محض بصور ت ظا هر بغير خدا نيز اطلاق ميشود اما ازلحاظ حقيقت تخليق ماسوا ي حضـــر ت احدیث دیگر ی خالق گفته نمیشود و شاید ازاین جمهت است که ایسن جا جنين نفر موده «اني اخلق لكم من الطين طير آ » (من پيدا ميكنم بشما از خاك پرندهٔ) و چنین گفت که من مانند صورت پرند ه از خالیمیسسازم ود ر آ ن می دمم بعد أآن پرنده به فرمائ خدا(ج) زنده میشود بهم رحیا ل وی چنین معجزهٔ اظهارکرد . گوینه در صغار ت این خرق عاد ت بطـــــو ر (ارهاص) از حضرت عبسی (ع) صا**در شده** بود تابه تهمت کنند گـا ن مثال کو چکی از قدرت الہی(ج) نمودہ باشد \_یعنی هنگا میکه خـــدا وند به نفسس من صور ت بی جان گلین رازندگی بخشد جای تعجب نیست کے بدون مساس بشر محض به نفخهٔ روح القدس زن بر گزید هٔ را بـــرو ح عیسوی فایز گرداند چون حضرت مسیح ازنفخهٔ جبر نیلیه پدید آمـــد ه این نفخهٔ مسیحایی رایك اثر همان نوع ولادت باید پنداشت در آخر سورهٔ مایده این خوارق و معجزات مسیح در رنگ دیگری ذکر می شود آن جـــا مطالعه باید نمودـ خلاصه درحضرت سییح کمال روحی و ملکی نما لـب بود واز ایشان آثاری ظاهر می شد که به آنکمالات مناسب بود لیکسن چون بشر را بر فر شتگان فضیلت است و ابوالبشر مسجود ملائك قرار یافته بدون اشتباه آنذات ستوده که به طور اتم دارای تمام کمالات بشری فضیلت دارد که آ**ن**ذات بابرکا ت حضرت محمد است (ص) .

## وَ أُبُرِئُ الْأَكْبَهُ وَالْأَبُرَضُ الْأَبُرِثُ اللهِ عَلَيْهِ الْمُؤْتِلِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

و زنده می سازم مردگان را بحکم الله

تفسیر: چون در آن روز گاربازار اطباء وحکماء رویق تمام داشت خیسدا به مسیح معجزا تی بخشید که برتری وی راد رفنی کهمایهٔ افتخاربزرگیسی آندوره بود به اثبات رساند بدو ن شبهه احیای موتی صفت او تعالی است \_\_\_

چنانچه از قید کلمه (باذن الله) واضح و آشکار است مگر مسیح از جهت وساطت مجازاآنرا به خویش نسبت میدهد کسانیکه میگو یند که از روی قرآن کریم و حدیث از ازل تا ابد هیچ مرده دردنیا زنده نمیشود ایس یکدعوای محض بلا اثبات است درست است اگر چه خداوند(ج) در قرآن کریم (فیمسك التی قضی علیه الموت) فر موده و نشان داده است که خنانکه روح مرده راباز میداردروح شخصخوابیده راچنا ن باز نمیدا رد چنانکه روح مرده راباز میداردروح شخصخوابیده راچنا ن باز نمیدار گذاشتن اما در کجا چنین گفته است که بعد ازین باز داشتن دوباره اقتدار گذاشتن آنرا ندارد \_ یاد باید داشت که معجزه آنست که برخلاف عادت عا میه الهی(ج) برای تصدیق مد عی نبو تظاهر شود \_پس نصوصی را که درباره چیز ی عادت عامه الهی(ج) رابیان می کند دلیل نفی معجله اینداستن وانکار معجزه نمودن اظهار بی خردی و نادانی است اگر معجزه بهدانو ن عامهٔ عادیه موافق باشد برای چه آنرا معجزه نامند بی پدر پیدا بشدن مسیح، شفا ی اکمه وابرص واحیا ی موتی واظهار سایر معجز ا ت شدن مسیح، شفا ی اکمه وابرص واحیا ی موتی واظهار سایر معجز ا ت نزد تمام سلف و خلف د راهل اسلام مسلم است در اقوا ل صحا بــــه و تابعین هیچ قو لی درانکار آن پیدانمی شود .

امروز ملحد ی که دعوی کند که قبول این خوارق مخالف محکمات قیرآن است گویا او این اشیاء را محکمات نشان می دهد که از ادراك مطلب صحیحهٔ آنها تمام افراد امت عاجز مانده اند یا تمام محکمات را گذاشته متشا به اسا را تعقیب نموده مصداق (فی قلو بهم زیغ) شده اند جز ملحدا ن کنونیی دیگری موفق نشده که متشا بهات رابه محکمات باز گردانند عیاذ بالله حقیقت این است آیات محکمات آنست که معنی ظاهر آن را تمام امت تسلیم نموده، نقض و التوا و حمل آن بر استغارات و تمثیلات محضه و به آنچه خلاف عادت عمو می است به نفی معجزات استدلال نمودن خاصه کی خلاف عادت حضرت پیغمبر (ص) هدایت داده که از آن حذر نمائیید .

و انبِعُکم بهاتا کلون و ماتگ و مید و می بیو ترکم و می نهید و در در دانه های تان

تفسیر: بعداز ین شمارا به بعضی مغیباب گذشته و آیاده آگاه میساز م پس از معجزات عملی این یك معجزهٔ علمی راذکر کرد.

إِنْ فِـنَى ذَا لِكَ لَا يَاةً لَـكُمْ مر آئينه در اين علامت كامل است بشما

اِن كُنْتُمْ مُّوْ مِنِينَ ﴿ وَ مُصَلِّقًا لِهَا الرَّهِ مَسْتِهِ مَنْ وَ آمده ام تصديق تننده به آنچه بَیْنَ عَدَد کَ مِنْ التَّوْرُ مَا مُو وَ لِاُحِلَّ بَیْنَ اللَّوْرُ مَا مُو وَ لِاُحِلَّ بَیْنَ اللَّوْرُ مَا مُو وَ لِاُحِلَّ بَیْنَ اللَّهُ وَ لِاُحِلَّ مِنَا اللَّهُ وَ لِلْحِلَّ مِنَا اللَّهُ وَ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ وَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا حُرِّ مَ عَلَيْكُمُ مَا لَكُمْ بَعْضَ اللَّهِ مَا كُرِّ مَ عَلَيْكُمُ مَا اللَّهِ مَا حُرِّ مَ عَلَيْكُمُ مَا اللَّهِ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهِ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهِ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُمُ مَا لَهُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مِنْ الْعُمْ مُنْ الْعُنْ عَلَيْكُمُ مِنْ الْعَلِيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مِنْ الْعُلِقُ عَلَيْكُمُ مُا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مُا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلِيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مُا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مُا عَلَيْكُمُ مُا عَلِيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مُا عَلِيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مُا عَلِيْكُمُ مُوا عَلَيْكُمُ مُو

بشما بعض آنچیزی داکه حرام گردانیده شده بودبر شما تفسیر: یعنی تورات را تصدیق می نمایم که کتاب خدا ست احکام واصول عامهٔ آنرا بحال خود گذاشته بحکم البی (ج) مناسب زمانه بعضی تغیرا ت فرعی و جزیی در آن وارد مینمایم مثلا مشکلاتی که در بعضی احکال م بود بعد ازین رفع میشود شما اختیار دارید که این رانسخمی نامید یا تکمیل میگو ئید .

وَ جِعْتُكُمْ بِالْيَاتِي مِّنُ رَّبِكُمْ فَنَا اللهِ مِنْ رَّبِكُمْ فَنَا اللهِ اللهُ اللهُ وَالْمِلْيُعُونِ ﴿ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

پس بترسید از خدا و گفتهٔ مرابپذیرید

تفسیر: وقتی که نشانه های صداقت مرامشاهده کردید اکنو ن از خدا(ج) بترسید و سخنا ن مرا سزاوار پذیرفتن دانید .

اِن الله رورد عاد من برورد عاد شماست بس بیر ستید او د ا مرآئینه الله برورد عاد من برورد عاد شماست بس بیر ستید او د ا مان مان اصر اط مستقیم است

تفسیر: اصل الاصولوبنای همه امور بر این است که بدانید خدا ی قدادر متعال پرورد گار منو پروردگار شماست علاقه پدری وفر زندی را استوا ر منمائید به وی بندگی کنید راه مستقیم وصول رضای الهی (ج) تنها توحید \_تقوی \_اطاعت پیغمبر (ص) است .

#### فَلَمَّا آ حُسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْر

پس هر گاه دانست عیسی از بنی اسرائیل گفر را تفسیر: یعنی آنها دین مرانمی پذیر ند و بایسنداء و زحمت متو جسسه خواهند بود .

#### قَالَ مَنْ أَنْصَارِئَ إِلَى اللهِ الله

کفت کیست مدد کارا ن من در راه خدا تفسیر: بمن یاری دهند و در ترویج دین الهی (ج) معاو نت نمایند.

### قَالَ الْحُور إِنُّونَ نَحْنُ أَ نَصَارُ اللَّهِ "

ت حواریون مائیم مدد گارا ن« راه» خسسدا تفسیر: نصرت الهی (چ) این است که بدین و آئین وپیغمبرا ناو نصر ت داده شود چنانکه انصار مدینه به حضرت پیغمبر و دین حسق مددنمودند.

#### المَنَّا بِاللَّهِ وَ اشْهَدْ بِآنًّا مُسْلِمُونَ ﴿

ایمان آوردیم به الله و گواه باش که ما فرمانبرداریم تفسیر: حواریا ن که بودند واین لقبچگونه برآنا ن نهاده شد ؟ علماء را دراین بازه اقوا ل مختلف است قول مشهور آنست: اول دونفر یکه به عیسی (ع) متابعت کردند گازر بودند و بمناسبت شستن جا مه آن ها را حواری میگفتند عیسی به آنهاگفت لباس چه میشو ئید من به شما طریق شستن دلهارا می آموزم حواریو ن بوی پیو ستند وسابر رفقا ی عیسی نیز بدین مناسبت بحواری شهر ت یافتند .

#### رَبُّنَا اللَّهُ اللَّهُ الْذَو لَتُ وَا تَبُّعْنَا

فرستادی و پیروی کردیم

ای پرورد گار ما ایمان آوردیم به آنچه

الرُّسُولَ فَا كُتُبُنَا مَعَ الشَّهِدِينَ ۞

سولدا پس بنویس مارابا

شا هدا ن

تفسیر: پس از آنکه در پیشگاه پیغمبر (ص)اقرار نمودند بحضور خدا (ج) اقرار کردند که ما به انجپلایمان می آریم وپیغمبر ترا پیسروی میکنیسم تو به فضل و توفیق خویشس اسمای مارا در فهرست تسلیم کنندگان ثبست نما! کو یا ایمان و ثیقه می شود واحتمال عود ت ازآن باقی نمی ماند.

و مكر كروند به (عيسى)و جزاى مكر داد خدا و خدا بهترين

الْنَا كِرِينَنْ ﴿

جزادهندگانست مكركنندگاندا

تفسیو: مکر تدبیر لطیف و خفیه را میگویندبرای مطالب حسنه مهدو برای مقاصدسینه مندوم استازین جهت است که درآیه (ولایحیق المکرالی عامکر قیدسی عگذاشته شده دراین جا که خداه خیر الماکرین، گفته شده است برای این است که یهودبر خلاف حضرت مسیح (ع) به ساز شهای مختلفه و تدابیر خفیه آغاز کردند حتی گو ش حکمدار را پر کسر دند که عیا ذ بالله مسیح ملحد است و میخواهد تورات را تبدیل دهدو مرد م را بد دین گرداند پادشاه به گرفتاری مسیح (ع) حکم داد از یکطر ف این اجراآت واز جانب دیگر تدبیر خفیه ولطیف الهی در نقض آن مشغید و ل بود که بعدا ذکر میشود هرآئینه تدبیر الهی از همه بهتر واستوا ر تسرس است که کسم نتواند آنرا نقض کند .

اِلْمَ قَالَ اللّٰهُ يَعِينُسِلَى اِبْنَى مُتُو فِينَكَ وَقَالَ اللّٰهُ يَعِينُسِلَى اِبْنَى مُتُو فِينَكَ وَقَالَ اللّٰهُ يَعِينُسِلَى اِبْنَى مُتُو فِينَا لَا يَنْ مَنَا اللّٰهِ يَنَا وَرَا فِعُكُ اللّٰهِ يَنَا وَمُطَوِّرُ كَ مِنَا لَلّٰهِ يَنَا وَمُ اللّٰهِ يَنَا اللّٰهُ عَوْا مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَوْا مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ عَوْا مِنْ اللّٰهُ عَوْا مِنْ اللّٰهُ عَوْا مِنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

444

كَفُرُو اوَ جَاعِلُ الَّذِينَ اتَّكُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفُرُوا إِلَى يُومِ **که انکار** کردند لقِيمَة مُم الكي كُمُ بَيْنَكُمْ فِيهَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُهُ نَ ﴿ فَآمًا الَّذِينَ كَفَرُ وَا كافر شد ند فَأُعَدِ بُهُمْ عَدَابًا شَدِيدًا فِي اللَّا نَيَا (پس) عذا*ب می<mark>کنم ایشان را عذاب</mark>* وَالْاخِرَةِ وَمَالَهُمْ مِّنُ نَصِرِينَ ٥ وَ إِمَّا الَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُو الصَّلِحُتِ

و اماكسانيكه ايمان آورده اند

کار های شا یستسه

## فَيُوفِيهِمُ أَجُورُهُمْ ۖ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ

پس پوره میدهد خداایشان راثواب ایشان و الله

ستمكارا ن را

تفسیو: پادشاه به مردم حکمداد تا مسیح را گر فته صلیب با نمایند و چندانشس عبرت انکیز مجازا ت دهند که مردم دیگر از متابعت وی باز آیند ابن كثير كويد : فبعث في طلبه من ياخذه ويصئلبه وينكل به (كسيردا بطلب وى كماشت تاكر فته صليبشى نمايد وعذابشى كند) خدا دراثر اين اقدام مسیح رامطمئن کر دانید که ارادات وتر تیبات این تیره بختا ن رابه خاك برابر میکنم اینها درپی قتل تواند و نمی خواهند آنچه در خلقت وبعثـــت تو مطلوب است انجام يابد دراين امر ازنعمت عظيم الهسي (ج) قسد ر تاشیناسی می کنند اما من نعمت خویشس از آنان باز می ستانم عنر تـــو مقدر است مقصد بز رگی را که به آن تعلق دارد بانجام میرسانم ترا چنــا ن به صحت وسلا مت برم که سر موی از توکم انتوانند بجای آنکه تــــرا آنان برند خدا (ج) ترا به پناه خویش میبرد میخوا هند ترابه صلیب بـا لا کشند خدا(ج) ترابه آسمان بلند میکند میخواهند ترا مجازا ت دهند کسه مایهٔ عبر تو افتضاح شود ومردم ترا در پی نروند اما خدا(ج) نمیگند ارد كه دست ناپاك آنها بدامن تورسد\_ خدا ترا از ميان اين جمعيت آلــو ده وناپاك به طهارت وپاكىبر ميدارد بجاى آنكه تو بىعزت شو ى و مسردم ترسیده از تو پیرو ی نکنند کسانی راکه مطابق حکم الهی (ج) بصور ت صحیح ازتو پیروی میکنندتانزدیك حشر بر منكرا ن تو فیرو ز وچیـــــــــ ه میسازد تا آنگاه که منکران تو یهود و باور کنندگان تو مسلما ن و نصار ی دراین جهانند باور کنندگا ن بر منکران توغالب می باشند و قتی فســـر ۱ من مناز عا ت شمارا به طور قطعی فیصله میکنم واین همه مناز عــــا ت كفر وا فاعذ بهم عذاباً شديد آفي الدنيا، بر مي آيد معلوم است كهمثال آن پیشس از وقوع آخرت فقط دراین جهان آغاز میشود ــآنکا ه کافــــرا ن در عذاب شدید می باشند و همدگر را هیچکو نه معاونتی نتواند \_ بالمقابل اهل ایمان را دردنیا و آخرت اجر کامل می باشد وبنیاد ظالمان منهد م میگر دد رابه آسمانبا لابردوقتی بود که یهود تدابیر ناپا ك خویشن رابانجـــــا م رسانیده بودند بر طبق احادیث حضرت پیغمبر (ص) هنگا میکه قیا مـــت نزدیك گردد ودنیا راکفر وضلا لت، دجالیت وشیطنت استیلا كند

درآنوقت خداوند خاتم الانبياى بنى اسرائيل يعنى حضرت مسيعرابه حيث سرور کاینات می فرستد و به دنیا واضع میگرداند که پیغمبران گذشته را در بار گا ه حضرت نبوی(ص) چه تعلقاتیست : مسیم دجمها ل را بایهودی که به متابعت وی می پردازندیكیك می کشد که یکتـــــن از یهود نیز نجات نمی بابد اشجار واحجار گواهی میدهد که اینك در اینجا يهود است وي رابكشيد صليب را مي شكند عقايد فاسد وانديشه ما ي باطل نصاری را اصلاح میکند تمام دنیا رابراه اسلام مستقیم میساز د آنو قت است که منازعات فیصله واختلا فات مذهبی محو می شود وتنها دين راست خداي واحد لاشريك يعني (دين اسلام) باقي مي ماند خدا وند (ج) نسبت به این حالت فر موده (وان من اهل الکتب الا لیو منن به قبل موته) « النساء ركوع ۲۲ ، تفصيل اينو قت وچكونكى رفع مسيم در سود ، النساء مي آيد بهرحال نزدمن «ثمالي مرجعكم الايه» تنها متعلق به آخرت نيست بلكه بدنياوآخرت بهردو تعلق دارد جنانكه بعدا تفصيل لفظ في الدنياوالا خرة بوضاحت كواهى ميدهد واين قرينه آنست كه معنى الى يوم القيمة قريب قيامتمي باشد چنانچه دراحاديث صحيحه مصرحاست كهقبل ازقيامتضرور وقت مباركي ميرسد كه همه اختلافات محو ميكردد وتنها يك دين باقسسى مي ماند ولله الحمد اولا و آخر أحمامتعلق اين آيت چند چيزراذار ميكنيسم ابو البقاء راجع به كلمه وتوفى، در كُليات خود مي نكارد : والتوفي الاما تــــة وقبض الروح وعليه استعمال العامة اوالا ستيفاء واخذ الحق وعليه استعمال البلغاء الى آخره، يعنى «توفى، در محاوره عامه در ميرانيدن و جان ستانيدن استعمال میشود و نزد بلغاء به معنی وصول کا مل و درست فرا گر فتسسن است کو یانزد آنها ازین جهت توفی بر «موت، اطلاق شده که موت کسها م عضو خاص مراد نمي باشد بلكه از طرف حضر ت الهي (ج) كا مسلا رو ح اخذ میشود اکنو ناگرفرض شود که خداوند روح کسی را با بدنشهها فرا كرفته به طريق اولى توفى گفته ميشود بعضى از علماى لغست كسسه نوشته اند مفهوم تو في قبض الروح است چنين تو ضبيع نداد ه اند كسه قبض روم مع البدن را توفى نميكويند و چنين قاعد ، نيز وضع نكرده اند که اگر فاعل «توفی» خداو مفعول آن ذی روح باشد جز مو ت دگر مفهو می نمیداشته باشد چو ن وقوع قبض روح عمو ما جداشدن آن از بد ن است بنابر عادت واكثر يتكلمه موت رايكجا به آن مي نويسند و الا مسد لو ل لغوى اين كلمه قبض روح مع البدن است ببينيد در « الله يتو في الا نفسن حين موتها والتي لم تمت في منا مها، (الز مر ركوعه) توفي نفس (قبضي روح) دونوع تو ضبیع شده یکی موت دیگر خواب برطبق این تقسیم توفی بر انفسسوارد وقیده حین موتها، برآن افزود ه است وازین واضع میشود که موت و تو في دو چيز جداكا نه مي باشد . اصل اين است كه قبضي دو ح مدارج مختلف دارد یك در جه آن درموت و درجهٔ دیگر آن در نوم دید ه می شوداز قرآن کریم بر می آید که کلمه «توفی» بر هردو اطلاق میشسسو د وتخصيصي به موت ندارد ويتوفكم باليل ويعلم ماجرحتم بالنهاد ( انعسا م ركوع ٧) خداوند(ج) در دوآيت تو في رابر نوم اطلاق كرده حا ل آنكــــه

قبض روح درنوم تكميل نميشود

هكذا اگر در آلعمران و مانده در دو آیت توفی بر قبض روح مسع البد ن اطلاق شده چه استحالهٔ لازم می آید مخصوصًا چون دیده شودکه اطلا ق کلمهٔ تو فی بر موت ونوم در قرآن آغاز شده زیرا مردم در عصر جا هلیت چون به این حقیقت آشنا نبودند که خدا(ج) هنگام موت و نوم چیز ی را از انسا نباز میگیرد استعمال کلمه توفی بر موت ونوم در آنها شایع نبود برای روشنني افكند زبر حقيقت موت ونوم نخست قرآن كريم اين كلمه رااستعمال نموده است. وحق آنست که مانند نوم و موت در مواقع نادر ه اخد روح مع البدن رانيز استعمال مي نمايد بهر حال دراين آيت باتفاق جمهــــور مراد از «توفی، موت نیست و به اصح روایات ازابن عباس منقو لست که مسيح زندهبرآسمان برداشته شذه كمافي روح المعاني وغيره ـ از هيسج سلف و خلقی منقو ل نیست که از صعود ونزول مسیح انکار کرده با شند. ملكه در تلخيص العبير حافظ ابن حجر دراين باره اجماع رانقسل ميكنسد وابن كثير وغيره احاديث نزو ل را متواتر گفته اندودر اكمال اكمال المعلم از الماممالك تصريحاً اين مسئله نقل شمده ـ از معجـزات مسيــح عـــلاوه برحكمت هاى ديكر مناسبت خاصى بارفع الى السماء پيدا ميشود مسيه خود دراول یکنوع تنبیه فرمود که چون مجسمهٔ خاکی به دمیـــد ن من بــه حکم پروردگار مر غی میشود و به پرواز می آید کسیکه خدا (ج)بـــه وی روح الله اطلاق كرده واز نفخهٔ روح القدس پديد آمده آيا ممكن نيســـت که به حکم خدا(ج) به آسمان پرواز کند ـ کسیکه بمساس دست و بهدو لفظ اوبحكم الهبي (ج) كور وابرص شغا مي يابد و مرده زنده ميشود اكسر وى ازين عالم كون و فساد حدا شودو هزارا ن سال چون فرشتگا ناليسه آسمان زنده و تندرست بماند چه استبعاد دارد .

قتادة گوید: فطار مع المائکه فهو معهم حول العرش وصار انسیا ملکیا سما ویا ارضیا(بغوی) یعنی بافر شتگان پرواز کرد اکنو ن با ایشسان در پیرامون عرش است انسی ملکی آسمانی و زمینی گردید ه اسست دراین موضوع رسایل و کتب مستقل شایع گردید ه اما من تو جه اهسل علم را ملتفت میسازم به رسالهٔ عقیدة الا سسلام تالیف علا مه مخسدو م فقید النظیر به خضرت مولانا سید محمد انورشاه کشمیری اطال الله بقائه که به مطالعهٔ جواهر قیمت دار علمی که دراین رساله بودیعت گذاشته شد محمد صرف همت کنند وازآن متمتع شو ند درنظر من چنین کتاب جا معی د راین موضوع بر شتهٔ تحریر کشیده نشده است .

نَا لِكَ نَتُلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الْلَايْتِ
الذا ميغوانيم برتو اذ آيت ما و الذ آيت ما و الذ آيت مثل و الذ كر الحكريم الله مثال مثل مثل و بيان تعتيق مثال

عِیْسیٰ عِنْدَ اللّٰمِ کَمْثَلِ اکْمُ اللهٔ عِنْدَ اللّٰمِ کَمْثَلِ اکْمُ اللهٔ عِنْدَ مِنْ تَرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ مَنْ تَرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ مَنْ تَرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ مَنْ تَرَابِ مُنْ تَمْ قَالَ لَهُ مَنْ اودا مَوْدَ اودا مَوْدَ اودا مَوْدَ اللهِ مَوْدَ اودا مِدَادَ مَوْدَ اودا مَوْدَ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْم

كُنُ فَيَكُونُ ۞

**ی**س ن

تفسیر: نصاری با حضرت پیغمبر(ص) مناظر ه کرده می گفتند عیسسسی پسر خدا ست و بندهٔ وی نمی باشد آخر آگفتند اگرو ی پسر خدا نیست پسر کیست ـ این آیت در جوا ب آن فرود آمد که آدم بی پدرو مادر پیدا شده چه جای تعجب است که مسیح بی پدر پسید آ مده باشد (موضع القرآن) اگر چنین باشد پس باین حسا ب آدم رافرز ند خداثابت کرد ن بیشتسسر محل استدلال است حال آنکه هیچکس چنین ادعا یی ننمود ه

اَلْحُنَّ مِنْ رَّ بِلِكَ فَلَا تَكُنْ عن آنست که از جانب پرورد کار تست پس مباش

### مِّنَ الْهُنَرِينَ اللهُ

شك كنند كان

تفسیر: آنچه خدا(ج) نسبت به مسیعفر مود مراست و حق آنسست و هرگز در آن مجال شك و تردید نمی باشد هر چه بود بدون کموبیش دانانده شد.

فَهُنْ حَاجَكَ فِيلِهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءًكَ فَي سِهِ مَا حَاءًكَ لَكَ بِسِ مِر تَهُ مِعًا سِمِهُ تَنَدُ بِاتُو دِرآنَ قَصُهُ بِعِدِ اذْ آنكَهُ رَسِيدُ تَرَا

دروغ گویان پس بگر دائیم خدا را لعنت تفسیو: حضرت خداوند (ج) حکم داد اگر نصارا ی نجرا ن با این همیه تفهیم قانع نمیگر دند با آنها مبا هله کن برای مبا هله یکصو رت مکسل وموثر تجویز گردید ـ که هر دو جماعت به جان واولاد خویشس حا ضــــر شو ند واز صمیم قلب دعا نمایند که هر که در میان مادروغ میگوید لعنت وعذاب خدا (ج) برو ی باد او ل کسی باین کار اقدام نماید کهبر حقا نیست وصدا تت خود بيشتر يقين واعتماد دارد .وفد نجرا ن دعو ت مبا هله را شنید . مهلت خوا ستند که بغد از مشور ه جوا ب مید هیــــم ــ درنتیجه یکی از آنها که تجر به کار و مسئولوخرد مند بود در مجلس گفست ای گروه نصاری شما د ردل میدانید که محمد (ص) پیغمبر مر ســـل است وزاجع به مسيح سخنا ني گفته كه همهواضح وفيصله كن استشما ميدانيد که خدا (ج) وعد ه فر موده که ازبنی اسمعیل پیغمبر ی معبوث مینما ید هیچ بعید نیست که همان پیغمبر مرسل محمد (ص) باشد پس هر طا یفه که باذوا ت انبياء مبا هله و ملا عنه كند درنتيجه بزرك و كو چك آنا ن نجا ت نمن يابد واثر لعنت بيغمبر تانسلها باقي ميماند بهتر آنسست كسسه صلح كنيموبه مساكن خود باز كرديم زيرا ما نميتوا نيم با تمام عرب بجنگیم ـ پیشنهاد وی منظور گردید . هیئت همکا ن بحضور آن حضر ت حاضر گردیدند و حضر ت پیغمبر (ص) را دیدند که با حضر ت حســـن وحسین و فا طمه و علی (رض) بیرو ن شده اند ــ چو ن نگاه نصرا نیــــان بر ابن جمعیت فر خند **هٔ نورانی افتاد لات یادر ی ش**ا ن گفت ازین چهره ها فروغ ایمان و حقیقت می تابه وچنا ناست که اگر دعا ی ایشا ن بکـــو ه

تصادم کند از جا ی خویشس بر کنده شود زینهار با این طایعه مبا هلهمکنید و خویشتن رابهلاك میغگنید والایك تن هماز نصار ی درسر تا سر حهـــا ن باقی نمی ماند لهذا مقابله راگذاشتند و جزیهٔ سالا نه رابعهد . بر داشتند وصلح نموده باز گشتند .

حضرت پیغمبر (ص) فر مود ه اگر مبا هله میکردند واد ی آتشس میگردید وبر آنها میبارید و خداوند (ج) نجراندا مستاصل میکرد و در ظــرف یك سال همه نصرانیان بهلاك میرفتند .

ویا چنانکه در بنار هٔ پیغمبر اثر مبا هله ظا هر شده همیشه چنان خواهدبود. از طریق عمل بعضی از سلف واز تصریحا ت فقها ی حنفی معلو م میشو د که مشرو عیت مبا هله اکنو ن نیز باقی است مگر در اشیبائیکه ثبیو ت آن قطعي باشد اما شيبو ليت زنان واطفال در مبا هله ضرور نمي باشسيدو رود مبا هله سي باشب بلكه مبا هله يك نوع اتمام حجبت است كيب بدان وسیله از بحست بر کنار میشو ند . به عقید ه من با هر کاذبسسی مباهله لازم نیست مگر باکاذب معاند ابن کثیر گوید ثم قال الله تعالی آمر أرسوله صلى اللهعليه وسلم أن يباهل من عاند الحق في أمر عيسسي بعدظهور البيان موالله اعلم .

### إِنَّ هٰذَا لَهُوَا لَقَصَصَا لَحَقُّ وَمَا

راست و نیست

هر آئينه اين است هيج

معيو دی۔غير

تفسیر: با دعو ت مبا هله واضح کردید که مبا هله برای این بود که آنچـه در قرآن در بار ه مسیح بیان شده همه راست می باشد بارگاه احد یت ۱ ز علایق پدری وفرزندی و حرگو نه اقسا م شوك پاك است .

الله به تحقيق او ست غا لب باحكمت ومر آئينه

تفسير: بقدر ت و حكمت بالغه خويشن با راست و درو غ چنا ن معا ملتمي می نما ید که حسب حال آنها ماشد

فَإِنْ تَوَكُّوا فَإِنَّ اللَّهُ پس اگر اعرا ض کردند دانا ست

#### بِالْمُفْسِدِ يُنَ اللهُ

به فساد کنند کا ن

تفسیر: اگر به دلایل قانعوبه مبا هله آما ده نمیشو ند معلو م است کــــه احقا تی حق را نمی خواهند واز د ل بصدق عقاید خویشن اطمینا نوو ثوق تدار ند ، و مطمع نظر آلها قلط اشاعت فتنه و فساداست آنهاخوب بدائند که مفسدا د از نظر خدابر کنار قمی باشند .

قُلْ يَاهُلُ الْكِتْبِ تَعَالُوا إلى اللمراونهشربك سازيم باوي چيزي دا و

بَعُضْنَا بَعُضَّا أَرْمَا بِمَّا يِّنْ ذُونِ اللَّهِ \*

خدا سوا ي يرورد كار ا ن بعضى از ما

تفسیر: چنانیکه پیشتر ذکر شد\_چو ن پیغمبر (ص) به و فد نجــــر ا ن گفت « اسلموا» مسلما ن شنو ید گفتند « اسلمنا» مسلما ن هستیم و معلو م شند آنها نیز چو ن مسلمانا ن مد عی اسلام بودند همچنین و قتی که به یمود ونصار ی دعو ت تو حید داده میشد می گفتند ما نیز خدا (ج) را به تو حید می شنا سیم بلکه ارباب مذاهب در هر ونگی که می باشند بلند تر رفتهاقرار می کنند که خدای بزرگ یکی است این آیت به آنطرف متو جه میگر داند که عقیدهٔ اساسی (یعنی خدا را بو حدانیت شنا ختن و خویشتنرا مسلما ن دانستن) میا ن ماو شما مشتر ك است و همین عقید . است كه ما و شمها

را متفق می گرداند به شرطیکه در آیند و حقایق آن به تصب و و و تحریف تبدیل نیابد زینها ر چنا نکه به زبا ن خو یشتن را مو حد و مسلم می خوانید از روی حقیقت در کر دارو پندار نیز خود را تنها بخدا ی واحد «لاشریك له ، بسپار یدو جدروی دیگری را مپرستید در صفات خاصه وی انباز مگیرید باپیرا ن و علما و فقرا و انبیاء چنا ن مکنید که خاصب شانسته حضر ت احدیت است . مثلا کسی را به خدا فر زند و نوا ده قراد دادن یابجای نصوص شر عیه تحلیل و تحریم دیگرا ن را مدار حل و حر مت اشیاء شنا ختن چنانکه از تفسیر آیه اتخذ وا احبار همو ر هبا نهم از بابا من دونالله ، برمی آید که تمام این امور با دعو ی اسلام و تو حید منا فسسی می باشد .

مُسْلِبُوْ نَ 🕀

تابع حكميم

تفسیو: شما دعوی اسلام و تو حیدرانمودید واز آن باز گشتیدما به فضل الهی (ج) برآن استواد یم که خود را محض بخدای یگا نه سپرده ایم وفر ما ن او را اطاعت داریم .

آ هُلُ الْكِتْبِ لِمَ تُحَاجُونَ اللهِ الْكُونَ الْمُونِ الْحُونَ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ اللهُ الْمُونِ اللهُ وَمَا الْمُؤْرِنَةُ اللهُ وَمِودَ اللهِ وَمُودَ اللهِ اللهُ اللهُ

وَالْا نَجِيْلُ إِلَّا مِنْ اَبَعُدِهُ \* أَفَلا و النبين عمر بعداد ابراميم آيا تَعُقِلُوْنَ ﴿ هَا نَتُمُ هَا كُنَّمُ هَا كُنَّمُ هَا كُلُوْ كُوْ عَاجَجْتُمُ نبيد نبد الله عليه عمدها عمده معاصمه عمدها

441

تفسیو:همچنانکه در دعوی اسلام و تو حید همه مشتر ك بودند در تعظیر و احترا م حضر ت ابرا هیم خلیل الله خویشتن را انباز قرار میدادند یهود و نصار ی هر کدام ادعا میکردند که ابراهیستم بدین مایعنی یهبود ی یا نصرا نی بود . معاذالله . این جوا ب دعوا ی آنها ست که تورا ت وانجیسل که یهود و نصار ی پیرو آن گفته میشو ند صد ها سال بعد از ابرا هیستم فرود آمده پس ابراهیم زاچگو نه یهود و نصرا نی توا ن گفت بلکه بایستن صورت که شما نصرانی و یهود یه موسی و عیسی (ع) را نیز مانند شما نمیتوان نصرانی و یهود گفت . اگر مقصد شما اینست که شریعست نیست ابراهیم باشریعت شما نزدیك تر است این دعوا ی شمانیز درست نیست شما این مسئله را از چه میدانید در کتب شما ذکر نشده خدا(ج) به شما خبر نداد ه و اثبا تی بر این مدعا ندارید . چیز ی راندانستن و بدان اصرا ر داشتن منتها ی بی خردیست .

اطلا عات جزیی که شما دربعضی چیز ها داشتید اگر چه ناقص وسرسریست مثلا د رواقعهٔ حضرت مسیح وبشارا ت بعثت پیغمبر آخر الز مان (ص)وغیره در آن منا ظره کردید اما چیزی وا که هیچ نمیدانید و شمهٔ از آن به شمسا نرسید ه آنرا به خدا (ج) حوا لت کنید تنها حضر ت او میداند که ابراهیم که بود و اکنو ن در دنیا مسلك کدام جماعت باوی نزدیك تر است.

ما كان إبر هيم يهودي ونه بود نه بود ابراهيم يهودي ونه بود نه بود نصرانيا ولايكن كان حنيفًا المسلمًا المسان و ليكن بود الإملام باطلة بيزاد عم بر داد

## وماكان مِن الْهُشْرِكِين الْمُشْرِكِين الْمُشْرِكِين

تفسير: حضرت ابراهيم (ع) خويشتن راحنيف و مسلم گفته است معنسسى حنيف آنست: كه ساير طرق باطله را فرو گذ اشته راه يكا نسخ حق ر ا اختيار نمايد مسلم آنست : كه تابع حكم الهي (ج) باشد اكنو ن نگسا و كنيد كيست امروز كه از همه كسسته و به طريق حق سيسر ى گشتسه خو يشتن را خالص به حضرت احد يت سپرد ه است هر كه چنين اسست بابراهيم (ع) بيشتر نزديك و شبيه است .

تنبیه :اینجا در کلمه دمسلماً و لازم نیست که از اسلام خاص شر یعست محمد یه مراد باشد بلکه اینجا مراد تسلیم و تفویض و فر مان بر د نست که دین همه پیغمبر ا نبود و ابراهیم (ع) این عنوا ن و لقب رابه کمسا ل خصو صبیت رو شن ساخته بود و اذقال له ربه اسلم قال اسلمت لرب العلمین (بقره رکوع۱۲) قصه زند کانی ابراهیم (ع)هر کلمه اس ثابت میگر دا ند که حضر ت وی سر ا پا مجسمه اسلام و تسلیم و رضا بود در واقعه ذبست اسمعیل (ع) جمله و فلما اسلما و تله للجبین ، اسلام ابرا هیم را بو ضو ح تام آشکار میگرداند صلی الله علی نبینا و علیه وبار ك وسلم .

## إِنَّ أَوُلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ

مر آئينه نزديك ترين مردم به ابراميم عما ني است ا تَبْعُوهُ و هُذَا النَّبِيُّ وَ الَّذِي يُنَ الْمُنُوا طُ

کهپیروی کردند اورا (در زمانه اش)واین پیغمبروکسانیکه ایمان آوردند باین پیغمبر تفسیر: حضرت قد یر متما ل بیا ن کرده که به ابراهیم تنها امت آن وقت مناسبت ز یاد داشت و در امم مابعد امت این پیغمبر (ع) این امت در عنوان وطریق با حضر ت ابراهیم (ع) بیشتر منا سبت دارد و حضر ت پیغمبسر خلقا و خلقاصورة وسیر ةبا ابراهیم (ع) بیشتر شبیه وبر وفق دعای او معبوث شده است چنانکه در سورهٔ بقره گذشت و ربنا وابعث فیهم رسولا منهم یتلو اعلیهم آیاتك الایه از این جاست که پادشا ه نصرا نسی حبشه و نجاشی، مهاجرا ن اسلام را حزب ابراهیم (ع) می گفت و شا یسد بدین مناسبت است که در درود شریف کما صلیت علی ابراهیم میگو یند یعنی درود بغرست بنو عی که به ابراهیم (ع) وآل و ی فرستا ده بسسود ی

در جامع تر مذی حدیث حضر ت پیغمبر (ص) است و انالکل نبی ولاة مین النبیین و ان و لیی ابی و خلیل ربی ، تفصیل این مضمو ن انشاء الله تعالی آینده در کدام سور هبیان میشود .

## وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِيْنَ ۞

مو منان است

تفسیر: شخصی برای حقانیت طریق خود محض از مشا بهت و موا فقیت دیگری آنو قت دلیل بگیرد که بر خود او و حی نیامد مباشد پسس خدا گار ساز مسلمانا ن است که اینها مستقیماً پیرو حکم او می باشند.

گر خویشتن را و نمی دانند تفسیر: خداوند (ج) پیشتر گفت(والله ولی المو منین) اینجا میکو ید تسا آنکا ه که خدا (ج) دوست مو منا ن است چگو نه فریب شما برآنها کار گر شده میتواند بعضی از اهل کتاب می خواهند چنانکه خود گمرا هنسسه مسلمانا ن رانیز از طریق حق منحر ف گردانند اما مسلمانا ن دزدام آنها نمی افتند البته اینها برو ۱۰ ل گمراهی خویشس می فزایند زیا ن این مساعی اغوا کنند ه به خود شا ن باز میگردد اما بالفمل نمیدا نند .

بَ أَهُلُ الْكِتْبِ لِمَ تَكُفُّرُ وْنَ الْكِتْبِ الْكِرِ الْكُوْرُ وْنَ الْكِرْ الْكِرْ الْكِرْ الْكِرْ الْكِر إِالْيَاتِ اللّٰمِ وَ أَنْتُمْ تَشْهَدُونَ وَ وَالْتُمْ تَشْهَدُونَ وَ الْكِرِ اللّٰمِ وَ الْمُنْ الله و شا ستريد

تفسیر: شما که خود به تورات وامثالآن قایلید در تورات نسبت بسسه حضرت پیغمبر (ص) و قرآن کریم بشارا تی موجود است دلها ی شما آن را میداند و در خلو تهم آنرا اعتراف می کنید چرا به قرآنآشکادا ایمان نمی آزید و به نبوت و صداقت حضرت خاتم انبیاء اقرار نمی کنید آگاه باشید هر که از قرآن انکار میورزد در حقیقت از تمام کتب سابقه آسمانی انکار ورزید و است .

بِآهُلَ الْكِتْبِ لِمَ تَلْبِسُوْنَ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُقَّ الْحُلَقُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ الْحُلَقُ الْحُلِقُ الْحُلَقُ الْحُلِقُ الْحُلَقُ الْحُلِقُ الْحُلَقُ الْحُلَقُ الْحُلَقُ الْحُلَقُ الْحُلِقُ الْحُلَقُ الْحُلَقُ الْحُلَقُ الْحُلَقُ الْحُلِقُ الْحُلَقُ الْحُلِقُ الْحُلِقُ الْحُلْمُ الْحُلِقُ الْحُلْمُ الْحُلِقُ الْحُلْمُ

شما ميدانيا

تفسیو :برای اغراض این جها نبعضی احک<sup>ا</sup>م تورات رابه کلی ملغی و در بعضی آیات تحریف لفظی و در بعضی آیات تحریف لفظی و در قسمتی تبدیل معنوی وارد کرده بودند دو قسمتی را پنها ن میداشتند و نمی گه اشتند دیگرا ن برآن اطلاع یابند چون بشارات حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم.

وَقَالَتُ ظَائِفَةٌ مِّنَ اَهُلِ الْكَتْبِ

وَ مَهْنَدُ اللّهِ عَلَى الْكُونُ اللهِ عَلَى الْكَتْبِ
الْمِنُوا بِاللّهِ فَي الْمُزلَ عَلَى اللّهِ يَنَ
المِنُوا وَجُهَ النّهَارِ وَا كَفُرُوْ الْحِرَةُ
الْمَنُوا وَجُهَ النّهَارِ وَا كَفُرُوْ الْحِرَةُ
مومنان الول الذا والمُعَارِ وَالْحَقُرُوْ الْحِرَةُ
مومنان الول الذا ومنعرشوية آخرود

## عَلَّهُمْ يَرْجِعُوْنَ اللهُ

باز کردند

شاید ایشا ن

تفسیو: دراین آیا ت دسیسه کا ری و خیانتاهل کتا ب مذ کورمیگر دد از حمله این بود که عد ۱۵ آنهامی خواستند صبح خود را مسلما ن جلوه دهند وبا مسلمانا ن نماز بخوا نند و شام از دین اسلام باز گردند وبگو یند ما از علمای بزرگ خود تحقیق کردیم پیغمبر ی که به بعثت وی بشا ر ت داد ه شده این شخص نیستوبه تجربهٔ ما ثابت شده که حالات وی ما نند اهسل حق نمی باشد \_ تا در نتیجه مسلمانا ن ضعیف الاراد ه در اعمال ما بنگر نه واز اسلام بگردند و چنا ن پندارند که البته در دین اسلام عیبونقص موجود بود که این مرد م در آن داخل شدند واز آن باز گشتند و نیز چو ن در میان جملای عرب دانش و فضیلت اهل کتا ب مشهور است این عقید ه شایسم میشود که اگر دین جدید حق می بود این علماء به تردید آن بر نمیخاستند واز دیگران پیشتر آنرا می پذیر فتند.

#### وَلا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ '

تصدیق مکنید مگر کسی را که پیرو ی کند دینشما را تفسیو: یهود ی که نزد مسلمانا ن میرودوبه نفاق اظهار اسلام مینما یست مسلما ن حقیقی نمی باشد بداند که براستی مسلما ن نشد ه مثل سابست یهود است به سخنا ن کسی از ته دل گوش می نهد که بدین وی تابع وبه اتباع شریعت موسو ی مد عی باشد ، بعضی در مفهو م آیه «ولاتو منوا الا لمن تبع دینکم» گفته اند یعنی شماکه بظا هر ایمان می آریدو خصود ر امسلما نمیگو ئید محض برای کسانیست که بدین شما رفتار می کننسسه یعنی از این تدبیر مطلو ب شما محافظت همدینا ن تانست که مسلمان شده اند باین تدبیر باز گردند.

#### قُلُ إِنَّ الْهُدَى مُدَى اللَّهِ لا

كه الله هدايت داد ه

بگو هر آئینه هدایت همان است

تفسیو: هدایت به بخشا یشن خدا(ج) میسر میگردد ... در دل هر که فروغ هدایت البی (ج) می تابد به مکر وفریب شما گمراه نمیشود .

ان يُؤْتِي آحَدٌ مِثْلَ مَا أَوْتِيتُمُ

این همه چیز برا ی آنست که چگو نه دادهشده دیگری را مانند آنچهداده شدهبشما

أُويْحَا جُوْكُمْ عِنْدَرَبِكُمْ

یا چگو نه غالب شو ند بر شما

یرورد گار تا ن تفسیر: این همه خد عه و تدبیر باینشد ت و حد ت محض به مقتضا ی حسد به عمل می آید که اینگو نه شریعت ونبو ت ورسالتکه قبلابه شما دادهشده بود بدیگران چرا داده شود یا در جدو جهه مذهبی دیگرا ن چکو نه برشما فیروز ی وسبقت یابند و شما را بحضور خدا (ج) ملز م قرار دهند ــ یهود شایع می کردند که در دنیا علم شرایع فقط بما منحصر است تو را ت بما فرود آمد ه و مانند مو سى پيغمبر او لوالعزم از ميا ن ما مبعوث كرديده اميان عرب را به علم و قضیلت چه نسبت است اما غافل از اینکه پیشینه گویسی عظیم الشا ن سفر استثناء تورا ت مخا لف حقیقت نمی شد ـ در آ نبیا ن شده بود که خدا (ج) از میاناخوان بنی اسرائیل (یعنی) بنی اسمعیل کسی را مبعوث میگرداند که مثل موسی دارا ی شریعت مستقل باشد و کسلام خویشس (قرآن) را بد هان او القاء میکند (انا ارسلنا الیکم رسو الشاحداعلیکم كما الرسلنا الى قر عو ن رسولا) (مز مل ركوع۱) چنانكه اين دو لت تصيب بنی اسمعیل شد و آنها در صحنهٔ علم و فضل ــ در حجت و بر حـــا ن در مجا هدا تتمذهبی سنه تنها از بنی اسرائیل بل از تمام ملل جهان کسوی سبقت ربودند و الحمد لله على ذلك .

(تنبیه): این آیت بانواعمختلف تفسیر شده اما ما همان نوع را اختیا ر نموديم كه الفاظ مترجم محقق قد س الله رو حه بدان اشار و مي نمايد .

قُلُ إِنَّ الْفَضَلَ بِيدِ اللَّهِ \* يُؤُ تِيُ به يد 🝝 مَنْ يَشَا ءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ الله يْكُخْتُكُ مِنْ يَشَاءً وَاللَّهُ خاص میگر داند به مهربانی خود هرکرا خواهد

#### ذُ و الْفُضُلِ الْعَظِيْمِ ♥

عظيم است

فضل دارا ی

تفسیو: گنجهای الهی (ج) را زیا ن نیست ذات یکانهٔ او میداند که کرامت نصيب كيست نبوت ، شريعت ، إيمان، اسلام وتقسيم هركو نه فضا يــل وکمالات ما دی و معنو ی خاص در قدر ت اوست هرو قت بهر که هر چــه شايسته باشد ببخشا يد (الله اعلم حيث يجعل رسالته) ( انعام ركو ع١٥)

وَّمِنُ أَ هُلِ الْكِتْبِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ که اگر امانت نهینزدو ی ادا میکند آنرا انبار ما ل بِدِينًا رِ لاَ يُؤَدِّهَ إِلَيْكَ

> يك دينا ر زر که ان امانت نهی نزد و ی الا مَاكُ مُتَ عَلَيْهِ قَا يُمَّا ا

> > ایستا ده برو ي مكر

تفسیر: در سلسلهٔ خیانت و نفا ق مذهبی اهل کتا ب خیانت دنبا یی مذکور شد که به وسیلهٔ آن این امر واضح میشود که کسی که نیتشس برای پول اندك فاسد میشودو از أمانت میگذرد چكو نه ازو ی توقع باید داشت که در امور دین امین ثابت شود در میان اینها بسا کسانند که اگر یك دینار هــم نزد شبا ن امانت گذ اشته شود ما دا می که کسی به تقاضابرسرو ی نایستد وتعقیب نکند اماً نت را ادا نمی کند وانکار می ورزد اما دراین شك نیست که همهچنین نمی باشند کسا نی نیز وجود دارند که اگر آنبار طلا نزدشان بودیعه گذ اشته شود بقدر یك ذره در آن خیانت روا نمیدارند همین مرد م نیك معا مله و امینند که از یهود یت بیزار شده روز بروز درجرگهٔمسلمانا ن داخل میشو ند مانند حضر ت عبدالله ابن سلام و امثال اور ضى الله عنهم

بازادا نميكند آنرا

در (گرفتن حق) امیا ن هیچ راه (گناه)

تفسیر: برای تصر ف حق دیگرا ناین مسئله را از خود وضع کرده انسب مال عر بهای امی که بیرو دین ما نمی باشند بهر نوعی بدست آید خورد ن آن جایز است ، در امانت کسانیکه پیرو دین دیگراند خیا نت گنا هی ندارد مخصو صا عر بها یبکه دین پدرا ن خودرا گذاشته مسلمان شده اندخداوند مال آنها را بر ما حلال گردانیده ،

رَ يَعْنُولُوْنَ عَلَى اللهِ الْكَادِبُ وَ عَمْمُ يَعْلَمُوْنَ ﴿

وايشا ن ميدانند .

تفسیو: اینها عمدآسخنان درو غرا به خدا (ج) منسو ب میدا رند و رنسه خدا (چ) گا هی اجاز ه نداده که در امانت کسی خیانت بعمل آید یکسسی از مسایل فقه اسلام است که در امانت هیچکسس خیانت جایز نیست چسه مسلمان باشد و چه کافر.

بلی من آو فی بعهد و و انقی جرانی (آدی) مر تعوفاتند به پیمان خود و پر میز محادی نما ید

(پس) هر آئینه الله دو ست میدارد پرهیز گاداندا

تفسیر: چگو نه در خیانت و عهد شکنی گناه نباشد در حالیکه قانـــو ن عهو می خداست هر که با خدا(ج) وبندگان و ی عهد جایز می بندد و آنـرا به انجام میرسا ند واز خدا میترسدوبه طریق تقو ی و پر میز گاری سپری میشود یعنی از خیالات فاسد ، اعمال مذ موم واخلاق رذیله بپر هیـــز د خدا و ی را دوست میدارد خدا د در این داخل است .

اِنَّ الَّذِيْنَ يَشُتَرُونَ بِعَهُدِ اللَّهُوَ مرانيه سانيه مرانيه به يبان الله و 1:1:1: من شَنَّا قَلْلُلا

سو گند های خود بها ی اند لا را

تفسیر: آنانکه برای متاع قلیل دنیا سو گند های با همی خویش و عهد خدا (ج) را می شکنند ، در معاملات داستگا ر و در قرار ی که با خدا (ج) بسته بودند استوار نمی ماندند بلکه بحرص مال و جاه احکام شرع دا تبدیل و کتب سماو ی را تحریف می گردند عاقبت آن ها بعدآذکر میشو د حضرت شاه مینگارد این او صاف در یهود موجود بود که خدا (ج)از آنا ن اقرار گرفته وسو گند داده بود که پیغمبر آن وی را یار ی دهند امایهودبرای دنیا از آن اعراض کردند و هرکه برای تحصیل مال دنیا بدروغ سو گندکند حال افر نیز چنین است .

اول عِلى الله خلاق لهم في الله خرة ان مرو، نيست ميه بهر، ايشاه دا ده آخرت في لا يُنظرُ إلكيهم ولا ينظرُ إلكيهم ولا ينظرُ إلكيهم ولا ينظرُ إلكيهم به نه نعاه ميعند سومايشان يوم القيمة ولا يزكيهم وله يكهم ونه بالاميم داند ايشان داو مرايشان داست دونه بالاميم داند ايشان داو مرايشان داست عَذَا بُ اللهم الله ويعم داند ايشان داو مرايشان داست

عدا ب درد ناك

تفسیر: در سورهٔ بقره رکوع۲۱ نیز چنین مضمو نی گذشته فوا نـــد آن مطالعه شود .

Marie de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya de l

وإن منهم لفريقًا يتلون السنتهم وران منهم لفريقًا يتلون السنتهم ورم المنه الذايشان عروم مستند كه مريبا نند دبانهاي خويشرا بإلكتب لتحسبوه من الكتب به خواند نا كتاب الت تابداو ما موري الكتب و يقولون هو ما هو من الكتب و يقولون هو ما و تناب الله الله نيست آن ال

مِنُ عِنْدِاللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَ

جانب الله است و نیست آن از جانب الله است یعنی در کتاب تفسیر: این جاحال تحریف اهل کتا ببیان شده است یعنی در کتاب آسمانی از خود چیز های افزود مو کاسته اند وآنرا به چنان انداز وطرزی میخوانند که شنوندهٔ ناواقف دردام فریب افتد و پندارد که عبارت کتاب آسمانیست باین قدر نیزاکتفا نمی ورزند و دعوی می کنند که این ها را خدا (ج) فرستاده حال آنکه در کتا ب الهی چنین مضمو ن موجود نیست واز طرف خدا (ج) فرود نیا مده بلکه خود این کتا ب «تحریف شده » نیز بسه حیث مجموعی و هیئت تر کیبی کتا ب خدا گفته نمی شود چه در آن انواع تصرف و ساختکاری بعمل آمده در نسخ موجود ه انجیل اختلاف زیاد به نظر میرسد و بعض چیز های در آن درج شده که هرگز نسبت آن جا نب خدا (ج) شده نمی توا ند در روح المعانی تفصیلا تی در این باره مو جود است و علمای ما بائبات تحریف مباحث مفصل دارند جز اهم الله احسن الجزاء .

تفسيم: هنوز وفد نجران موجود بود بعضى از يهود ونصارى گفتند اى محمد ! اگر می خواهی ترا چنا ن بپرستیم که نصار ی مریم را حضـــــر ت يبغمنبر (ص) گفت العياذ بالله كه من جز خداي واحد يكا نه را معبود قــرار دهم و یا دیگرا ن را باین امر دعو ت دهم خدا(ج) مرا برای این کار مبعوث نگر دانیده ـ این آیه در این باره فرود آمد یعنی هر کرا خدا(ج) کتــا ب و حکمت و نیروی فیصله بخشید و به مقام جلیل نبو ت فایز گردانید بسرای آنست که پیغا م خدا (ج)را بدرستی و راستی ابلاغ کند و مرد م را بسه بندگی وو فا متو جه گرداند نه اینکه هردمرا از عبادت الهی (ج) باز آر د وبندهٔ خویشس یابندهٔ مخلو ق دیگر ی گر داند از این کار چنین بر می آیدکه کو یا کسی را که خدای پا ك شایسته مقا می گردانید موی در حقیقت سزاوار آن نبوده است حکو مات دنیا که شخصی را به ماموریتی موظف می کند قبلا دو مسئله را درنظر میگیرد او ل برای فهمیدن خط مشی حکومت وانجا م وظایف خویشن استعداد و لیاقت داشته باشد . دوم تاکدام انداز ممیتواند او امر حکو مت راتعمیل نماید و رعا یا را به جاده و فا استوار دارد ـ هیچ پادشنا ه یا دارا لشنور ی کسی را به نیا بت سلطنت وسفار ت نعی گمارد که کو چکترین اشتبا ه رود که وی بر خلاف حکو مت شورشی بر پا میدارد یا از او امر وطرز عمل حکو مت انجرا ف می ورزد ممکن حکومت های اینجمهان بار گاه احد یت ازین امر منزه است بهر که علموی رسید که ازوفاواطا عتش تحاوز نمی نماید محال است که بقدر پر کا هی مخالفعلم کا مل و ی پدید حقیقت باشد از این جا مسئله عصمت انبیاء ظا هر میگردد چنانکه ابوحیان در كتا ب خود « البحر المحيط »ومولانا قاسم العلو م والخيرا تدر تصا نيف معصو مند یسس ممکن نیمست که از خدا(ج) بغاو ت نمایند یا کسی را بـــه حضرت وی انباز قرار دهند در این آیه برنصار ی که دعوی می کردند

ابنیت و الو هیت را حود مسیح بما تعلیم داده بردید و به مسلمه نانی که به حضرت پیغمبر (ص) گفته بودند اگر بتو در عوض سلام سجد ه نماییسم جه حرج است پند و به اصل کتا ب تعریض شد که رهبا نان واحبار خود را به مقام الو هیت می شناختند (العیاذبالله) .

وَلَكِنَ بِمَا كُنْتُمُ وَلَوْ ارْبّانِيْنَ بِمَا كُنْتُمُ وَلَيْنَ بِمَا كُنْتُمُ وَلَيْنَ اللّه اللّه الله الله الله الله عليه عمل) بهسبب آنكه

تُعَلِّمُونَ الْكِتْبُ وَبِهَا كُنْتُمُ

کتا ب را

بسبب آنک

تعلیم میدادید شما کُک رُ سُو کُ ﴿

درس میدا دید

تفسیر: در رموضع القرآن است هر کرا خدا(ج) به نبوت سر نرازی بخشید ووی مرد م را از ظلمات کفر وشرك بر آورده در محیط مسلما نی دا خسل گرداند چگو نه بوی تعلیم کفر می دهد – ای اهل کتا ب! البته شمسا را میگو ید دربین شما دیانتی که قبلا موجودبود و قرائت و تدریسی کتابوجود داشت اکنو ن در میان شما با قی نمانده به صحبت من دو باز مبه تحصیل آن کمالات بپر دازید عالم – حکیم – فقیه اعار ف المدبر امتقی وخداپرست کامل شو ید دراین عصر این نعمت به فیض درس و تدریسی تعلمو تعلیم قرآن بدست می آید .

وَلا يُأْمُرُكُمُ أَنُ تَتَخِذُ وِاللَّهَ لَا يَكُمُ

بگیر ید

نه امر می کند شیما را که

وَ النَّبِينَ آرُبَا بًا '

پرورد گار ها

و پیغمبرا ن را

فرشتگا ن

تفسیو: چنانکه نصاری مسیح (روح القد س)راوبعضی از یهود عزیر ر ا وبعضی از مشرکین فرشتگان را به ربو بیت اتخاذ کردند ـجائیکه فر شتگان وپیغمبران بخدایی شریك شده نتوانند چه رسد به بتهـای سنگی و صلیب های چو بی .

آية مُركم بالكفر بعد المدود المعاده بعد المعاده بعد المعاده بعد المعاده بعد المعاده المعاده المعادة المعادة

تفسید: نخست که شدند که مد د د د

تفسیو: نخست کو شیدند که مرد م را ربانی (با خدا عالم ـ عا مل) گردانند ومسلم موحد سازند چون مردم پذیـرفتند پس آنان را چگـونه جانب شـــرك و کفر می برند و رنج خویش را به باد مــی دهند ایــن امر در فهم نمی گنجد

المَّا قُرْرُ تُمُوادَ عَلَى ذَا لِكُمْ اللَّهِ اللَّهُ الْ

يعنى گفتند اقرار كرديم

هسیو :هرکز پیغمبر ی نمیتوا ندعباد ت خویشن را به مرد مبیا موزد که تعلیم بند کی خاص برای خدا ی واحد بی همتا ست پیغمبرا ن البتـــه مستحقند که مرد م به آنها ایمان آدرند و اقوا ل شان رابیذیر ندوبه آنها هرگونه یاری دهندنه تنها از عوام ، خدا (ج)از پیغمبرا ن خو یش نیز عهد استوار کر فته که هر گاه پسس از شماییغمبر ی دیگر آید وی یقیناً به تعصیل یا اجمال به پیغمبران وکتب آسمانی تصدیقخواهد کردزینها ر بيغمبر نخستين اكر ز مانة مابعد را ادراا ك كند خودش برصداقت پيغمبر ما بعد ایمان آرد و اورا نصرت دهد والاامت خویشس را کا مسلا هدایتو تاکید کند که بر پیغمبر مابعد ایمان آرند ونصرتشردهند این و صیصت نیز به منز لت امداد است ، ازین قاعد ، عمو میه آشکارامیگردد که دربارهٔ ايمان به خاتم الانبياء محمد رسول الله (ص) وامداد بوى بلا استثنسا ا ز تمام پیغمبرا ن عهد کر فته شده و آنها از امم خود درین بازه اقرار گرفته امد زیرامجمع الکما لات و جود حضر ت وی بود (ص)، که در عالم غیـــب از همه پیشتر و در عالم شهاد ت ازسایر انبیاء بعد تر جلوه افروز میشد وپسس از و ی هیچ پیغمبر ی مبعوث نمیگردید وذات فرخندهٔ حضر ت وی برحقا نيت تمام ييغمبرا ن سابق وهمه كتب آسماني خاتم تصد يــق مى نهاد چنانكه از حضرتعلى كرم اللهوجهه وابن عباس (رض)و غيره منقول است که بن عهد از انبیاء گرفته شده وخود حضر ت پیغمبر نیز فر مود ه استاگر اکِنون مو سی(ع) زنده میبود جز متابعت من چارهٔ نداشت وكفت هنگا مي كه عيسى (ع) فرود آيد بر طبق احكا م كتا ب الله(قرآ ن) وسنت پیغمبر شما فیصله می نماید در محشر سبقت وی به شفا عـــت کبری ، فرا هم آمد ن پیغمبرا ن درسا یه لوا ی او در شب معراج ، اما مت وى همه ييغمبرا ن را به بيت المقد س از آثار سياد ت عمو مي وامامت عظمى حضرت اوست اللهم صلى على سيد نا محمد و على آل سيد نا محمد وبار ك وسلم .

قَالَ فَاشْهَدُ وَا وَ أَنَا مَعَكُمْ مُ

مِّنَ الشَّهِدِ يُنَ ۞

تفسیو: اینالفاظ خاص برای تاکید و اهتمام عهد است زیرا هر عهد نا مـــه که بر گواهی خدا و پیغمبر آن وی مسجل باشد از آن استوار تر دستا ویزی ىدسىت نىاىد .

فَهُنْ تُولِي بَعُدَ ذَٰ لِكَ فَأُولِ عَكَ لَا يسآن گرو ه از این هُمُ الْفُسِقُونَ ۞

ایشانند بیرون رفتگان از دایره فر مان

گرفته اند در این دنیا هر که اعراض نماید بدون شبهه بسیار بد عهــــد ونافر مان است. در انجیل در آیهٔ ۲۱باب سوم اعمال رسیــل مذ کــور انست و ضرور بقای آسمیا ن تیا آنگاه است که همه اشیا ٹیکیے حدا(ج) بز بسا ن پیغمبران باك خویشس از ابتدا بیان كرده به حا لت خود باز آیند زیرا حضّرت موسی (ع)بهآبا واجداد ماگفت که خدا یسمی کسمه خدای شماست میان برادرا ن شما مانند من پیغمبری خوا هد فرستــا د آنچه وی گوید همه را بشنو یده.

أَ فَغَيْرَ كِينِ اللَّهِ يَبُغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ خدامی طلبند دین دیکر را و مر خدارا فرمان بر دار است مَنْ فِي السَّلَّوْتِ وَالْأَرْضِ أسها نها طَهُ عَا وَ كُرُ هًا بخو شی و ناچاری

تفسیر: همیشه دین خدا(ج) اسلام استو معنای آن اطاعت حکم میبا شد مقصد هر حکم الهی (ج) که به وساطت پیغمبر راستگو و راستکار بشمسا برسد در مقابل آن گردنبنهید اکنون دین خدا(ج)آن احکام و هدایا تی است که سر دار مرسلانو خاتم پیغمبران (ص) ابلاغ می نماید آنرا گذ اشتسسه نجات و رستگاری خویش را در کدام راه می جویند کسانیکه دین خدا را می گذارند آگاه باشند که نجات ابدی وفلاح حقیقی در هیچ جا بد سست شان نمی آید شایسته نیست که انسا ن بخواهش و شوقخویش فرما ن آنذاتی را نبرد که تمام اشیای ذمین وآسمان تحت حکم تکوینی ویسست چه این حکم تکوینی بروفق ارادهو خو شی باشد چون اطاعت ملا یسسك و بندگان مطیع او وچه به مجبوری و ناچاری چنانکه هر ذر قاین جهسان در حوادث و آثاری که ظهور وو قوع آن بدون اراده و مشیت مخلوق صور تمی گیرد تابع اراده و مشیت حضرت باری تعالی است .

#### وَّ إِلَيْهِ يُرُ جَعُوْ نَ ⊕

بسوی او باز کردانیده میشو ند

قُلُ ا مُنَّا بِاللّٰهِ وَ مَا انْولَ عَلَيْنَا بِعُوالِمِلْ وَ وَ اللّٰهِ وَلِمَا اللّٰهِ وَلِمَا وَ وَمَا الْوَلِمِيمَ وَالسّلْمِعِيلُ وَمَا انْولُ عَلَى إِبْرُ هِيمَ وَالسّلْمِعِيلُ وَمَا انْولُ عَلَى إِبْرُ هِيمَ وَالسّلْمِعِيلُ وَ انجه ورستاده شده بر ابراميم و اسمعیل و اسمعیل و استخق و یکفُون و الکستاط و استخق و یکفُون و الکستاط و ما استقال و عیسی و عیسی و عیسی دا و میسی دا

وَ النَّدِيُّوْنَ مِن لَّ بِهِمْ لَا نُفَرِّ قُ بَيْن و يغمبراندا اذ جانب پرورد کار شان فرق نبی کنیم میا د اَ حَدِ مِّنْهُمْ لَوْ نَحْنُ لَكُ مُسْلِمُوْنَ ﴿

یکی از ایشان و ما او دا فر مان بریم تفسیر: هر چه و در هر وقتی که فرود آمده و به هر پیغمبر ی کسه داد ه شده همه را بلا تفریق راست وحق می شنا سیم . این روش مسلملل نا مطیع نیست که از انبیای الهی(ج) بر خی رابپذیرد وبر خی را انکلسل کند گویا. در آخر به ذکر «نحنله مسلمون» حقیقت اسللم را نما یسلما نا کرد و تنبیه فر مود که اسلام تکذیب پیغمبرا ن حقیقی و کتب آسما نسی دا جایز نمی شمارد در اسلام چنانکه انکار قرآن و پیغمبر عر بی کفر اسلم به انکار هریك انبیاء و کتب سماوی نیز انسا ن کافر میشود واقعاً شایان به انکار هریك انبیاء و کتب سابقه را تصد یق کنسه واقو، می را که بر آن هانذیر وها دی محلی فرود می آمد راهی نماید که تحت بزرگترین رایت جا معیت کبری جمم شده بیك راه روان شوند .

تنبیه: نظیر این آیت در آخر پاره «الم» ذکر شده مطالعه شود .

و من يَّبْتَغِ غَيْرًا لَا سُلام دِينًا فَكَنْ و مرعه طلب عند غير اسلام دين ديمورابس موسور

يُّقْبَلُ مِنْهُ \*

#### قبول کرده نمیشود ازوی

تفسیر: هر گاه د اسلام، دین خدا (ج)بصورت اکمل وارد گردید پسسس هیچ دین دروغ و نا مکمل را نمی توان پذیرفت بعد از طلسوع خور شید جها نتاب چراغ سفالین رابر افرو ختن یافروغ ستسار ه و لمعه بسرق را جستن امری بس بیهود ه و دور از دانش است دور ه هدایت پیغمبر ا ن محلی سپری شده اکنون شایستهٔ اقتباس خاص هدایت و نبسو ت آخرین وعالمگیر محمد یست صلی الله علیه وسلم که گنجینهٔ انوار السهسی (ج) می باشد و تمام رو شنی ها درآن مدغم است.

فانـــــــك شمس و الملوك كـــوا كــب اذا ظلمـــت لم يبد منهن كو كب «توآفتابي و شاهان ستاره كان باشيند تو چون طلوع كني رونق ستار منهاند»

## وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِنَ النَّخِيرِيْنَ ۞

العمران

و اوست در آخرت از گوان کاران تفسیو: از ثواب و کا مرانی بطور قطعی محروم است ازین بیشتر جسسه خسارتی باشد سر مایه را بر باد داد وفطرت صحیخی را که خسسدا (ج) برآنش آفرید و بود به سوء اختیار و رفتا ربد ضایع کردانید .

كَيْفَ يَهْدِبِى اللّٰهُ قَوْمًا كَفُرُ وَ ابْعُلَ جَونه راء كافر شد ند بس ا ذ جونه راء كافر شد ند بس ا ذ إيمانِهِمْ وَشَهِلُ وَ النَّالرّ سُولَ كَنَّ الرّ سُولَ كَنَّ الرّسان است است ابعان شا ن عوا مس دادند كه هر آئينه بيغبر داست است و الله شا ن يَا مَهُمُ الْمُدِيدِينَ عُولَ اللّٰهُ لَا يَهُدِي وَ الله دو شن و الله داه نعى نهايد

## الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ ۞

کروه ستمگارا ن را

تفسیم: بعد از وضوح حق کسانیکه خویشس را به تفافسسل انگنسه ه کفس اختیار کردند بدل یقین دارند وباچشم هی بینند ، در مجالسس خصو صسی بصدق رسالت وی معترفند و باو جود این همه دلایل رو شن صدا قست و حقانیت و علامات واضع وبشارات آشکارا که به آنهسسا رسید ه آنا ن را کبر و حسد از قبول اسلام وگذ اشتن کفر و عدوان باز می دارد چنا نکسه یهود و نصاری را حال چنین بود به این گو نه معاندان که چنین لجسسا ج وضدیت دارند چه توقع میشود که خدا(ج) آنها را به راه فلاحو خوشنود ی خواهد برد و یاراه حصول جنت را به آنان عطا خواهد کرد عادت الله چنین

نیست که این ستمگرا ن متعصب بی انصاف را راهی نماید که ما یـــــهٔ کا مرانی باشد احوال این تیره بختان را ازین قیاس باید کرد که تا چــه درجه از معر فت قلبی ویقین گذشته اند باآنکه یك بار مسلمان شده بودند باغواء شیطان واغراض دنیا از راه حق بر گشتند آنا ن از کسا نی کــه سابة ذکر شدند نیز بیشتر کجرو و بیحیا واقع شده اند ازین جهــــت بیشسر مستحق لعنت و عقو بت خواهند شد .

تفسیر: خدا(ج) وفرشتگان و مسلمانا نبلکه همه کس بر آنها لعنــــت می فرستد حتی خود آنها نیز بر خویشن لعنت میگویند ــ هنگا میکـــــه میگویند بر ستمگارا ن و درو غگو یا ن لعنت خدا باد گو یا نمیدانند که برخود آنها لعنت می شود .

خٰلِدِ ینَ فِیْهَا ۚ

جاویدان باشند در آن

تفسير: اثر اين لمنت جاويد ميماند دردنيا تهديد ودرآخرت ضر بت السميري

لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ تعديد عرده نيشود اذايشان عداب ونه ايشان يُنْظُرُونَ ﴿

مهلت داده می شو ند

تفسیر: هیچگاه تخفیف شد ت عذاب را حسن نمی کنند و نه اند ك وقتسی عذاب ملتوی میشود که آنها آسایشی کنند .

# الله الذين تَا بُوُا مِن 'بَعْدِ ذَلِكَ مَا بُوُا مِن 'بَعْدِ ذَلِكَ مِن اللهِ عَلَمِ ذَلِكَ مِن اللهِ اللهُ اللهِ الله

## وَ ٱصلَحُوا تُنْ فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١

و نیکو کاری نمود ند پس هر آئینه الله آمر زنده مهربا نست تفسیر: هیچ پادشا می چنین مجرم بی حیا و باغی شدید را نمی بخشسسه اما این بار کاهخدای غفوز ورحیم است هر که باو جود چنین جرایم سنگیسن و بغاوت باز گردد و پشیمان شود واز خلوص دل توبه نماید ورفتار نیسك اختیار کند تمام جرایم وی یکبار ه بخشید ه میشود . اللهم اغفر ذنو بسمی فانك غفور رحیم .

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعُنَ إِينَا نِهِمَ مرانيه سانيه علاشد بداد الماد خويس شُمَّ ازْ دَ اكْوُا كُفُرًّ اللَّنْ تُقْبَلَ

باز زیاده عردند در عفر هرمز قبول عرد و نشود و توریخ و اول عِلْک هُمُ الضّالِون و اول عِلْک هُمُ الضّالِون و اول عِلْک هُمُ الضّالِون و الْمُونَ اللَّهُ الْمُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تو به ایشان و آن گروه ایشا نند گمراهان تفسیر: کسانیکه بعد از قبول حقدیده ودانسته منکر شدند و تسسا د م واپسین در انکار خویشس مداومت کردند از کفر باز نگشتند و عسدا و ت حق واهل حق را ترك نگفتند بلکه باحق پرستان بحث و مناظسر ه و جنگ و جدال کردند چون هنگام مرگ آید و فرشتگان به نزع روح آنان مصرو ف شوند آنگاه تو به را تصور کنند ویابنا بر مصلحت ظا هری الفاظ رسمسی توبه را ادانمایند \_ و بکفر خویشس استوار مانده تنها از اعما لسسی تو بسه

کنند که بزعم خویش آنرا گناه می پنداشتند ازین توبه هیچ مفا دی حاصل نمیشود د ربارگاه رب العزت قبول چنین تو به را امید نبرند بایسن مردم توبه قابل قبو ل نصیب نمیشود اینها همیشه در واد ی های کمرا هسسی سرگردان می باشند .

اِنَّ الَّذِ يَنَ كَفُرُوا وَ مَا تُوَا وَهُمْ مَا تُواوَهُمْ مَرائِنِهُ سَانِيهِ عَالِمَ مُدند و مردند درحائيه ايشان الحَلِي هِمُ اللَّهُ فَالَنُ يُتُفَالُ مِنْ اَحَلِي هِمْ اللَّهُ فَالَّنَ يُتُفَالُ مِنْ اَحَلِي هِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مِنْ اَحَلِي هِمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُولُولُ عَلَى اللْهُ عَلَ

تفسیو: آنجا مانند حکو مت های اینجهان نیست که از رشوت سیسم وزر کاری پیشس برود آنجا تنها دولت ایمان به کار می آید بالفر ض کا فسران را چندان انبار زر باشد که پهنای جهان را پرکند و همه راخیرا ت نمایسد در پیشگاه الهی (ج) بقدر یك ذره ارزش ندارد و در آخرت به کار نمی آیسد روح عمل ایمانست کاری که از روح ایمان تهی باشد عمل مرد ه است و درحیات ابدی از آن استفاده نمیشود.

تفسيو: بالفرض كافر در آنجادارا ى اين قدر مال باشد و تمام اين مسال را به خواهش خود بصورت فد يه تقديم كند وبكويد اين را بكير و مسرا بكذار امورد قبو ل واقع نميشبود و جز اينكه خود تقديم كندكسسى از وى دراين باره پرساني هم نميكند جاى ديگر فر مود ه و آن السذين كفرو الو ان لهم مافى الارض جميماو مثله معه ليفتد و ابه من عذاب يوم القيمة ما تقبل منهم و لهم عذاب اليم، (مائده ركوع).

ş

تفسیر :به حضرت الهی (ج) معلوم است کهچه ویرای که ودر کجا صرف نموده ؟ اشیای محبوب و دلخواه را بهرطریقی که صرف مینمانید به همان اندازه که درآن اخلاص و حسن نیت دارید موافق آناز خدا (ج) امید و ارباشید ، اگر میخواهید به کمال خیر نایل گردید آنیچه را دوست میدارید و بسیار عزیز می پندارید در راه السهی (ج) صرف نمانید حضرت شاه (رح) می نکارد درصرف نمودن هرچیز مطلق ثوابست و هر چه بیشتر مایه دلبستگیست صرف نمودن آن بسیار تر مرتبت دارد \_ درضمن ذکر یهود و نصاری نزول این آیه شاید از بن جهت باشد که آنان ریاست خویشرا بس عزیز میداشتند چندانکه برای حفظ آن پیغمبر را متابعت نمیکردند پس تاآنرا در راه خدا (ج) برای حفظ آن پیغمبر را متابعت نمیکردند پس تاآنرا در راه خدا (ج) این است که درآن آیت ذکر شده بود و مناسبت آن با آیت سابق این است که درآن آیت ذکر شده بود که اگر کافران مال خویش را صرف کنند هیچ فایده ندارد اکنون مقابل آن توضیع شد که مسلمان هرچه صرف میکند ازآن خیرکامل حاصل میشود .

كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي مَر الطَّعَامِ الطَّعَامِ الطَّعَامِ الطَّعَامِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُولِي الللْمُلِمُ اللللْمُولِيَّةُ الللْمُلِلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللّهُ اللْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللّهُ الل

مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَوَّلُ

پیش از آن که نازل ث

عَلَى نَفْسِهِ بِرِ خُونِسْتِنِ بِرِ خُونِسْتِنِ بِمِنْ

لتُّورْ لَهُ الْ

تسورات

تفسير: يهود به حضرت پيغمبرصلى الله عليه وسلم وبه مسلمانان ميكفتند شما چكونه خودرا پيرو دين ابراهيم (ع) جلوه ميدهيد درحاليكه شما اشيائي راكه خدا(ج) بر خانواده ابراهيم حرام قرار داده بود ميخوريد مانند شير شتروگوشت آن ـ خدا (ج) فرمود هر چه امروز خورده مي شود تماماً درعهد ابراهيم حلال بود بعداز آنكه تورات فرود آمد بعضى از اشياء بروفق احكام آن مخصوصاً بر بنسى اسرائيل حرام كردانيده شد مكر حضرت يعقوب (ع) كه پيش از فرود آمدن تورات نيز سوگند خورده بود كه گوشت شتررا نخورد وفرزندان يعقوب (ع) سوگند خورده بود كه گوشت شتررا نخورد وفرزندان يعقوب (ع) اين نيز به اتباع وي ابا ورزيدند . علت سوگند يعقوب (ع) اين نيز به اكر شفايام هر چه رادرنگاهمن مرغوب است ترك نمايم ويعقوب (ع) بين نيز رويانه كوشت وشير شتر بيشتر علاقه داشت و براي ايفاي اين نيز آنرا ترك نمود . درشريعت مانندي كه حلال را حرام قراردهد جائز نيست چنانكه خداوند (ج) فرموده :

(یا یهاالنبی لم تحرم مااحل اللهلك) سورهٔ تحریم رکوع (۱) هم که چنین نذری بر عهده گیرد قسم خودرا بشکند و کفارت دهد .

تنبیه: درآیت سآبق از صرف نمودن چیز محبوب ذکرشد دراین آیت چیزی مذکور است که یعقوب (ع) آن را دوست داشت و ترك نمود ودر میان این دو آیت مناسبتی بس لطیف پدید می آید \_ کذا دراین آیت تنبیه است باینکه در شرایع گذشته نسخ واقع شده وآنچه در وقتی حلال بوده بعدآ حرام قرار داده شده است .، لهذا اگرمیان شریعت محمدیه وشرایع سابقه باعتبار حل و حرمت اشیاه تفاوتی موجودباشد حیزی دلیل برای انکار واستبعاد نمیشود .

قُلْ فَأْ تُوا بِالتَّوْرِ لَهِ فَا تُلُوهَا بعو بس بياديد تودان دا (بس) بغوانيد آنوا

اِنْ كُنْتُمْ صٰلِ قِيْنَ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي الم

تفسیر: اکر شما راستمیگوئید که این اشیا در عهد حضرت ابراهیم (ع) حرام بود پس این مضمون را در تورات که کتاب مسلم تان است باز نمائید اکر آنجا نیز موجود نشود در دروغگوئی وافترای شما هیسج شبهتی بافی نمی ماند دروایت است که یهوداین دعوت قوی رانپذیرفتند وازاین جا بصداقت حضرت بیغمبر (ص) دلیل دیکری نیز استوار شد.

فَهَنِ افْتَرِٰ ى عَلَى اللّهِ الْكَذِبُ بَ پس هرته بندد بر خدا دروغ را مِنْ بَعُدِ ذَ لِكَ فَأُولَا عِكَ مِنْ بَعُدِ ذَ لِكَ فَأُولَا عِكَ بس اذ این پس آنگروه هم الطّلِمُون ﴿

تفسیر: بسی دور از انصاف است که بعدازاین نیز به همان قول خود اصرار می ورزید که این اشیاء در عصر حضرت ابراهیم (ع) حرام بود و پیروان حفیقی ابراهیم (ع) ما می باشیم .

قُلُ صَلَقَ اللّٰهُ فَ فَاتَّبِعُوا مِلَّةَ بَعُو رَاسَتَ عَنْ خَدَا لَيْ اللّٰهُ فَ لَا يَعُو اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰلِمُ اللّٰلّٰلِمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ا

تفسير: خدا (ج) دربارهٔ آنچه به حلال وحرام وبه اسلام و حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم متعلق است سخنان راست و آشکاررا بشما ابلاغ نموده که هیچیکی نمی تواند آنرا تکذیب نماید اکنون منا سب آنست که شما نیز ما نند مسلمانان ، دین ابراهیم (ع) واصول آن را پیروی نمائید آن دین که در میان آن بزرگترین اشیاء توحید خالص بود باید پرستش احبار ورهباند وعزیر ومسیح راتركنید وموحد مسلم کامل کردید .

اِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَ ضِعَ لِلنَّاسِ مرآئينه نغست خانه مهمقردشده بمردم

#### لَلَّذِ يُ بِبُكُّةً

به تحقیق آنست که در مکهاست

تفسیر: یهود باین دعوی مسلمانان اعتراض داشتند و گفتند شماچگونه خویشتن رابه ابراهیم (ع) وملتوی ازدیگران شبیه تر و نزدیکتردعوی میکنید حالانکه ابراهیم (ع) وطنخود (عراق) را ترك گفت و جانب شام هجرت نمود در آنجا زندگانی کرد ووفات یافت، بعدا اولادوی نیز در شام زیستند، چندین پیغمبر دراین سرزمین مقدس مبعوث گردید قبله تمام آنها بیت المقدس بود، شماساکنان حجاز که بیت المقدس را گذاشته کعبه را قبلهٔ خویش قرارداده واز دیار شام دور افتاده اید بچه دلیل با ابراهیم (ع) مشابهت و قربت مزید خودرا دعوی می کنید این آیت به معترضین توضیح شد که نخستین خانهٔ متبرك دنیا خانهٔ کعبه است معترضین توضیح شد که نخستین خانهٔ متبرك دنیا خانهٔ کعبه است بین بیت المقدس و سائر مقامات متبر که بعد ازین تعمیر شده کعبه نخست بنائی است که برای توجه مردم بنسوی خدا (ج) معمور شده ایس بطور یك عبادتگاه و نشان هدایت الهسی (ج) بنایافته که در شهر بطور یك عبادتگاه و است .

مُبَا رَكًا وَ هُدًى لِلْعَلَمِيْنَ ﴿ فِيلِهِ بِرَىٰتَ دَادَهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

•

تفسیر : خدای قدیر متعال از اول اینخانه رابهبرکات حسی ومعنوی بميامن ظاهري و باطني معمور كردانيد و منشأ هدايت جهانيان ساخت در سنرناسر کیتی هرجا که*هدایت و*برکتی پدید آید آنرا انعکاس*وفروغ* این مقام متبرك باید دانست رسول الثقلین از این سرزمین مباركمبعوث كرديد وبه مردم دعوت داد كه مناسك حج رادراينجا ادا كنند .به پيروان دین عالمگیراسلام حکم شد که در شرقو غرب هنگام نماز به سو ی این مقام مقدّس روی آرند ، طواف کنندگان آین خانه را به انواروبرگات شگفت آنگیز فزونی بخشید ، پیغمبران پیشین نیز برای ادای حج ب کمال شوق و ذوق تلبیه گویان پروانگان پیرامون این شمع بسودند . خداوند (ج) به يمن بيتالله المبارك انواع علامات قدرتخويشراظاهرأ وباهراً درآین سرزمین باز نهاده است ازاین جهت در هر زمان پیروان مذاهب مختلفه به تعظیم واحترام آن بصدورت فوقالعاده پرداخته اند وهركه دراين سر زمين داخل گرديده مامون پنداشته شده آست ،وجود مقام ابراهیم (ع) متصل آن وأضع میکرداند که حضرت او دراین جاقدم نهاده وتاریخ آن که نزد تمام عرب غیرقابل انکار ومسلم میباشد نشان میدهد که این سنگ همان است که ابراهیم (ع) برآن می ایستاد وکعبه را تعمير مي كرد نقش قدم ابراهيم (ع) بقدرت الهي (ج) دراين سنگ ثابت و تاامروز محفوظ مانده است گویا علاوه بر روایات تاریخی وجود این سننگ مُقدس دلیل روشن است باینکه این خانه بعد از تباهی طوفان نوح (ع) بدست مبارك ابراهيم (ع) بنايافته و حضرت اسمه يل (ع) به نصرت وی پرداخته و دراین کار شرکت جسته چنانکه درآخر پاره (إلم) گذشت.

و لِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ وَ مَنْ السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَ مَنْ مَره مَره مَره مَره تواند بسوى آن داه يافتن و مره كَوْنُ فَإِنَّ اللّٰهَ عَنِي عَنِ الْعَلَمِينَ ﴿ كَفُرُ فَإِنَّ اللّٰهَ عَنِي عَنِ الْعَلَمِينَ ﴿ كَافِرِشُودُ بِسِمِرَ آئِنِهُ خَدا بِهِ نِياذَاسَ اذَ عَالِمِيانَ ﴿ كَافِرِشُودُ بِسِمِرَ آئِنِهُ خَدا بِهِ نِياذَاسَ اذَ عَالِمِيانَ ﴿ كَافِرِشُودُ بِسِمِرَ آئِنِهُ خَدا بِهِ نِياذَاسَ اذَ عَالِمِيانَ ﴿ كَافُرُشُودُ بِسِمِرَ آئِنِهُ خَدا بِهِ نِياذَاسَ اذَ عَالِمَيانَ ﴿ كَافُرُسُودُ بِسِمِرَ آئِنِهُ خَدا بِهِ نِياذَاسَ اذَ عَالِمَيانَ ﴿ كَافُرُونُ وَلِي اللّٰهُ عَنْ إِلَيْهِ مِنْ الْعُلْمِينَ لَا اللّٰهِ اللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ لَا اللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ الْعَلْمِينَ لَا اللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ لَا اللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ الْعَلَمُ عَنْ الْعُلْمِينَ لَا اللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ لَاللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ لِلّٰ عَلَى اللّٰهُ الْعَلَمُ اللّٰهُ الْعَلَمُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰ عَلَيْ اللّٰهُ الْعُلْمُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ الْعَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنْ الْعُلْمِينَ اللّٰهُ الْعَلَمُ اللّٰهُ اللّٰهُ

تفسیر: چه تجلی خاص جمال الهیست اندرینخانهٔ فرخنده کهادای حج برای آن تخصیص یافته زیرا حج عبادتیست که هرادای آن جذبه محبت وعشق جمیل مطلق حضرت محبوب برحق را آشکار می سازد زینهار هر که در طلب محبت اوست واز حیث اقتدار مالی وبدنی می تواند بسه

بیت الله المبارك برسد اقلا در تمام عمل یك بار دیار محبوب را زیارت نماید وشیفته وار برآن طواف و کردش کند (این مضمون را حضرت مولانا محمد قاسم قدس المسره در رساله قبله نما مشروح و مفهدل نگاشته )مدعیان محبت که از قبول چنین نکلیفی سر بازمی زنند آن ها عاشقان کاذنند .

هرجا خواهند رنج دیده در بدر بکردند خود مهجور وبی نصیب می مانند محبوب حقیقی را به کسی نیاز نیست که یهود شده می میرد یانصرانی شده ، اورا چه زیان خواهد بود (تفصیل احکام حج درکتب فقه مطالعه شود).

قُلْ يَكُفُّرُ وْنَ بعو المامل كتاب جرا كافر ميشويد باليات اللّي فعلى وَ اللّهُ شَهِيدًا باليات اللّي فعلى وَ اللّهُ شَهِيدًا

عَلَىٰ مَا تَعْمَلُوْ نَ الله مَا تَعْمَلُوْ نَ الله

تفسیر: دراول طرف حطاب یهود ونصاری بود ودربین به جواب بعض شبهات آنها پرداخته شد ازینجا باز آنها توبیخ وتنبیه کردیدند یعنی پس از آنکه دلایل واضح حق وصداقت وسخنان راست واستوارقرآن کریم را شنیده وباوجود آنکه اهل کتاب خوانده می شویدچرا به انکار قرآن وحضرت پیغمبر (ص) پافشاری می نمائید بیاد داشته با شید که اعمال شما همه بحضور الهی(ج) است به تدبیر ونیت شما خوب آگاه است. هنگام مواخذه ذره ذره ازشا حساب می ستاند.

قُلُ يَا هُلُ الْكِتْبِ لِمَ تَصُلُّونَ بعو ای اهل ستاب چرا باز میدارید مردم را عَنْ سَبِیْلِ اللّٰمِ مَنْ الْمَنَ تَبُغُو نَهَا اذ راه خلا بحس را که ایمان آورده میطلبید برای آن ان تنالوا عَوَجًا وَ اَنْتُمْ شُهُلَاءً وَ مَا اللّٰهُ عَجَى عَبِ وَ شَمَا بِاخِيرِيدٍ وَنِيسَةَ خَدَا بِغَا فِلِ عَمَّا نَعُمُ لُونَ اللهِ

<sub>اِسی</sub> خبر ا**زآنچه میکنیا** 

تفسیو: نه تنها خود ازحصول سعادت ایمان بی نصیبید بلکه میخواهید دیگران رانیز ازراه خدا(ج) بازدارید و به کسانیکه بسعادت ایمان مشرف شده اندآنچه راکه دردین اسلام به تخمین و فرض خویش عیب می بندارید نشان دهید و آنها را ازدین باز گردانید مشما ایس حرکات را بنادانی وبی خبری مرتکب نمیشوید بلکه میخواهید دیده ودانسته سخنان راست راکح کابت نمائید ازاین دسیسه شماخدا (ج) بی خبر نیست هنگام مناسب همه را سزا میدهد.

يَّا يَّهُا الَّذِينَ الْمَنُوْ آ اِنْ تُطِيعُوْا مومنان الر فرمان بريد فَرِيقًا مِّنَ الَّذِينَ الْوُ نُوا الْكِتْبَ عُرومُورا اذ المل يَرُومُولاً اذ المل يَرُومُولاً الْمُؤَلِّمُ بَعْدِلَ إِيمَانِكُمْ كَفِرِ يُنَ اللهِ الْمِانَ تَانَ عَافِرانَ

تفسیر: نخست به اهل کتاب توبیخ شد که چرا خویشتن را به تجاهل زده مردم را به گهراهی می افکنید این جا نصیحت به مسلمانان است که شما دردا ماین فساد کاران میفتید – اگر به اشارة این ها عمل کنید بیم آنست که آهسته آهسته از قسوغ ایمان برائید ، در پسر تسکاه عمیق کفر بار دیگر سرنگون شوید .

وَ كَيْفُ تَكُفُّرُونَ وَأَنْتُمُ تَتُلَى وَ الْمُتَّمُ تَتُلَى وَ الْمُتَّمُ تَتُلَى وَ الْمُتَّمُ تَتُلَى وَ الْمُتَمَانِيد كَهُ فُواند مَنْ وَيَدُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَيَدُّ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّالِي اللَّهُ مُنْ اللَّالِي مُنْ اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا لَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا لَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُل

لن تــنالــوا آلعمــران \_\_\_\_\_\_\_ ع

عَلَيْكُمْ الْيَاتُ اللّٰهِ وَ فِيْكُمْ رَسُو لَهُ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ فِيْكُمْ رَسُو لَهُ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

صِرَ الْمِ مُسْتَقِيْمٍ اللهِ

راه راست

تفسیر: قومی که درمیان ایشان پیغمبر عظیم الشان خدا (ج) جلوه افروز بوده کلام روح نواز الهی (ج) وآیات عظیم وی راشب وروز دم بدم به آنان ابلاغ نماید بس بعید است که پس ازایمان کافر گردندویا چنان کنند که کافران می کنند فی الحقیقت هر که بخدای یگانه تمسك ورزیده از هر طرف گسست و با توکل و اعتماد دل در حضرت او بست هیه نیروی نمیتواند آنرا از صراط المستقیم فلاح منحرف سازد.

تنبیه : قبل از اسلام اوس وخزرج (انصارمدینه) باهم سخت عدا وت داشتند وباندك چيزي مي جنگيدند و حونها مي ريختند و مدت هاآتش جنگ خاموش نمی گردید چنانکه جنگ مشهور بعاث صدو بیست سال دوام کرد ـ بالاخره چون حضرت پیغمبر (ص) هجرت ورزید کو کـب طالع آنها در خشید ، تعلیمات اسلام وفیض صحبت پیغمبر (ص) هردو قبیله راکه قرنها به خون همدیگر تشنه بودند متحد گردانید وچونشیر وشكر بهم آميخت وعلايق صميمانه اخبوت ويك جبهتي راميان آنها استوار نمود یهود مدینه دیده نمی توانست که این دو جماعت کهدشمن وحریف بودند چنین دوست ومتحد کردند و به نیروی اتفاق به اسلام خدمت وحمایت نمایند . یهودی کورشاس بنقیس یکسی از مفسدان رآ گماشت تا در آنجا که اوس وخزرج انجمن کرده باشند جنگ بعاث ر ا مورد بحث قرار دهد ـ وی مترصد فرصت بود تاموقع یافت و اشعاری خواند که جنگ بعاث را بیاد می آورد ودرآن باره انشاد شده بود بسه مجرد شنیدن این اشعار اخکر خاموش عداوت دوباره مشتعل گردید و سخن از طعن لسان به جنگ شمشیر وسنان کشید ـ حضرت پیغمبر اطلاع یافت وباگروهی ازمهاجران برسرموقع تشریف آورد گفت ای معشر مسلمین ـ از پروردگار بترسید ـ من درمیان شمایم این نعرههای جاهلیت برای چیست آیا پس از آنکه خدا (ج) شما را راه نمودو به شرف اسلام معزز ومكرم گردانيد وظلمات جآهليت را ازشما بر داشت (ودلهای شمارا بهم نزدیك كردانید) به حال كفر كه از آن خارج شده بودید باز میگردید ، به مجرد استماع آواز پیغمبر (ص) همه حلقه های

لنتالوا

٤

سلاسل شیطان ازهم گسیخت «اوس»و «خرزج» اسلحه می افکندند و همدگر را به آغوش محبت میکشیدند و میگریستند ودانستند کهاین تفتین از جانب دشمنان شان است وباید آینده ازآن پر حذر بوددراین واقعه این آیات فرود آمد .

تفسیو: باید دردل هر مسلمان خوف کامل الهی (ج)باشد وحتی المقدور از راه تقوی باز نگردد وهمیشه از بار گاه السهی (ج) استقامت طلبد شیاطین می خواهند قدم شما را از راه اسلام بلغزانند شما باید آنهارا نا امید کردانید ومادام العمر حرکتی مکنید که مخالف مسلمانی با شد زندگانی و مرک شما باید محض براساس اسلام باشد.

وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ وَ اللَّهِ عَنِهِ عَنِهِ عَنِهِ عَنِهِ عَنِهِ

جَمِيْعًا وَ لا تَكُوَّ قُوارً

تفسیر: همه باتفاق ؛ قرآن کریم را استوار کیرید که رسن استوار خداست !ین رسن از هم نمی کسلد اما از دست رها می شود اگرهمه متحدا وبه نیروی کامل به آن چنگ زنید هییج شیطانی موفق شده نمیتواند که شر انگیز د ومانند حیات انفرادی حیات اجتماعی مسلمانان

نیز غیر متزلزل و نا قابل اختلال میگردد از تمسك به قرآ نكریم قوای درهم پاشیده جمع میشود ویك قوم مرده حیات نوین می یابد لیكن مطلب از تمسك بالقرآن این نیست كه قرآن را تخته مشق هوا و آرای خویش گردانند بلكه مطلب قرآن همان می باشد كه خلاف تصریحات متفقهٔ احادیث صحیحه وسلف صالحین نباشد.

وَا ذُنْكُرُ وُ الْنِعُمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِنْ

كُنتُمْ أَعُداً ۚ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُو بِكُمْ بِينَ قُلُو بِكُمْ بِينَ قُلُو بِكُمْ بِينَ قُلُو بِكُمْ بِوديد دشمنان سالفتافئد ميان دلهاي شما

فَأَصْبُحْتُمْ بِنِعْمَتِهُ إِخُوانًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلْ

تفسیس: خدا(ج) کینه وعداوتی را که از قرن ها میان شما بود بردا شت و به یمن نبی کریم صلی اله علیه وسلم شمارا با هم برادر کردانیداز این برادری ، دین و دنیای شما آراسته کردید و چنان حشمت و شکوهی پدید آمد که دشمنان شما بدیدن آن مرعوب میشوند این اتحاد برادرانه نمت بزرگ خداست اگر گنجهای جهان را صرف می نمودید نمی توانستید آرید .

وَ كُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ وَ بوديد بر مناده منامى الله الله

فَا نَقَلَ كُمْ مِينَهُا اللهِ ا

تفسیر : به سبب کفر و عصیان بالکل در کناره های دوزخ ایستاده بودید که همین که مرک فرارسد درآن بیفتید خدا (ج) دست شمارا گرفته ازآن نجات داد وبه واسطهٔ پیغمبر صلی الله عملیه وسلم فسروخ ایمان

لنتالوا

ویقین را در سینه های شما مشتعل کردانید که این احسانهای بزرگ خدا (ج) را درامور دینودنیا مشاهده کردهبیاد داشته باشید و هر گز به گمراهی باز نکردید .

كذاك يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ الْبَيْهِ اللَّهُ لَكُمْ الْبَيْهِ اللَّهُ لَكُمْ الْبَيْهِ مَا آيَاتَ خُويشَ دَا

لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ⊕

تفسیو: این قدر توضیع این سخنان برای آنست که همیشه براهراست پویان باشید واین خطای مهلك و خطر ناك را باز اعاده مكنید واستقامت راه راست را باغوای هیچ شیطانی مكذارید.

وَ لَيْكُنُ مِّنْكُمُ أُمَّةٌ يَّلُ عُونَ وَ بِيدِ مِهِ بِعُوانِنِدُ وَ بِيدِ مِهِ بِعُوانِنِد

الى الْحَيْرِ وَ يَأْ مُرُونَ بِالْهُعُرُ وَفِ الْمُعْرُ وَفِ

و يَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ و أُو لَـ عِكَ الْمُنْكُرِ و أُو لَـ عِكَ و بن مروه

هُمُ الْمُفْلِحُونَ اللهُ الْمُفَلِحُونَ اللهُ اللهُ

تفسیر : تقوی واعتصام بحبل الله ، یکانکی ، اتفاق ، حیات قومی واخوت اسلامی این ها همه تاوقتی باقی مانده میتواند که جماعتی از مسلمانان

خاص بهدعوت وارشاد قيام ورزند ووظيفة آنهاتنها اين باشدكه دنيارا به قول و عمل خویش به قرآن وسنت دعوت کنند و هنگامیکه ببینند مردم به اعمال نیك سستی می ورزند ودر سیئات مشغولند در عطف وجهشان به حسنات وباز داشتن شان از سیئات حتی الوسنع مضایقه نکنند ،ظاهر است که این امر از حضراتی ساخته می باشد که باوجود علم به معروف ومنكرً و آگاهي از قرآن وسنت ؛ با هوش وموقع شناس باشند اگــر چنین نباشد ممکن است جاهل معروف را منکر و منکر را معروف پندارد وبه جای اصلاح نظام عامه را برهم زند ـ ویا بغرض اصلاح منکری جنان روشی اختیار گند که بیشتر موجب حدوث منکرات گردد یا هنگام نرمی درشتی و در موقع درشتی نرمی کند ، شاید از آین جهت است که در میان مسلمانان جماعت خاصی باین منصب مامور کسردیده انسد یعنسی كسانيكه بهر نوع دعوت الى الخير وامر بالمعروف ونهى عن المنكر اهلیت داشته باشند .. در حدیث است که چون مردم به منکرات گرفتار آیند و کسی نباشد که ازآن منع کند حوفآنست که عذاب عا مه فرود آید اما این که انسان در کدام وقت و در چه حال بسترك امر معسروف ونهى منكر معذور شناخته ميشود ودر كدام هنكام واجب يا مستحب است این جا مو قع تفصیل آن نیست ابو بکر راضی در احکام القرآن این مضمون را نهایت مبسوط ایراد نموده در آنجا مراجعه شود .

و لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَ لَا تَكُونُوا مَانَد سَانِيه مِدِد وَ مِنْ مِنْ مُدُد وَ مَانِيه مِدِد وَ مِنْ مِنْ مُنْ الْمَا اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

تفسیر: مانند یهود و نصاری مباشید که بعد از رسیدن احکام واضح الهی (ج) محض به پیروی اوهام واهواه در اصول شرع متفرق ودرفروع آن مختلف شدند و بالاخره فرقه بندی ها مذهب و قومیت آنان را بر باد داد وهمه بهعذاب الهی (ج) گرفتار گردیدند .

تنبیه : ازاین آیه معلوم کردید که اختلافات وفرقه بندیها ی که بعد از اطلاع براحکام واضع شریعت پدید آید مذموم ومهلكمی باشد \_ دریخ که امروز درمیان کسانیکه مسلمان گفته میشوند چندین فرق از اصول

استوار ومسلم و صریع شریعت اسلامی جداشده درآن اختسلاف افکنده وتحت اثر همین عذاب آمده اند بازهم میاناین طوفان بی نمیزی، موافق وعدهٔ خدا و رسول وی بحمدالله جماعت عظیم الشانی راه خدا را استوار داشته به مسلك ما اناعلیه واصحابی ثابتاند و تاقیامت استوار میمانند اختلافات فرعی که بین اصحاب کرام وائمه مجتهدین بوقوع پیوسته باین آیت تعلق ندارد به اسباب این اختلافات حضرت شاه ولی الله قدس سره در تصانیف خود بحث کافی کرده انه .

# رد ریدر به و و و که برد ریم و و و و و جو د کلید م نید شود م نید شود بعضی روها و سیاه شود بعضی روها

تفسیس: از چهره های بعضی فسروغ ایمان وپرهیسز کساری در خشسان خواهد بود عزیز وموقر ؛ شادمان ومسرور بنظر خواهند آمد برخلاف آن چهره های بعضی بسیاهی فسق وفجور ؛ بکفر ونفاق سیه خواهدشد وازآن ذلت ورسوائی آشکارا خواهد کردید کسویاظاهرآنها آئینهٔ باطبن شان خواهد بود .

تفسيو: اين الفاظ دربارة تمام مرتدين و منافقيان اهل كاب و عامة كافران يافجار و فساق ومبتدعين اطلاق شده مي تواند مرتد كسيست كه بعد از آوردن ايمان كافر گردد . منافق آنكه بزبان اقرار مي نمايد اما در دل كافر مي باشد اهل كتاب مدعي اند كه بر كتب و پيغمبران خويش ايمان دارند مطلب اين است كه بر بشاراتي كه درباب نبيي كريم صلى الله عليه وسلم داده شده تسليم شوند و بر وفق هدايات آن به حضرت وي ايمان آرند اما آنها درانكار خويش از ديكران پيش قدمند گويا پس از ايمان آوردن به پيغمبر (ص)وكتاب خود كافر شده ميروند ، مبتدعين بزبان دعوى ميكنند كه ما بهقرآن وسنت اتباع وبه حضرت پيغمبر (ص) ايمان داريم اما بعداً بسا چيز هاى بي اصلوباطل حضرت بيغمبر (ص) ايمان داريم اما بعداً بسا چيز هاى بي اصلوباطل را در دين مي آميزند يا از بعضى ضروريات دين انكار نموده از اصل دين خارج ميشوند هكذا اين ها نيز تايك درجه در «اكفرتم بعدايمانكم» مخاطب گرديدهاند ــ ماند فاسقان ، كسانيكه عقيده صحيح دارند اگر

آلعمــران \_\_\_\_\_

این خطاب به آنها باشد پس مطلب چنین خواهد بود که چرا بعد از آوردن ایمان مانند کافران عمل کردند گویا مراد از کفر ؛ کفر عملی میباشد واگر تسلیم شود که این خطاب دربارهٔ عموم کافران است حاصلش این است که خدا همه را بدین فطرت آفریده آنها چرا فطرت ایمانی را ضایع کرده کافر شدند باقی از سیاق آیات به ظاهر چنین معلوم میشود که این جا کفر مراد از کفر فعلی یعنی مراداز اختلاف و تفریق مذموم است والله اعلم.

وَ آمَّا الَّذِينَ الْبَيْضَتُ وُ جُوْ هُولُمْ فَفِي وَ الْمَا الَّذِي يَنَ الْبَيْضَتُ وُ جُولُو هُولُمْ فَفِي

تفسیر: یعنی در جنت \_ زیراجنت تنهابعمل حاصل نمیشود تا رحمت الهی (ج) نباشد و آنجاست که خدا هرگونه سهامان رحمت را در آن. مهیا نموده است . بهشت آن جاست کازاری نباشد .

قِلْكَ الْمِالِّهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ اللهِ الْحَقِّ اللهِ الْحَقِّ اللهِ الْحَقِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیو: ظلم به معنی حقیقی درآنجا هرگز امکان ندارد لیکن به صورت ظاهری چیزی را که شما ظلم گفته می توانید صدور آن از حدا نمی شود ـ مثلا احکام شدیدی بر بندگان خویش فرود آرد که غر ض آن آزردن وافسرده گردانیدن آنها باشد ویا کسسی را که شایسته

مهربانیست مورد عذاب قرار دهد یا جزای کوچكرا به جزای سنگین تبدیل کند ویا کوچکترین حسنات کسی را صله ندید و مانند ایس نیك آگاه باشید حکموی تعالی محض برای تربیت بندگان می با شد وهمه معاملات وی موافق حکمت ومصلحت است.

وَ لِلّٰهِ مَا فِي السَّهٰ وَ تِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمِا فِي الْأَرْضِ وَمِا فِي الْأَرْضِ وَمِرْ خداداست آنچه در زمین است

وَ إِلَى اللَّهِ بَرْ جَعُ الْآمُ مُورُ اللَّهِ اللَّهِ مُورُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

تفسیر : چون هرچیز مملوك و مخلوق خداست وعاقبت هركاردرقدرت اوست پس ظلم چگونه واز كدام رهگذر بظهور خواهد پیوست .

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِ جَتُ لِلنَّاسِ مستيد شما بهترين تمامام كه برون آورده شده براى مردم

تفسيو: در آغاز ركوع گذشته خداوند (ج) فرموده بوده بایه الذین آمنوا اتقوالله حق تقاته به مناسبت آن درمیان بعضی و عد و و عید و او اسر و نواهی مذکور گردید ازینجا باز مضمون اول تسکمیل میشود یعنسی ای مسلمانان خدا (ج) شمارا خیار امم عالم قرار داده واین در علم ازلی وی از اول مقدر – و به بعضی پیغمبران نیزخبر داده شده بود که همچنانکه حضرت خاتم انبیاء محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم بسر همه پیغمبران فضیلت دارد امت وی نیز از کافه اقوام و تمام امم گوی سبقت می رباید چه آنها اکرم واشرف انبیاء را نصیب میشوند و به شریعست اکمل وادوم بر خوردار میکردند ابواب علوم ومعارف بر آنها بازمیشود و به ایثار و زحمت ایشان شاخه ایمان و عمل و تقوی سر سبز و شاداب میشود – این به کدام قوم و نسب مخصوص و به کدام اقلیم محصور نمی باشد بلکه دائرهٔ عمل او تمام جهان و همه شعبات حیات بشری را فرا میکیرد کویا وجود وی ازین جهت است که خیر دیگران را بخواهد و حتی الامکان آنهارا به دروازه های جنت حاضر و ایستاده را ند و آیه «اخرجت للناس» باین طرف اشاره است .

تنبیه : در رکوع نهم این سورهبواسطهٔ «اذ اخدالهمیشاق النبیین» امامت وجامعیت کبرای نبی کریم (ص) بیان شده بود ـ در رکوع دمم «ان اول بیتوضع للناس للذی ببکه» فضیلت قبله ایس امست توضیح ودر رکوع یازدهم به ذریعهٔ «واعتصموابحبلاله» متانت کتابوشریعت آنه

477

اظهار شد اکنون ازین جایعنی از آغاز رکوع ۱۲ فضیلت وعظمتاین امت مرحومه بیان میشود.

تفسیس: درمنکر (کارهای بد) کفر وشرك بدعات ورسوم قبیحه فسق وفجور و هر گونه بد اخلاقی و سخنان نا معقول شامل است بازداشتن ازآن هم قسما قسم می باشد گاهی توسط زبان وزمانی بواسطهٔ دست وهنگامی بذریعهٔ قلم و گاهی بقوت شمشیر عملی میکردد مدعا هرقسم جهاد در آن داخل گردید این صفت به آن اندازه عمومیت واهتمام کهدر امت محمدیه یافت شده درام سابقه نظیر آن دیده نمیشود .

### و يۇ مِنُون ياللىم

تفسيس :درايمان آوردن به الله تعالى ، ايمان آوردن به يكانكى اووپيغمبران او وفرشتگان و كتابهاى او تعالى هم داخل است درست اين است كه اين قدر شيوع و اهتمام به توحيد خالص و كامل هيچگاه در كدام امت ديكر جارى نمانده كه به سپاس خداوند (ج) دراين امت مانده است حضرت عمر رضى الله عنه فرموده هر كه ازشما ميخواهد كهدر خيرالامم داخل گردد بايد كه شرط الله تعالى را تكميل نمايد يعنى امر با لمعروف ونهى از منكر وايمان بالله كه حاصل آن اين است اول خودرا درست كن ! وبعد به اصلاح ديكران ببرداز ! كه اين شان حضرات صحابه (رض)

### َ كُثُرُ هُمُ الْفُسِقُونَ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِيَّا المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلْمُ المِلْمُلِي المُلْمُلِيِّ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المُلْم

تفسیر: اگسر اهل کتاب ایمان می آوردند آنها نیزمیتوانستند در خیر الامم شامل شوند که دردنیا بعزت شان می فزود ودر آخرت دوچند اجر می یافتند اما افسوس از آنهاجزتنی چند (مثل عبدالله ابن سلامونجاشی وغیره) دیگری حق را نه پذیرفتند و باوجود وضاحت حق بنافرمانی یافشاری کردند.

كَنْ يَّضُرُّ وُكُمْ الْآ اَذَّى الْآ هر محز ذیان نصی دساند شمادا معر دنجانیدنذبانی وَ إِنْ يُقَادِلُو كُمْ يُولُو كُمْ الْآنُ بَارَ قَنْ و امحر جنگ كندباشما ميكردانند بشما يشتهادا

#### لا يُنْصَرُون ٠٠

نصرتداده نميشوند

تفسیر : اگر اکثر فرمان نمیبرند آنهارا بگذاریداز کثرت و حشمت مادی آیشان اظهار خوف منمائید . ای خیرالامم ! وعدهٔ خداست که این لشکر شیطان شما را از راه منحرف ساخته نمی توانند (به شرطی که شما خویشتن را خیرالامم ثابت نمائید) این ها تنها این قدر میتوانند که شما را دشنام دهند وبه آئین نامردان زشت و ناسرا گویند پاکدام تکلیف خورد عارضی برسانند اماهــر گــز نمی:توانند به شــما فیروز ومسلط گردند یا خسارت بزرگ قومی بهشما وآرد نمایند ـ اگردرجنگ بشما مقابل شوند پشت داده می گریزند واز هیچ سو نصرتی به آنها نمیرسد که آنهارا ازهزیمت بازدارد داین پیشینه کوئی یکایک انجام یافت چنانچه در عهد اصحاب در حشر (۱) اهل کتاب چنینواقع شد آنها همه تن مصروف شده تمام نیرو های خودرا به کار افگندند اما نتوانستند سرموی از مسلمانان را کم کنند هر جا مقابل شدند بسان وحمر مستنفره، هريمت يافتند نصرت وامداد خدا (ج) درهر حال شامل احوال خيرالامم بود دشمنان سرا سيمه و بيكس مخذول ومقهور كريختند يا اسير شدند بااطاعت نمودند يا بجهنــم واصل كــرديــدند . فلله الحمد والمنه .

<sup>(</sup>۱) بیان این کلمه در سورهٔ «حشر» به تفصیل می آید .

ضُرِ بَتْ عَلَيْهِمُ الذِّ لَّهُ أَيْنَ مَا تُقِفُواۤ . زده شده بر ایشدان ٔ خوادی هرجا که یافته شوند

اِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَ حَبْلِ خــــ و دستاویزی

مِّنَ النَّاسِ

تفسیو : چنانکه از سیاق کلام وآیات دیکر قرآن کریم نیز هویــداشت معلوم میشود که این آیات دراهل کتاب مخصدوصا بسه یهود متعملق میباشد یعنی بر یهود همیشه هر ذلت نهاده شده این تیره بختانهرجاً پیدا شوند نقش ذلت از آنها زایل نمیشود ثروت مداران بزرگ یهود نمی توانند هستی ودارائی خود را باستقلال حفظ کنند زیراً در هیگی جا حاکمیت مستقل ندارند ـ «سوای دستاویز خدا (ج)» یعنی بهبعضی مراسم پس مانده تورات عمل میکنند و به طفیل آن بجا مانده آندهسؤای دستاویز مردم ، یعنی بهرکه تابعیت دارند درپناه آنند (کذافیالموضح) بعضى مفسران كفته آند مراد از «حبل منالله وحبل منالله وخبل منالله خـدا و عهد مسلمانانست یعنی بدون آنکه با مسلمانان پیمان کرده در ذمهٔ خدا (ج) درآیند بعضی گفته اند مراداز «حبل منالله» اسلام است یعنی می توآنند اسلام آورده ازیـن ذلت نجات یابند یا بامســـلمانان مــعاهد شوند چه در حال معاهده نیز جان ومال درامان میماند واللهاعلم .

وَ بَاءُ وُ بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَ ضُرِ بَتُ از خدا و لازم شد

اينبه آنواسطه است كه هر آئينه ايش

عَلَيْهِمُ الْمُسْكَنَةُ ۚ ذَٰ لِكَ بِمَا نَّهُمُ بی نوائی

آلعمــران \_\_\_\_\_

لن *تــنالــوا* ــــــــــــ ،

كَا نُوا يَكُفُرُونَ بِالْيِتِ اللَّهِ

وَيَقْتُلُونَ الْأَنْكِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّى مَا لَا لَكَ الْكَاءَ بِغَيْرِ حَقِّى مَا لَكَ اللهَ اللهُ الل

بِهَا عَصُوا وَ كَا بُول يَعْتَدُون شَ الله أَن سَب بود مِه نافر ماني مردند و اذ حد ممشتند

تفسیر: تمرد کنان از حد تجاوز نمودند آخرین اثر آن این بود که از آیات صریح الهی (ج) انکار ورزیده به کشتن پیغمبران معصوم خدا(ج) آماده گردیدند این مضمون در سورهٔ بقره پاره «الم»گذشت آنجا مطالعه شود.

لَيْسُوْ اسُوْا عَلَيْ مِنْ اَهُلِ الْكَتْبِ
هُمه برابر نيستند ان اهل الْكَتْبِ
اللّه قَا ئِهَةً يَّتُلُونَ الْيَتِ اللّهِ
عروم است استاده براه راست من خوانند آيتهاى خدادا
الْنَا ءَا لَيْلِ وَهُمْ يَسُجُلُونَ اللهِ
الْنَا ءَا لَيْلِ وَهُمْ يَسُجُلُونَ اللهِ
اوقان سُب و إيشان سجه ميكند
يوقُومِنُونَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الْالْجِرِ
الْمُعَانِ وَاللّهِ وَالْمُهُمُ وَالْمُومِ الْلَاجِرِ

وَ يَأْمُرُونَ بِالْهَعُرُو فِ وَ يَنْهُونَ و المراحة منت بعد بسنديد و نهر مانند عن المُنْكُر وَيُسَارِعُونَ فِي الْخَيْراتِ اذ نا بسنديد و مرشابند در نبع ما وَ او لَا يَكُونَ فِي الصَّلِحِيْثُونَ الْمَالِحِيْثُونَ الْمَالِحِيْثُونَ الْمَالِحِيْثُونَ السَّلِحِيْثُونَ السَّلْحِيْثُونَ الْمُلْحِيْثُونَ الْعَلْمُ السَّلْحِيْثُونَ السَّلْحِيْثُونَ الْعَلْمُ السَّلْحِيْثُونَ الْعَلْمُ السَّلْحِيْثُونَ السَّلْحِيْثُونَ السَّلْحِيْثُونَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُلْمُ الْعُلْمُ الْمُلْمُ الْعُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْعُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْعُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْم

#### وَمَا يَفْعَلُوْا مِنْ خَيْرٍ فَكَنُ يُتَكْفَرُوهُ ۗ

آنچه کنند از خیر پسهرگزقدوناشناسی نمیشود

تفسیر: بلکه دوچند اجربوی خواهد رسید چنانکه جای دیگر از شاد شده (اولئك یوتون اجرهم مرتین بماصبروات قصص رکوع ٦)ودرحدیث صحیح حضرت پیغمبر (ص) آنرا شرح نموده .

وَ اللّٰهُ عَلِيْمٌ أَبِالْمُتَّقِيْنَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْمٌ أَبِالْمُتَّقِيْنَ اللّٰهِ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِلْمُ اللّ

آلعمسران

تفسیر : ازاین جهت جائیکه ذکر بدی های یهود پیش می آیدحق تعالی این برهیزگاران را مستثنی میسازد وبروفق برهیز گاری آنها در دنیا وآخرت به آنها به كمال امتياز معامله ميكند .

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُ وَالَّنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ هر گزیکارنیاید (دفع نکند) ازایشان

شَيْئًا و أو لليك أضحب التّارِ

هُمْ فِيْهَا خَلِكُ وْنَ ﴿ مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ ﴿ مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ

فِي هٰذِ وَالْحَيْوِ وَاللَّهُ نَيَا كَمَثَلِ رِيْحٍ

فِيْهَا ضِرٌّ أَصَا بَتُ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُهُ آ *کهباشند درآنسرمایسنخت رسید* 

ا نفسهم یس نابود ساخت آنرا

تفسير : خداوند (ج) دراينجا مقابل صالحان ومتقيان حالوانجام كافران را بیان می کند پیشتر فرمود : «ومایفعلوامنخیر فلن یکفروه» بعنی عمل نیك مومنان اگرچه بسیار كوچك هم باشد به كار شان می آید و هیسج عمل نیك آنها بی قدر نمی ماند \_ برخلاف آن \_ كافر چندانكه مال ونيروى دنيارا صرف كند واكرجه آنرا خيرات وتبوآب بس ببزرك پنداشته انجام دهد ـ در قیامت هیچقدر وارزشی ندارد وپرسشی ارآن نمی شود زیرا هرعمل چون از روح ایمان ومعرفت حقیقی عاریست.مرده وبیجان است ودراین سرای فانی جزای آن نیز چنین فانی وزوال پذیر **داده خواهد شد . آنچه عمل راابدی نکهمیدارد ایمان وای**قان است . اعمالیکه از ایمان عاریست مثال آن چنان میباشد که ستمکاری شسریر کشت نموده وبستانی آباد کرده باشد اما برای حراست آن از بسر ف وتكرك انتظامي نكرفته بود وروزى چند بهتماشاى خضرت وشادا بسي آن خورسند شد وامیه های بسیار میپرورانید ناکهان از شرارت وبخت بداو \_ هوای سرد وزیدن کرفت وچندانبرف وتکرکبارید که کشنزار وی درعین خرمی وشادابی سوخت ودرنتیجه بر تباهی کلی او جز کف حسرت وافسوس چیزی باقی نماند ـ نه آرزوهای وی برآورده کسردید ونه هنگام نیاز مندی از محصول آن منتفع شد . چون این تباهی سزای شرارت وبیداد بود ازین رهگذر باین مصیّبتوی ازآن اجر اخروی کهبه مومنان میرسید این را نصیبی نشد بعینه این مثال کافرانیست که بــه شرك و كفر خويش استوار بوده بفكر خود خيرات مي نماينـــد ــ چـــه می پرسید حال تیره بختانی راکه تمام دارائی و وانائی آنها به عدا وت حق واهل حق ویادرراه فست وفجور صرف میشود ــ اینها تُنها بیجا پول مصرف نمی کنند بلکه زرمیدهند وبیشت و وسال می خرند یاد بايد داشت كه تماماين اشياءچهمال وچهاولاد هيچيك از عذاب الهي (ج) نجات داده نمی تواند ومقابل متقیان به آمال خویش موفق نمیشوند .

تنبیه: کلمه ریح بصیغه مفرد درقرآن کریم عموماً درمورد عذاب استعمال شده «ریح فیها عذاب الیم» «ولئن ارسلناریجا» « اناارسلنا علیهم ریحا صرصراً» وبه صیغه جمع (ریاح) درموقع رحمت مستعمل کسردیده «یرسل الریاح مبشرات» «وارسلناالریاح لواقع» « یرسل الریاح بشرا کذا ذکره ابو حیان .

وَ مَا ظُلَمَهُمُ اللّٰهُ وَ لَـٰكِنَ آنَفُسَهُمْ و ستم نكرد برايشان خدا و ليكن برخويشتن

يظلمون المسمون

تفسیر: نباید چنین دانست که چون هیج نیکی کافر قبول نمی شد؛ د نعوذ بالله برآنها ازطرف خدا (ج) ظلم شده - نیآنها خود بس خوبست ستم نمودهاند کافر نمی شدند تابه چنین مصیبتی گرفتار نمیگردید د د ....

يَّ اَ يُهَا الَّذِينَ الْمَنُو اللَّا تَتَّخِذُوْ! بِطَانَةً مِّنُ كُو نِكُمُ لَا يَأْ لُو نَكُمْ خَبَالًا وَلَّ وَامَا عَنِتُمُ ۚ قَدُ بَكَتِ الْبَغُضَاءُ مِنْ أَفُواهِمٍ ﴿ وَمَا تُخْفِي وآنجه پنهان كردهاست دهان های شـان صُدُورُهُمْ ٱكْبَرُ به تحقیق بیان کردیم لَكُمُ الْالْتِ إِنْ كُنْتُمُ عاقل هستيد نشانهارا

تفسیر: میکویند این آیات دربارهٔ یهود فرود آمده زیرا بعضی مسلمانان بنا برجوار (همسایکی )وحلف (معاهده دوستانه) کهقبل از اسلام بایهود داشتند بعد از اسلام نیز بران استوار بودند وبدوستی آن ها اعتساد داشته بعضی مشوره های خصوصی خویش را نیز ازآن هانمیپوشیدند

بعضی گویند این آیات دربارهٔ منافقانی نازل شده که بصورت عمومی ظاهراً آنهارامسلمان ميينداشتندو بطور لأزمه احتياط نميكر دند ازاين امر بيم خسارت شدید بود خدا مسلمانان را آگاه کرد کهجز برادران مسلم خود راز خودرا بدیگران افشاء نکنند \_ اگر یهود باشند یا نصاری منافق باشند يامشرك درميان اينها هيج كدام خير شمارا بطور حقيقي نميخواهند بلکه همیشه میکوشند شمارا احمق ساخته زیان رسانند و بــه اضرار دینی ودنیوی مبتلاء گردانند آرزوی آنسها رنج وایسذای شیماست تابهر تدبیری که توانند به شما ضرر دینی یادنیائی رسانند ـ در قلوب آنها بغض وعداوت شمانهايت زياد است اما اكثر چون جذبات غيظ وعداوت به آنها غالب میشود آشکارا سخنانی از ایشان سرمیزند که عداوت نهانی آنهارا واضع میگرداند از فرط حسد ودشمنی زبان شان دراقتدار شان نمی باشد پس کار خردمندان نیست که بادشمنانی که خبت باطن دارُّند راز خُویش را درمیان نهند ــ خدا دوست ودشمن رامعرفی کرده احکام موالات رابیان کرده ٔ هرکه دانش دارد ازآن بهره بر دارد احكام موالات باكفار در اغاز اينسوره مفصلا ذكرشده وبرخي درسيورة مائده وغيره مذكور خواهد شند .

# هَلَ أَنْتُمُ أُولاً عُجِبُّونَهُمْ وَلا اللهِ اللهِ

ايشاندوستنميدارندشمارا وايمانداريد شما

به همه کتابها

تفسیو: اینچه حرف بیجاست که شما دم ازدوستی آنهامیز نیدو آنهادوست شما نی بلکه دشمنان بیخ کن شما می باشند ـ طرفه این است که شما تمام کتب آسمانی را به هر قوم وبهر زمانه وبهر پیغمبری که فـ ود آمده باشد قبول دارید وبر آنها که خدا (ج) اسامی شان را توضیح کرده علی التعیین وبرآنها که نامهای شان را توضیح نداده علی الا جمال ایمان دارید . برخلاف شما این مردم کتاب و پیغمبر شمارانمیپذیرند بلکه بوکتب خویش نیز بدرستی رایمان ندارند از اینجهت بایداگر آنها بشما قدری محبت می ورزید ند شما از آنها متنفر وبیزار می بودید اما اینجا معامله بر عکس است .

#### وَإِذَا لَقُوْكُمْ قَالُوْآ الْمُنَّاسِيِّ

چون ملاقات کنند باشما گویند ایمان آوردیم تفسیر: منافقین که بهرحال این را اظهار می داشتند اما یهود و نصاری نیز عموماً منکام گفتگو (آمنا) می گفتند یعنی ما مسلمانیم ازاین گفته مقصد شان این بود که مابه کتب خودایمان داریموآنرا تسلیم مینمانیم.

#### وَ إِنَّاخَلُوْا عَضُّوُا عَلَيْكُمُ و جون تنهائنوند سعزند برنسا الْآنَا مِلَ مِنَ الْغَيْظِ \* انگشتان خود دا ان خشم

تفسیو: چون عروج اسلام والفت ومحبت مسلمانان را بایکدیگر شان میبینند از رشك میمیرند. هرگاه در مخالفت اسلام چیزی نمیتوانند از فرط خشم وغیظ دندان میخایند وانکشت میگزند

# قُلْ مُو تُوا بِغَيْظِكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

آنسین : حضرت الهی (ج) درترقیات وفتوحات اسلام ومسلمانان می فزاید شما از خشم واندوه بمیرید اگر پاشنه های خودرا سائیده سائیده از رشك هلاكشوید هم آرزوهای شماتکمیل نمیشود خدا(ج) اسلام را سربلند وفیروز ساختنی است .

### إِنَّ اللَّهُ عَلِيْمٌ يَذِاتِ الصُّدُورِ ﴿

هـ آئينه الله نيك داناست به آنچه درسينهاست

تفسیو :خداوند (ج) ازین جهت مسلمانان را بحالات با طنی وجذبات قلبی این اشرار مطلع کردانید ونیز چنان سزاخواهد دادکه بهشرارت وعداوت نهانی آنها مناسب باشد .

#### 

تغسیر: اگر اندکی بهبود شما را معاینه کنند مثلااتحاد ویك جهتی مسلمانان ویا غلبهٔ آنها بر دشمن در آتش حسب می سدوزند و چهال مصیبت شما را مشاهده کنند از فرط شادی درجامه نمی گنجند پس از این مردم پست چه توقع همدردی وخیر خواهی باید داشت و چگونه دست دوستی جانب آنها دراز نمود .

وَإِنْ تَصْبِرُوا وَ تَتَقُوا لَا يَضُرُّ كُمْ و المحر مسر تحنيد ويرميز عنيد ديادنميرساند بشما كَيْكُ هُمْ شَيْعًا لَا إِنَّ اللَّمَ بِهَا يَعْمَلُونَ معر شان ميچ جيز هر آئينه الله به آنچه ميعند هُحِينُ طُرُ آنَا دوبر ميرنده الله

تفسيو: ممكن بود كسى كمان كند كه اكر به آنها علايق دوست به نداشته باشيم بيشتر خشمكين مى شوند وبر خلاف ما تدابير مى نماسد وزيان ما را بيش از پيش مى خواهند باين آيت جواب آنها داده شد به ماداميكه شما به صبر واستقلال به تقوى وطهارت استوار با شيب هيچيك از مكايد آنها بر شما كاركر نمى افتد . مكايد آنها همه در علم خداست خدا (ج) هروقت مى تواند تاروپود آنرا از هم بكسلد شمسا خداست خودرا با خدا (ج) صاف وروشن داشته باشيد از راه شما هماملات خودرا با خدا (ج) صاف وروشن داشته باشيد از راه شما كه درآن بعضى مسلمانان تا يك اندازه تحت تائير اغواى منا فقان قر را يا يافته بودند به ونزديك بود دو قبيله مسلمان دامن صبر و تقوى را از يافته بودند ومنافقان را مايه مسرت كردد باما خدا (ج) مدد كرد وآنهارا اذين صدمه شديد وجان كداز نجات بخشيد .

وَ إِنْ غَدَ وَتَ مِنْ اَهْلِكَ تُبَوِّئُ و انكاه عه مبع بسرون المدى اذ منزل خود ميا مبعردى المُوَّ مِنْيُنَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ لُوَلِلْكُ اللَّهُ وَمِنْيُنَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ لُوَاللَّكُ مسلمانان دا جاما براى جنك و خدا آل عمران

لن تنالوا -----

سَمِيعُ عَلِيمٌ أَنَّ الْأَهُمَّتُ طَّا رَفَانِي نيك شنوا داناست آنگاه كه قصدنمودند دو طائفه

مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلًا وَ اللَّهُ وَ لِيُهُمَا اللَّهُ وَ لِيهُمَا اللَّهُ وَ لِيهُمُمَا اللَّهُ وَ لِيهُمُمَا اللهُ اللهُ وَ لِيهُمُمَا اللهُ اللهُ وَ لِيهُمُمَا اللهُ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ

وَ عَلَى اللَّهِ فَلْيَتُو كُلِّ اللَّهِ مِنُونَ ﴿

وَ لَقَلْ نَصَرَ كُمُ اللَّهُ بِبِكُ إِنَّ وَ أَنْتُمُ وَ لَقَلْ نَصَرَ كُمُ اللَّهُ بِبِكُ إِنَّ وَ أَنْتُمُ

أَذِلَكُ عَنَا اللهِ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ اللهَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ اللهَ عَنِهِ عَنِهِ مِنِهِ مِنِهِ مِن

تفسیر: دراین آیت واقعه احد تذکار شده است این واقعه چنان بود که در رمضان سال دوم هجری در مقام بدر میان سیاه قریش و مسلمانان مجاهد معرکه کارزار گرمشد دراین جنگ هفتاد تن از سرداران قریش مقترل و به همین تعداد اسیر گردید ند این شکست فاحش که منجر به تباهی و خواری بود آتش انتقام قریش را دامن زد نزدیکان سرداران مقتول غیرت عرب را به هیجان آورد ند و به مکیان استفائه کردند و گفتند همان مالی را که کاروان تجارتی از شام آورده و سبب جنگ بدرگردیده است همه راندر این مهسم نمایند تاما از محسد و رفقای او انتقام شد در سال سوم هجری قبایل متعدد بامداد قریش وحمله بر مدینه شکر کشیدند حتی زنان نیز دراین امر شرکت جستند تا هنگام ضرورت مردان را بر سر غیرت آورده از هزیمت باز دارند - چون این ضرورت که رکب از سه هزار تن بود با اسلحه و تجهیزات کامل نزدیک کوه احد که از مدینه سه چهار میل فا صله داشت خیمه های خریش را

حضرت پیغمبر (ص) این بود که در داخل مدینه بمانند چه دراین جا با دشمن به سهولت وموفقیت مقابله میشود ورویای نبوی نیز این امر را تأثید میکرد از رئیس المنافقین عبدالله ابن ابی نیز دراین امر رای کرفته شد (واین نخستین بار بود که ازوی رای گرفتند ) ورای وی با ر ا ی مبارك حضرت پيغمبر (ص) موافق بود اما بعض مسلمانان پر جوشكه نتوانسته بودند درغزوة بدر شامل شوند وبهعشق شهادت پيمانة صبر ایشان لبریز شده بود اصرار نمودند که از شهر بر آمده با دشمنان مقابله نمائیم تا دشمن مارا کمقوت و بزدل نه پندارد کشرت آرا باین قرار گرفت هنگام مباحثه حضرت پیغمبر صلی الهعلیه وسلم ب منزل تشریف بردوزره پوشیده برآمد . دراین اثنا بعضی مردم دانستند که حضرت پیغمبر را بر خلاف فکر فرخندهٔ شان مجبور گردانیدیم که خارج مدینه به جنگ بپردازد عرض کردند : ای پیغمبر خدا (ج) اگر رضاًی تو نباشد این جا تشریف داشته باشس! حضرت رسالت مابی فرمود كــه پيغمبر را شائسته نيستكــه چون زرهوســـلاح مي پــوشـد بدون قتال آنرا باز نهد چون حضرت پيغمبر صلى اللهعليه وسلم ازمدينه برآمد تخمیناً هزار تن باوی بود \_ عبدالله ابن ابی تقریباً با سهصد تنی که باوی بود ( ودر آن برخی مسلمانان نیز شمولیت داشتند )از راه بر گشت وگفت هنگامیکه مشوره مرا نپذیرفت وبرای دیگران عمل کرد ما نیز بهجنگ محتاج نیستیم ولازمنیست که ضرور خویشتن رادرهلاك افگنیم ـ اگر چه برخی از بزرگان وی را داناندند اما سودی نهبخشید بالاخره حضرت پيغمبر (ص) با هفتصد تن جمعيت سربازان خود بـه میدان جنگ وارد شد و به نفس نفیس خویش به آئین عسکری صفها ترتیب داد وهر دسته را موقعی مناسب تعین فرمود و گفت تامن امــر ندهم احدی به جنگ مبادرت نورزد ــ درایــن اثنا از انفــکاك عبــدالله ابن ابی در قلوب قبایل بنوسلمه و بنو حارثه آندکی ضعف راه یا فــت وقلت تعداد مسلمانان را دیده دل از دست دادند و خواستند خفیه از معرکه کناره گیرند ـ اما خدا(ج) بهآنها معاونت فرمود ودلهای شانوا نیرو بخشید وبه آنها داناند کهباید مسلمانان محض به اعانت ونصرت الهي (ج) اميدوار باشند انبوهي لشكر ووفرت تجهيزات چيزي نيست آنجا که خدا(ج) خواهد ظفر و نصرت دهد تجهیزات مهمل واز تائیـــد غیبی فتح مبین حاصل میشود چنانکه در جهاد «بدر» بوقوع پیوست مسلمانان باید تنها از خدا (ج) بترسند ـ تااز حضرت وی انعامواحسان مزید کرامت شود وبرای ازدیاد سپاس وشکر موقع بدست آید تفصیل كامل غزوهٔ بدر دنوسورهٔ آنفال ذكرميشود بايد فوايّد آن سوره رامطالعه

تغییه: مراد از دو طائفه بنوحارثه وبنو سلمه است اگر چه دراین آیهبه آنها انتقادی شده اما بعضی از بزرگان آن ها میگفتند ، به عدم نزو ل این آیت شاد نبودیم زیرا بشارت (واللهولیهما) از عتاب مذکور بلند تر

اِنْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ٱلنَّ يَكُفِيكُمْ وَمِنْيِنَ ٱلنَّ يَكُفِيكُمْ وَجِونَ مِي عَنْدَ نَمَ عَنْدَ نَمَا وَا

آئ يُولاً كُمْ رَبِّكُمْ بِتَالَةِ كَالَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الرف مِن الْمَلْ عِنَى الْمَلْ عِنَى الْمِلْ عِنَى الْمِلْ عِنْ الْمِلْ عِنْ الْمِلْ عِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیو: یعنی فرشتگانی که خاص برای انجام این امر از آسمان فسرود آورده شدند اکث علماء ترجیح داده اند که این واقعه مربوط به غزوهٔ بدر است \_ مسلمانان چون جمعیت وآمادگی کفار را در غسزوه بدر مشاهده کردند به تشویش افتادند حضرت پیغمبر (ص) به تسلیت شان این را گفت \_ وچنان شد که نصرت ملایك از آسمان رسید تفصیل درسورهٔ انفال می آید ونسبت به حکمت نیزول فسرشتگان وتعرض ظاهری شمارهٔ ایشان در آنجا سخن رانده میشود.

بلی ان تصرو او تتاو او یا توکم بدی البته امر صبر تنید و بر هیزتند و بیایند برشما مین فور هِم هٰذا یُهٰدِک کُمْ رَ بُسُکُمْ مَ بَسُنُ فَوْ رِ هِمْ هٰذَا یُهٰدِک کُمْ رَ بُسُکُمْ مَ بَسُنَ فَوْ رِ هِمْ هٰذَا یُهٰدِک کُمْ رَ بُسُکُمْ مَ بَسُدَ بَسَمَا برورد تار شما میند بشما برورد تار شما برورد تار شما برورد تار شما برورد تار فی مِسْنَ الْهَالَا عِنْکَانِی مِسْنِ مِیْنَ الْهَالَا عِنْکَانِی مُسْسِقِ مِیْنَ الْهَالَا عِنْکَانِی مُسْسِقِ مِیْنَ الْهَالِ عَنْ الْهَالِ عَنْ مَانُ اللّهِ اللّهِ مِیْنَ الْهَالَا عِنْکَانِی مُسْسِقِ مِیْنَ اللّه الل

تفسیو : سه هزار فرشته بدون شك كافیست بازهم اگر شما به صبر واستقلال ثابت ماندید و تقوی نمودید واز نافرمانی كناره گرفتید و

سمپاه کافران دفعتاً بر شما هجوم کننه دراین حال بهجای سه هزار پنج هزار فرشته به نصرت شما فرستاده میشود فرشتگان واسیان شان دارای علامت مخصوص می باشندچون شمارهٔ کافران در غزوه بدر هزار نفر بود اولا مناسب آن هزار فرشته وعده داده شد (چنانکه در سورهٔ انفال می آید )وبعداً برای اینکه مرعوبیت مسلمانان زایل شدود تعداد آن يكبرسه قرار يافت زيرا جمعيت كافران سه برابر مسلمانان بود موافق روایت شعبی بعداز آنکه مسلمانان خبر شدند که کرز ابنجابر با تعداد زیاد بامداد مشرکین می آید اضطراب جدیدی تولید گردید خداوند (ج) برای تسکین و تقویت مزید مسلمانان وعده فرمود که اگر شما صبر وتقوى نمائيد بيارى شما پنجهزار فرشته ميفرستم واگرامداد مشرکان به صورت ناگهانی میرسد باز هم مشوش مباشید خداوند(ج) به شما مدد می کند شاید تعداد پنجهزار ازین معین شد که لشکر به پنج حصه تقسیم میشد تابهر حصه کمك هزار نفری رسانیده شود وقتیکه مدد کرز ابن جابر بهمشرکین نرسید بعض میگویند که وعده پنج هزار ایفاء نشده زیرا کهآن به آیهٔ «یأتوکم من فورهم هذا» متعلق بود وبهقول بعضی پنجهزار فرشته نازل شده والله اعلم ـ بیان مفصل در انفال مي آيد .

وَمَا جَعَلَهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الْحَرَدِ الْحَرَدِيمِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْحَرَدِ الْحَرَدِيمِ اللّٰهِ الْحَرَدِ الْحَرَدِ الْحَرَدِيمِ اللّٰهِ الْحَرَدِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ا

تفسی : این همه وسایل فوق العده غیبی به صدورت اسباب ظاهری محض ازاین جهت آماده شده که از دلهای شما اضطراب وهراس دور شود و سکون واطمینان نصیب کردد والا معاونت خداوندی باین اشیاء محدود و منحصر نیست و به باسباب محتاج میباشد اگر بخواهد محض به قدرت خود بدون فرشتگان کار شمار انجام میدهد یابدون توسط شما کفار را خایب و خاسر میگرداند یا از یك فرشته همان کاری را میگیرد که از پنج هزار فرشته گرفته میشود امدادید فرشتگان میرسانند بقدرت و مشیت خدای قدیر متعال استاحدی را اختیارونیروی مستقل نیست . بالاتر ازین حکمت اوست که به کدام موقع و کدام نوع اسباب و وسایط کار گرفتن مناسب است راز های تکوین را (جرز او) هیچکس احاطه نمیتواند شعر :

حديث ازمطربومي كوي ورازدهر كمترجو \* كهكس نكشودونكشايد بحكمت اين معمارا

النالوا النال

تفسیر: مقصد از فرود آوردن فرشتگان بعدد شما این بود که دلهای شما قوت پذیرد – از خدا ی متعال بشارت واطمینان یابید و به کمال جمعیت خاطر و منتهای شجاعت با دشمن مقابله کنید – مطلب آن بود که نیروی کافران زایل ، بازوان آنها بریده و ناموران سابق شان کشته شوند – بخواری اسیر گردند و بقیة السیف باهزار گونه افتضاح و ناکامی بهزیمت روند چنانکه این امر بوقوع پیوست هفتادتن از رؤسای شان که فرعون این امت (ابوجهل) نیز درمیان بود به قتل رسید ند و هفتاد نفر اسیر گردیدند و بقیه با یک جهان ذلت و ناکامی جانب مکه بازگشتند.

اليس لك مِن الأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبُ نيست ترا اختياري (اذ كار چيزي) تا خداقبول كند تـوبه

عَلَيْهِمْ أَ وَيُعَلِّ بَهُمْ فَإِنْهُمْ فَإِنْهُمْ ظُلِمُونَ ﴿ كُلُمُ وَنَ اللَّهُ وَنَ ﴿ وَلَيْهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالّ

تفسیو: هفتاد تن از اصحاب کرام در غزوهٔ احد بشهادت رسیدند درآن میان سید الشهدا حیمزه (رض) کاکای پیغمبس (ص) نیسز شامل بود مشرکان به کمال و حشت شهدا را مثله کردند ـ (گوش وبینی شان را بریدند چشمان شان را برآورده و شکم های شان را درید نید حتی هنده جگر حضرت حمزه را بر آورده خائید ) تفصیل واقعه بعدتر میآید خلاصه دراین معرکه به خودپیغمبر نیززخم چشم رسید ازدندانهای پیش روی وی دندان رباعیهٔ راستزیرین شکسته شهید گردید ـ حلقه های خود درهم شکست و برخسار مبارك فرورفت ؛ جبیس فسرخنده جراحت برداشت ؛ خون به پیکر قدسی جاری کردید ؛ قدمهای مبارك وی کردید ؛ قدمهای مبارك وی کردید ؛ قدمهای مبارك وی کردید ؛ قدمهای مبارك

قدقتل) محمد کشته شد \_ باین وسیله حواس مسلمانان باخته کردید اندكى منقضى نشده بود كه حضرت پيغمبس (ص) بهوش آميد واين کلمات به زبآن وی جاری شد « چگونه نجات یابد قومیکه رخسارپیغمبر خویش را مجروح گردانند پیغمبری که آنها را بهسوی خدا دعوتمیکرد، جون شداید ومظالم وحشت انگیز مشرکان را معاینه کرد خرد داری نتوانست ودرباره چند نفر نامور آنها اراده دعای بدنمود یا بدعای ب شروع کرد . ازین امر ظاهر کردید که از هرحیث حق به جانب پیغمبر (ص) بود آما خدا(ج) میخواست پیغمبر محبوبش موافق مرتبهٔ عظیم خویش ازین مقام نیز فراتر رود \_ آنان ستم کنند وبیغمبر (ص) خاموش نشسته ووظایف خویش راچون (دعوت ، تبلیے ، جهاد ، وامشالآن) بیایان رساند وانجام امور را بخدا (ج) بسپارد ، حکمتی را که خدا(ج)درنظر دارد نفاذ میدهد اما دعای بدتر آنهارا حسلاك میگرداند آیابهتر نیست؟ که خدا (ج) در عوض هلاك . این دشمنان را عاشقان جان نثار تو وحامیان اسلام کرداند \_ چنآنکه بغد از اندالی مدتی کسانی راک پیغمبر (ص) اراده داشت در بارهٔ شان دعای بدنماید خدا (ج) بهقدم هایوی افکند ودرزمرة سربازان اسلام شامل كرد وبهحكم وليس لك من الامرشيء، پیغمبر (ص) را متنبه کردانیده گفت بنده اختیار ندارد وعلم ویمعیط نمی باشد هر چه را خدا (ج) خـواهـد انجام میدهد کـافران اکـرچه ستمكرانند ودشمن تو مى بآشند اكر خدا (ج) بخواهد آنهارا هدايت میکند واگر بخواهد عذاب می نماید تو دربارهٔ آنها دعای بد منما !ازبعض روایات شان نزول این آیات نوع دیسکر معلوم میشود این جا موقع تفصیل نیست در فتع الباری چند جا دراین باره شرح کافی داده شده

وَ لِلْهِ مَا فِي السَّهٰ وَ تِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْمُرْضِ الْمُرْضِ الْمُرْضِ الْمُرْضِ الْمُرْضِ الْمُرْضِ

يَغُفِرُ لِمَنْ يَشَاءُو يَعُلِّ بُ مَنْ يَشَاءُ اللهُ مِنْ يَشَاءُ اللهُ الله

وَاللّٰهُ عَفُورٌ رَّ حِبْمٌ اللهُ عَفُورٌ رَّ حِبْمُ اللهُ وَاللّٰهُ عَفُورٌ رَّ حِبْمُ اللهُ وَاللّٰهُ عَفُورٌ رَّ

تفسمیں: در تمام آسمانها وزمین ها فرمان خدای واحد متعال نافذاست وهمه مخلوق ومملوك اوست هركرا مناسب دانستسه توفیق ایمان

ارزانی داشته می بخشد وهر کرا میخواهدبه مجازات کفر شان گرفتار می کند شاید درآخر به فرمان «والشغفور رحیه» اشارت است باینکه دربارهٔ کسانیکه تو میخواستی دعای بدکنی خدا (ج) آنها رابدولت ایمان فایز میگرداند ومورد آمرزش و بخشایش خویش قرار میدهد

### يَ اللَّهِ الل

تفسيم :درتذكار جنگ احد دكر حرمت سود ظاهراتعلقی ندارد اماشايد ازين جهت هناسبت داشته باشد كه درآية «اذهمت طائفتان منكم ان تفشلاء پيشتر از نامردی وبزدلی در هنگام جهاد ذكر شده بود وخوردن سود به دوعلت نامردی می آرد اولا خوردن مال حرام ازتوفيق طاعت میكاهد وبزرگترین طاعات جهاد است ثانیا خوردن سود بكمال بخل دلالت دارد زیرا سود خور میخوهد مالی را كه داده همه را باز ستاند وضمنا اگردیگری ازآن مال كارگرفته آنرانیز رایگان نگذاردوعوض آنرا علیحده حصول كندهركه درمال اینقدر بخیلباشد كه نتواند ازآن برای خدا(ج) بقدر ذره همدردی كند وی در راه خدا(ج) چگونه سرخواهد داد ـ ابو حیان می نویسد تااین وقت بایهود وغیره معا ملات سود مسلمانان جریان داشت ازاین جهت قطع علایق به آنها مشكل می مود چون قبلا حكم « لاتتخذوابطانه ، صادر شده بود ودر قصهٔ احد حركات منافقان یهود بسیار دخل داشت لهذا خداوند مسلمانان را متنبه ساخت كه معاملات داد وستد سود راترك كنید ورنه علایق شما متنبه ساخت كه معاملات داد وستد سود راترك كنید ورنه علایق شما متنبه ساخت كه معاملات داد وستد سود راترك كنید ورنه علایق شما مانن ملعونان استوار خواهد ماند وآیندهموجب تحمل خسارهخواهدشد.

#### أضُعَافًا مُّضْعَفَةً

دو چنـد بر دو چنـد

تفسیو: مطلب این نیست که یكبردو سود نگیرید اما کمتر از آن را بستانید غرض در عهد جاهلیت طوری سود میگرفتند که این جابعضی سود خواران ما میگیرند مشلا صد روپیه میدادند و سود بر سود می افزودند تا به همان صدروپیه مالك ثروت بزرگ وهرزان رو پیه می شدند \_ این است که ازین ترتیب دراینجا به «اضعافا مضاعفه تعبیر شد یعنی سود در صورت اول مطلق حرام وقبیح است اما دراین صورت شنیعتر وقبیح آست اما دراین صورت در مسجد دشنام ندهید غرض این نیست که برون مسجد دشنام دادن جایز است مطلب اینگونه الفاظ برای زیادت تقبیح و شدیم و بر حسب وقوع وا قعه گفته م شده د.

لَعَلَّكُمْ يُفُلِحُونَ الْأَ تا بهبودی بابید (محامیاب شوید)

وَا تَقُوا اللّه

لنتالوا آل عمران

تفسیر: سود خوردن فایده ندارد مفاد شما دراین است که از خدا(ج) بترسید وسود خوردن را بگذارید

وَا يَعُوا النَّا رَالَتِي الْعِكَ الْعِكَتُ وَ النَّا رَالَتِي الْعِكَتُ الْعِكَةِ النَّا رَالَتِي الْعِكَةِ النَّا وَالنَّا رَالَتِي الْعِكَةِ النَّا وَالنَّا رَالَتِي الْعِكَةِ الْعَلَامِ الْعَلَامِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الكفرين السلام

تفسیر : سود خوار بهدوزخ میافتد که اصلا برای کافران تهیه شده است.

و اطنعواالله والرسول لَعَلَّكُمْ و مرمان برید خدا دا و پیغمبر دا تابر شما نگر حَمُنُونَ ﴿

تفسیو: اطاعت حکمپیغمبر (ص) درحقیقت اطاعت حکم خداست زیسرا خدا (ج) فرموده کهامر پیغمبر (ص) را بپذیرید وبه خوبی اطاعت نمائید بی خردانی که دراطاعت وعبادت فرق نکردهاند اطاعت پیغمبر (ص) را شسرك بندا شتند چون در جنگ احد از حسكم پیغمبسر (ص) مخالفت بعمل آمدهبود (چنانکه آینده ذکرمیشود) از ایس جهست بسرای آینده هشیار میگرداند که آنوقت امید وار فلاح ورحمت باشید که حکم خدا (ج) وپیغمبر اورا اطاعت نمائید.

وَسَارِعُوۤ اللَّى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ وَ سَارِعُوۤ اللَّهِ مَغْفِرَةً مِّنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ وَ بَسْتَى لَهُ وَدِدُ عَارِتَانَ وَ بَهْسَنَى لَهُ وَدِدُ عَارِتَانَ وَ بَهْسَنَى لَهُ وَدِدُ عَارِتَانَ وَ بَهْسَنَى لَهُ وَلَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْه

تفسیر: بسنوی اعمال واخلاقی بشتابید کهبرطبق وعدهٔ الهی (ج) انسان را مستحق بخشش وجنت میکرداند.

تفسیں: چون دردماغ انسان از وسعت زمینوآسمان بیشتر وسعت جیزی نمی کنجد ازین جهت برای داناندن وسعت بهشت عرض آن را به آنها تشبیه نمودگویاواضسع فرمود که عسرض جنست را بیش ازبیش دانید چون عرض جنت به این اندازه باشد ـ خدا (ج) میداند که طولآن چه مقدار باشد ؟

اُعِلَّتُ لِلْمُتَّقِبُنَ ﴿ اللَّهِ يَنَ اللَّهُ اللَّهِ يَنَ اللَّهُ اللَّهِ يَنَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

تفسیر: خدا (ج) را در هنگامیش وشادی فراموش نمی سازند وهنگام مصیبت ورنج از مصرف مال باز نمی ایستند ودر هر حال وهر موقع به اندازهٔ توان به صرف مال آماده بوده مانند سود خواران بخیسل و متولی بول نمی باشند گویا با جهاد بدنی ، جهاد مالی نیز میکنند .

وَ الْكَاظِمِيْنُ الْغَيْظُ وَالْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِي الْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِيْنَ عَنِ الْعَافِيْنَ عَنِ اللّهُ اللّهُ عَنِي اللّهُ اللّهُ عَنِي اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ اللّه

تفسیو: فرو خوردن خشم منتهای کمال است مزید برآن خطا های مردم را به بخشند و تنها به عفو خطا اکتفا نورزند بل باحسان و نیکسی پیش آیند .. غالباً دربارهٔ مردمی که از دعای بدآنها نهی شده بود ایس جا به فرو خوردن خشم وعفو از آنها تسرغیب شده است و نیسز بعض اصحاب که در جنگ احد عدول از حکم یافرار نموده بودند .. به عفو تقصیر واحسان دربارهٔ ایشان ملتفت ساخته شده است .

#### وَ الْكَذِينَ الْحَافَا فَعَلُوا فَاحِشَةً و آن مردم عه چون عنند عار نشت أَوْ ظُلَمُو وَ الْفُسَامُهُمُ ياستم عنند برخود شان

تفسیو: کسی که عمداً مرتکب عمل بی حیائی (گناه) گردد که اثـر آن بدیگران تجاوز نماید ویاگناه دیگری کند که ضرر آن فقط به خـود او محدود مهاند.

نَ كُرُو اللّٰهِ فَاسْتَغَفَرُو الِنَّهُ فِي بِهِمْ سَفَّ يَاللّٰهُ فَاللّٰهُ عَلَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ الل

وَلَمْ يُصِرُّوْاعَلَى مَا فَعَلُوْاوَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿
اصراد نكنند بر آنچه عردند و ایشان می دانند او الشان می دانند او الشاف حَرَّا وَهُمْ مَعْفِورَ هُ مِّنُ رَّ سِّمِ مَعْفِورَ هُ مِّنُ رَبِّ سِهِ مَعْفَورَ هُ مِّنُ الله ورد عاد شان مردم باداش شان آمرنش است از برورد عاد شان و جن مَا وَجَرِّ مِنْ تَحْتِهُا الْمَا مُولِينَ اللهُ وَلِيمًا وَيْعُمَ آجُوا لَعْمِلِيْنَ ﴿
و بوستانهاست جاربِسَت اذ وي ها خوي ها خُرُا لَعْمِلِيْنَ ﴿
خُلِلِينَ فِيهُا وَيْعُمَ آجُوا لَعْمِلِيْنَ ﴿

جاویداننید درآنباغها و چهخوب است اجر عمل کنندگان

تفسیو: در دل عظمت و جلال خدا (ج) – عداب وثواب حقوق – و احکام و حاضر شدن خویش را بهعدالت الهی ووعد ووعید او را یاد کردند وبزبان بذکر او پرداختند مضطرب و مرعوب شدند واو را یاد نموده وسیده افتادند (چنانکه در حدیث صلوة توبه ذکر شده )بعد ازآن طوریکه اصول شرع متقاضی خواستن عفو از کناهست آمر زش خواستند و بهحضور خدا (ج) توبهواستغفار نمودند یا از آنها بخشش خواستند و بهحضور خدا (ج) توبهواستغفار نمودند ( که اصلا آمرزنده فقط حضرت اوست ) وگناهی که به مقتضای بشیریت از ایشان صادر شده بود به آن اصرار نورزیدند بلکه دانستند اگر بندگان به صداقت توبه کنند خدا اجابت مینماید بحضور وی به ندامت واقسلاع توبه نمودند واین مردم درزمره متقیان ثانی حساب میشوند – بهشت برای آنها آماده است خدا گناه این تایبان را می بخشد وبه بهشت خودجا میدهد ودر عوض توبه واعمال نیك وی بهترین پاداش میدهد.

قَلْ خَلْتُ مِنْ قَبُلِكُمْ سُنَنُ لَا فَسِيْرُوْا بِهِ تعقيق عدشته است پيش ازشما واقعات بسبع.ديد في اللارْضِ فَا نُظُرُ وَا كَيْفَ كَانَ در نمين بسبينيد جنونه شد (بود) عَاقِبَةُ اللهُكُلِيّ بِيْنَ ﴿

تفسير : پيش از شما ملل متعدد واقوام بسيار گذشته اند ووا قعات عظيم پديد آمده عادت الهي (ج) بار بارآشكار شده است ازآنهاكسانيكه با پيغمبران خدا (ج) دشمني ورزيدند وبه تكذيب بر خا سته از تصديق واطاعت خدا و رسول اعراض نمودند به عصيان و ستم وحرام خواري اصرار كردند انجام آنها چه سان بدشد به در زمين سير كنيد و در نتايج استيصال آثار ايشان نگاه كنيد كه اين آثار تا هنوز نزديك وطن شما پديدار است سزاوار آنست كه هردو حريف نبرد «احد» از دقست باين واقعات عبرت گيرند يعني مشركانكه در راهعداوت پيغمبر (ص) به پامال نمودن حق برخاستند به موفقيت اندك و عارضي خويش مغرور به پامال نمودن حق برخاستند به موفقيت اندك و عارضي خويش مغرور از شدايد و تطاولات وحشت انگيز كافران وهزيمت موقتي وآني خويش ملول ونا اميد نكردند زيرا عاقبت حق غالب وپيروز ميكردد از قديم منت خدا (ج) چنين است وسنت الهي (ج) تبديل نميشود .

لنتنالوا

آل عمران

# هٰذَا بِيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًّى وَّمُو عِظَةٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَظَةٌ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

لِّلُهُ تَقِیْنَ ﴿

تفسیو: در قرآن کریم این مضامین برای تنبیه عامهٔ مردم بیان می کردد که همهٔ آنرا بشنوند کسانیکه از خدا میترسند ازآن عدایت و پندمیکیر نا اما کسانیکه دردلهای شان ترس الهی نباشد از تنبیهات ناصحانه جه بهره مسانند.

# وَ لَا تَهِنُوْا وَلَا تَكُزَنُوْا وَ انْتُمُا لَا عَلَوْنَ

تفسیر: این آیات راجع به غزوهٔ احد فرود آمده آنگاه که مجاهداناسلام از جراحات خسته شدّه بودنه ؛ آنگاه که نعش جنگجویان نامور شان روی بروی آنها مثله شده افتاده بود وشقاوت پیشهکان بدیخت خود پیغمبر (ص) رانیز مجروح گردانیده بودند وظاهراً هر گونه اسساب هزیمت بنظر میآمد در مجوم این شداید ویأس ندای خدای متعال شنيده شد كه «و لاتهنوا ولاتحزنواوانتم الاعلونان كسنتم مؤمنين » ببينيد از شداید هراسان نشوید ودر مقابل دشمنان خدا (ج) سستی و نامردی را بخویش راه مدهید شیوهٔ مومنان نیست که در حوّادث ومصّائب،مغموم تشیبنند بـ امروز نیز شما معزر و سربلندید که در راه حمایت حقمتحمل رنج وتکلیف میشوید \_ ودر انجام کار نیز یقینا فتح از شماست وشما فيروز ميشويد اكر بر ايمان وايقان استوار باشيد و به پيمان خدا (ج) مگذارید \_ آن ندای الهی (ج) دلهای شکسته را پیوند نمود ودر اجسام پژهرده زندگانی تازه بخشید آخو نتیجه این شد که کفاری که ظا هرآ ظفريافته بودندبه حملة جوابى مجاهدين مجروح كرديده تاب آورده نتوا ستند وسر افکنده از میدان کریختند .

تفسیر : خاطر مسلمانان از نقصان سختی که در جنگ متحمل شده رودند شکسته بود وطعنه های دشمنان و منافقان نیز آنها را بیشتر متاذى كردانيد منافقان ميگفتند اگر محمد پيغمبر برحق ميبود چراچنين خساراتی رامتحمل ودر مدت اندال هزیمت عارضی بوی پیش می شد خدا (ج) مسلمانان را دراین آیات تسلی داد کهاگر دراین جنگ شما مجروح شديد ويازحمت ديديد بطرف مقابل نيز چنين حوادث رخداده در عَزْوَهٔ احد اگر لهفتادتن ازشما به شهادت رسیدند یکسال قبلدرغزوهٔ بدر هفتادتن از آنها به جهنم واصل شدند وبسى از آنها زخمى شدند ودر وهلهٔ اول این جنگ نیز بسیار از آنها زخمیوکشته شدند چنانکه از الفاظ (ولقدصدقكم الله وعده ادتحسونهم باذنه) ظاهر است همچنين هفتاد تن از آنان درغزوه بدر بهخواری اسیر کشت که هیچکس ازشما چنین ذلت ندیده بنهر حال هرگاه خسارت خود را باخسارت آنآنموازنه نمائید هیچ جای اندوه وحسرت بشما نمیماند وآنها از کمال غــرور موقع ندارند که سر خویش رابلند نمایند آین عادت همیشه کی مناست. که در روزگار . سختی ونسرمی ــ درد وآسایش ــ رنج وراحت مردمرا میان شان ردوبدل مینمایم ودرآین امر بسیار حکمت ها مضمر است پس آنها كه بغرض حمايت باطل رنج ميبرند ودل الدست نميدهند شمادرراه حمایت حق چگونه دل از دست میدهید .

و لِيعْلَمُ اللّٰهُ الّٰذِي يُنَ الْمَنُو ا وتا معلوم عند (متميز) عمر داند خدا عساني داكه ايمان آور دند

تفسیر : برای اینکه مسلمانان صادق ازمنافقان جدا ورنگ های هر کدام درست و آشکار بنظر آید . وَ يَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدًا اللهُ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

لا يُحِبُّ الظَّلِمِيْنَ شَّ الظَّلِمِيْنَ شَ

تفسیر: اگر مراد از ظالمین مشرکانباشند که درجنگ احد طرف مقابل بودند مقصد این است که سبب موفقیت عارضی آنان این نیست که خدا (ج) به آنها محبت دارد بلکه این امر مبنی بر اسباب دیگراست واگر مراد ازظالمان آن منافقان باشد که دراثنای جنگ از مسلمانان جدا شده بودند پساین امر توضیح شد که آنها چون نیزد خیدا (ج) مبغوض بودند از شرف ایمان ومقام رفیع شهادت دور کرده شدند.

وَ لِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِ يَنَ الْمَنُوا وَلِيمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِ يَنَ الْمَنُوا وبراى آنكه بالا وصاف مرداند خدا

و يَهْحَق الْكَفْرِينَ اللهُ وَ يَهْدُنُ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

تفسیر .فتعوشکست چیزیستمتغیر مقصد اینبودکهمومنان را مقام بلند شهادت عطا فرماید ومومن را از منافق نقد وسره نماید ؛ مسلمانان را اصلاح ویا از ذنوب پاك سازد و کافران را آهسته آهسته محوو نابود گرداند وقتیکه کافران به غلبه عارضی و کامیابی موقتی مسرورومغرور شده در کفر وطغیان بیش از پیش غلوکنند بیشتر مستحق قهر وغضب خدا (ج) خواهند شد بنابراین علت ـ این هزیمت عارضی برمسلمانان وارد شد والا خدا (ج) از کافران راضی نیست .

آمُ حَسِبْتُمُ آنُ نَكُ خُلُوا الْجَنَّةَ

آمُ عَسِبْتُمُ آنُ نَكُ خُلُوا الْجَنَّةَ

آيا عمان داريد عه داخل شويد دربهشت

آلعمـران ۳ لنتالوا

وَلَمَّا يَعُلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُ وَا

مِنْكُمْ وَيَعْلَمُ الصَّبِرِينَ اللهُ الصَّبِرِينَ اللهُ ال

تفسین: مقامات علیا ودرجات قصوای بهشت که خدا(ج) می خوا هید شماراً به آن فائز گرداند آیاشما می پندارید که بدون رنج وزحمت آنجا خواهید رسید و تا خدا (ج) شما را مورد امتحان قرار ندهد که درمیان شما که جهاد میکند و که هنگام نبرد صبر و پا فشاری می نماید شما چنین خیال نکنید باین مقامات عالیه کسی فایز میشود که در راهخدا به تحمل هرنوع سختی ومصیبت وبرای تقدیم هرگونه فداکاری آماده باشد.

این رتبهٔ بلند بهرکس نداده اند هرمدعی چکونه بدارو رسنرسد

وَلَقُلُ كُنْتُمْ تَمْنَوْنَ الْمُوتَ مِنْ قَبُلِ اَنْ وَبِهِ اللّهِ وَتَامِنُ قَبُلِ اَنْ وَبِهِ اللّهِ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَالْمَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُلّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

تفسیر :ازاصحاب کسانی که نتوانسته بودند به غزوه بدر سهیم شوند چون فضائل شهیدان بدر را می شنیدند آرزو می کردند خدا(ج) باز موقع بیارد که در راه وی سردهیم وبه مقام رفیع شهادت نایل شویم اینها بودند که در غزوه احد مشوره دادند که باید خارج مدینه جنگ نمود به آنها گفته شد آنچه قبلا تمنا داشتید اکنون پیش چشم شما رسیده پس بجای حمله هزیمت چه معنی دارد حدرحدیث وارد است لقاء عدورا تمنا منمائید اما اگر واقع شد استوار وثابت قدم باشید .

وَمَا هُحُكَمَّدٌ اللَّرَسُولُ ۚ قَلْ خَلَتُ مِنُ ونست معمد عمر بينمبر (مرانينه ممشته بيش قَبُلِهِ التَّرْسُلُ الْقَائِنُ مَّاتَ اَوْ قَبِلَ الْوَى بِيغْمِرانَ الْحَالَمُ الْقَائِنُ مَّاتَ اَوْ قَبِلَ الْوَى بِيغْمِرانَ اللَّهِ الْمَالِمُ الْمَالَمُ الْمَالَمُ الْمَالَمُ الْمَالَمُ الْمَالَمُ اللَّهُ الْمَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللل

تفسير : واقعه چنانست كه حضرت پيغمبر (ص) در غزوه احد نقشـــهٔ جنگ را به نفس نفیس خویش مرتب فرموده صفهارا درست نمود وترتیباتی که لازم بود اتخاذ کرد۔ یک دره بود کهبیم آن میرفتدشمن از آنجا بر ساقة سپاه اسلام هجوم آرد ـ پيغمبر صلى الله عليه وسلم پنجاه تن تیرانداز را بهسرداری عبدالله ابن جبیر رضی الله عنه در آنجا مقرر کرد وبهوی اکیدا امر داد که خواه مسلمانان فیروز کردند وخواه مغلوب شوند بهر حاليكه باشيم شمااز اين جا حركت مكنيد حتى اكسر مشاهده كنيد كه پرندگان كوشت مسلمانان راكشيده ميخورند موقع خود راترك مدهيد وكمنفت (انالسن نزالغالبين مناثبتم مكانكم «بغوى») (یعنی همیشه فیروزیما تاآنکاهست کهشما درموقع خوداستوارباشید) خلاصه ترتيبات لازمه اخذ وبه سياهيان اسلام هدايت مفصبل داده شد وجنگ آغاز یافت ـ معرکهٔ قتال کرم کردید خازیان۱سلام مسابقه کنان هجوم می بردند و هنرشمشیر و جوهر شجاعت خود را آشکار میکردند در قبال دلیری وشهامت آبودجانه وعلی مرتضی ودیگر مجاهدان اسلام نیروی معنوی مشرکان قریش به تزلزل افتاد وجز راه فرار طرق دیکر بر رویشان مسدود کردید ـ خدا (ج) پیمان خویش را انجام داد ـ وكفار را شكهست فاحش رسيد ؛ سيراسيمه وپسريشان به هسزيمت پرداختند ؛ زنان مشرکین که آمده بودند لشکر کفار را بو سر غیرت آرند با پاچه **مای** بلند کرده درحال کریز معلوم می شدند . مجا هدان شروع بفراهم نمودن غنيمت كردند تيراندازان چـون اين منظره را

دیدند \_ پنداشتند دشمن بحال فرار است پیروزی ما کامل شده چرا دراین جا بیکار نشینیم بهتر آنست دشمن راتعقیب نمائیم واز غنیمت. حصه برداریم عبدالله بن جبیر ارشاد بیغمبر را بایشان یاد داد اماآنها باین تصور که مامرام اصلی پیغمبر (ص) راانجام ذادهایمودیکرضرورتی بقيام ما دراينجا نمانده مجموعاجانب غنيمت شتافتند تنها عبدالة بنجبير با بازده تن بحراست دره استوار ماندند . حالد بن وليد كه هنوز بهلقب «حضرت» و «رضى الله عنه» سرفراز نگرديده دود بادست از سواران مشرکین که تحت فرمان دهی وی بودند ـ چون دره را خالی دید هجوُم آورد . دهدوازده تیرانداز چکونه مینوانستند هجوم دوصدو پنجامسوار رامدافعه نمایند باوصف این عبدالله بن جبیر بارفقای باقی مانده در دفاع از دشمن کموچکترین اهمالی نمورزیدند ودر راه انجمآم وظیف خویشتن را فدا نمودند . مجاهدین اسلام که از عقب مطمئن وخاطرجمع بودند بناگهان طرف هجوم دسته سوار مشركان قرار يافتند و آندسته مشرکان که ازمقابلآنها بحال هزیمت بودند نیز برگشتند بدینوسیله سیاه اسلام از دوسو مورد حمله واقع و حصاری کردید **وجنگی سخت** بوقوع پیوست \_ مسلمانان چندین نفر شمهید ومجروح شدندـــدرعین اضطراب وپریشانی (ابن قمینه) سنگ بزرگی جانب خضرت پرتاب نمود ازآن دنیدان مبارك شنهید ورخسار انور او مجروح شده ابسن قمیئه میخواست پیغمبر خدا (ج) رابقتل رساند اما مصعب بن عمیر که پرچم اسلام در دست او بود برای دفاع برخاست ـ حضرت پیغمبر (ص) از شدت زخم بر زمین افتاد شیطانی دراین اثنا بانک زد (محمد کشته شد) بهمجرد این خبر \_ مسلمانان هوش وحیواس خویشررا با ختنه والمضطرب شدند بعضى دست ازجنگ برهاشتند ونشستند وبرخى كه ضعیف بودند خواستند از سردار مشرکان ابو سغیان امان بستا نند از منافقان بعضى كفتند چون محمد كشته شده بهتر است اسلام را بتُذاريم وبه مذهب قديم خويش باز گرديم انس ابن النضر عم انس ابن مالك گفت (ايقوم) «اگر محمد كشتهشده پروردگــار وي كشته نشــده زنده وپایدار است بعد ازحضرت پیغمبر (ص) حیات شما چهکار میآید بر سر آنچه پیغمبر بقتل رسیده شمانین خویشتن را فداکسنید،این را گفت وحمله کنان در صف کفار داخل گردید وبعد از جنگ سختشمهید شد رضی الله عنه حدراین اثنا حضرت پیغمبر (ص) به صدای بلند گفت « الى عبادالله انا رسول الله » (اى بندكان خدا جانب من بستابيد منه پیغمبر خدد ) نخست کسی که پیغمبر خدا را شناخت کعب آبن مالكٌ مبود وى گفت من پيغمبر را از چشمان او شناختم كه تحت مغفس می درخشید فریاد برآورد ای معشر مسلمانان بشارت میدهم شما را که پیغمبر خدا (ج) دراین جاست بمجرد استماع این صدای حوصله افزا مسلمانان به آن طرف شسروع به جمعیت نمودنسد سسی تن از اصحاب پیرامون پیغمبر فراهم آمدند وبسمدافعه پسرداخته مشرکسان را متفرق كُردانيدند ــ سعد ابن ابىوقاص ـ طلحه ـ ابوطلحه ـقتادةبن النعمان وغیرهم چندان بشدت سربازی وجان نـــثاری نمودند کــه مشرکــین را مجبور كبردند از معركبه برآيند درايين موقيع ايين آيات وفيرود آمد (ومامحمد الارسولالايه) يعنى محمد خدا نيست ويك پيغمبر او سبت پیش ازوی پیغمبران گذشته آند که بعد ازآنها پیروان شان به فدایجان ومال دینرا محافظه واستوار داشته آند رحلت پیغمبر ازین جهان آمری

شگفت نیست ـ اگر اکنون وفات پیغمبر (ص) بوقوع نه پیوست و کدام وقت دیگر واقع شود ویابه شهادت رسد آیا از خدمت و حراست دیسن به پاشنه های خود باز می گردید و جهاد فی سبیل الله را می گذارید (چنانکه اکنون که ننها خبر قتل وی را شنیدید اکشر عقب نشستید ) ویابر طبق مشوره منافقان (العیاذبالله) دین خویش را بطور قطعی ترك می کنید از شما این توقع نبود هر که چنین کند بخود زیان میرساند بخدازیانی عاید نمیشود ریرا خدا (ج) به امداد شما نیازی ندارد بلکه شما شاکر باشید که خداشمارا بخدمت دین خویش موفق و مسعود کردانبد . منت منه که خدمت سلطان همی کنم ۵ منت بدار ازاو که بخدمت کماشتت جای سپاس است کهما در خدمت دین بیش از پیش استوار و راسخ باشیم در این جااشارت است باینکه به وفات پیغمبر (ص) بعضی از دین خواهد شد چنانکه و برخی که پایداری کنندایشان را ثواب بیکران نصیب خواهد شد چنانکه این امر واقع کردید و بعداز و فات حضرت پیغمبر اکثر مرتد شدند دخورت صدیق اکبر آنها را مسلمان کرد و بعضی کشته شدند .

تنبيه : كلمة وخلت، در «قدخلت منقبله الرسل، مشتق از خلو است که معنای آن دتمام شدن «کذشتن» ودگذاشته رفتن، می باشدو مرکت لازم أن نيست چنانچه خدا گفته است : «واذالقوكم قالوًا آمناواذاخلو عضواعليكمالانامل، يعنى هنگاميكه شما را ميكذارند و جدا ميشوند همچنین (آل) درالرسل برای استغراق نمی باشد و(ال) بسرای جنسس است زیرا درین جا استغراق به اثبات مدعا دخلی ندارد حیینا ما نند این جمله خداوند دربارهٔ مسیح فرموده است «ماالمسیع این مریم الارسول قدخلت من قبلهالرسلِّ، آياميشود قبول كـردكة (ال) دريــن آیت برای استغراق است و بر طبق آن چنین معنی شود : که پیغمبران همه پیش ازمسیح گذشته آند وکسی نمانده که بعد ازوی مبعوث گردد\_ ازین جهت باید لامحاله «ال» جنسی کرفته شوه ، ازین نیز تا نیدآن میشود كه درمصحف عبدالله بن مسعود وقرآئت ابن عباس (الرسل) ني بلكه رسل نکرہ می باشدو در تفصیل خلو موت وقتل محض باین جہت ذکر شده كهنموت طبيعي بهرحال وقوع ميياب اما درآن هنسكام خسبر قتسل حضرت پیغمبر (ص) شهرت یافته بود وچون وقوع موت مقدر بود برقتل مقدم ذکرشد حنگامیکه ابوبکر صدیق (رض) درمیان معشر اصحاب تمام این آیتراتاه والشکرین، بلکه آیت دانك میتوانیم میتون، راهم تلاوت كرد مردم بوسيلة وقدخلت، در «افائن مات، و «انك ميت، برجواز و عدم استبعاد «خلو» و«موت» آگاه وتنبیه گردیدند کهمدعای صدیق اکبربود نه صدیق اکبر ازین آیت مرک را استدلال نموده بود و نه دیدی آنرا دانسته بود اگر این کلمات وقوع مرک را اخبار میکرد باید هفت سال قبل ازوفات پیغمبر (ص) یعنی هنگام فرود آمدن این آیت چنان پنداشته میشد که پیغمبر (ص) وفات یافته است بااین بیان مختصر تمام تحریفاتیکه بعضی محرفین وارد نموده آند دهباء منثورا، میگردد ــازبیم تطويل نتوانستيم به بسط و تفصيــل سخن رانيــم تنها اهــل عــلم رآ اشارتي نموديم . وَ مَا كَانَ لِنَفْسِ أَنُ تَهُونَ اللَّهِ وَ نَسِتُ مِعْ اللَّهِ اللَّهِ مِعْ اللَّهِ مِعْ اللَّهِ اللَّهِ مِعْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

بِإِنْ نِ اللَّهِ كِتْبًا مُؤَجَّلًا اللهِ بِعَمْ خدا نوشته شعه يكوفت مقرد

تفسیس: چون هیچکس نمیتواند جز بفرمان الهی بمیرد اگر چه همه اسباب مرک فراهم آمده باشد وبوقت مقدر حتمامرک فراهیرسد خواه به علت بیماری باشد یاقتل یاعلتی دیگر باید متوکلین علیالله ازآن در وحشت وهراس نیفتند وبهشنیدن مرک بزرگان یا خوردان مترلزل ومایوس نگردند.

تفسير: يعنى اكربخواهند (كماقال عجلناله فيها مانشاء لمننويد) بنى اسرائيل «ركوع ٢»

وَمَنْ يُرِكُ ثُو ابَ الْآخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا الْأَخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا الْأَخِرَةِ نُوْتِهِ مِنْهَا ال

تفسیس ؛ وی درآن جهان یقیناً بهاداش خویش فایز میگردد .در قسمت اول این آیت به کسانی تعریض است که به طمع مال غنیمت از حکم پیغمبر صلی الله علاول نمودند . در قسمت دوم ذکر کسانی است که به اطاعت فرمان فرخنده وی ثابت قدم ماندند .

### و سَنَجُزِى الشَّكِرِينَ السَّكِرِينَ السَّورِ مِنْ السَّارِينَ السَّالْمِينَ السَّالِينَ السَّلْمِينَ

تفسیر : هر که براین دین مبارك ثابتقدم باشد به دین و دنیا بهر دو فایز میکردد به شرطیکه قدراین نعمت عظمی رابشناسد (کذافی موضع القرآن)

و كَا يِنْ مِّنْ نَبِي قَالَ كردند بالفادهمراه او

رِ بِیُون کُنِیرُ فَمَا وَهَنُوا لِمَآ اَصَابُهُمُ خنا پرستان بسیاد (بس) سستی نکردندبهسببهمیبتی که دسید به ایشان

فِي سَبِيْلِ اللَّهِ وَ مَا ضَعُفُو اوَ وَ مَا ضَعُفُو اوَ وَ مَا ضَعُفُو اوَ وَ مَا ضَعُفُو اوَ وَ مَا ضَعُفُو اوَ

مَّا اسْتَكَانُوا وَ اللَّهُ يُحِبُّ الصَّرِينَ ﴿ مَا السَّكَانُوا وَ اللَّهُ يُحِبُّ الصَّرِينَ ﴿ مَا السَّمَ

تغسیر: پیش انشما بسیار مردم خداپرست با پیغمبران اتفاق نبودند وباکافران به قتال پرداختند ومتحمل چندین رنج ومصیبت کردیدند اما ازان شداید ورنجها در ارادت شان وهن ودر همت شان فنوری پدید نیامت اطهار ضعف و ناتوانی نکردند ودر مقابل دشمن سر فرودنیاوردند خدا (ح) به طور حاص محبت می ورزد باکسانی که ثابت قدم وشکیبا باشته در باین وسیله به مسلمانانیکه در احد ضعف وسستی نشانداده ودند تنبیه وعرق حمیت وغیرت شان را تحریك نمود حتی بعضی ارآنها ظهرار کرده بودند که کسی را میانجی ساخته از ابو سفیسان امان طلبیده شود مطلب این است که چون خداپرستان و فداکاران امم سابق عنگام مصایب و شداید صبر و استقلال خوبشتن را باثبات رسانیدند این امد که خیرالامم می باشند باید بیشتر و عالی قر مراتب صبر و استقلال خودرا ببایه ثبوت رسانید د

وَمَا كَانَ قَوْ لَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَا لُوْارَ بَّنَا

سخناین خداپرستان مگراینکه گفتندای بروردگار ما

نبسود

آل عمران ----

اغْفِرُ لَنَانُ نُو بَنَا وَ السَرَافَنَا فِي الْمُونَا فَيَ الْمُونَا فَيَ الْمُونَا فِي الْمُونَا فِي الْمُونَا فِي اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وَ يَسِتُ اللَّهُ الْمَنَا وَانْصُرْنَاعَلَى الْقَوْمِ وَانْصُرْنَاعَلَى الْقَوْمِ وَاسْتُوارداد بعد قوم

### الْكُفِرِ يُنَ ا

تفسیس: هنکامیکه مصایب وسختیها هنجوم منیآورد سخنی که از آن اضطراب و توحش پدید آید بر زبان نیاوردند واز مقابله باز نهایستادند وبدشمن مطیع نشدند قول آنها جزاین نبود کهمیگفتند (الها کسناهان و تجاوزات مارا ببخشای د دلهای مارا ثابت واستوار کردان تاقدم ما از جاده حق نلفزد درمقابل کفار مارا نصرة وفیروزی کرامت کن )این کروه خدابرست نزول مصایبونوایبرا اکثر نتیجهٔ گناهان و تقصیر بندگان می دانستند و میگفتند کیست درمیان ما که کناهی نکرده باشد بهرحال عوض اینکه از مصیبت مبهوت و سراسیمه شده به مخلوق توسیل جویند به آفریدگار و مالك خویش پناه می آوردند .

فَا يَهُمُ اللّٰهُ ثَوَابِ اللّٰهُ نَيَاوِحُسُنَ تُوابِ (سِه) دادایشانداخدا نواب دنیا و نیعو نواب الله خواب دنیا و نیعو نواب الله خرق و الله یک یک الله کسینین الله در آخرت و خدا دوست میدارد نیعو کاران دا

تفسیر: خدا(ج) درینجهاد ایشان را فاتح ومنصور کردانید یا وجاهت وقبول بخشید ثواب آخرت که بهتراز تمام چیزهاست البته حد وپایانی ندارد این است مرحمت الهلی (ج) دربارهٔ کسانیکه باخداوند متمال بدرستی واستواری معامله دارند واعمال شایسته می نمایند واین است ثمره و پاداش آنها .

تفسیو: در غزوهٔ احد چون مسلمانان شکسته خاطر شدند کا فیران ومنافقان موقع یافتند وزبان بطعن والزام کشودند وبعضی در پیر ده بهی خواهی ودلسوزی به تبلیغ پرداختند تامسلمانان آینده به قتال جرئت نکنند خداوند (ج) آگاه می سازد که فیریب دشمنان را میخورید اگر بدام فریب آنها مبتلا شدید (عیاذبالله) دوباره درآن قعر ظلمت خواهید افتاد که خدا شما را ازآن نجات داده بود ودامن دیمن حق آهسته آن دست تان بیرون خواهد شد وجز خسارت دنیاد آخرت نتیجه نخواهد بخشید اول تشویق بود که بطریق خدا پرستان سیری شوند نخواهد بخشید اول تشویق بود که بطریق خدا پرستان سیری شوند اینجا افر شنیدن سخنان اشرار ممانعت کرد تا مسلمانان هوشیار بوده سود وزیان خویش را بستجند.

بَكِ اللهُ مَوْلَكُمْ َ وَهُوَ خَيْرُ بِنَهُ اللهُ مَوْلَكُمْ َ وَهُو خَيْرُ بِنَهُ اللهُ الله

باری دهندگان است

تفسیس: باید حکموی را پدیرفت و بهمدد ذات بی هستای وی اعتماد نمود \_ کسی راکه خدا(ج) مددکار باشد چه نیاز دارد که بهنمسرت دشمنان خدا(ج) امید وار باشد یامقابل آنها کردن طاعت خم کند در حدیث است که چون ابو سفیان از احد باز کشت برای عظمت واعتلای هبل قریاد بر آورد (لناالعزی ولاعزی لکم) جغیر تاپیغمبر (ص) فرمان داد در پاسخ وی گویند: «اللمولنا ولامولیلکم».

سَنُلُقِی فِی قُلُوبِ الَّذِینَ کَفُرُوا

الرُّعُبَ بِمَا اَشُرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَمُ هيبت دا به آنسبب که شريك قراد دادند با خدا چيزی دا که

ینز ل به سلطنا و مأوسهم النار و مردنیاورده خدابه آن می و موقف ایشان دونخاست

و بِنْسُ مَثُو ى الظّلِمِيْنَ اللهِ وَ بِنْسُ مَثُو كَا الظّلِمِيْنَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

تفسیر : این بود معاملت امتحان شما \_ اکنو ندر دلهای کافران چندان هیبت و رعب شمارا بیفکنیم که باوجود آنکه زخمی و ضعیف شده و متحمل زیان گردیده اید بر گردند وجرثت نتوانند که بر شما حمله نمایند وچنین واقع شد ابوسفیان باسپاه خویش بدون نیسل مسرام از معرکه گریخت در راه بهخاطروی رسید : «چنان سپاه مجروح وخست در گذاشته آمدیم بهتر است باز گردیم و آنرا مستاصل گردانیم اما از هیبت حق ورعب اسلام نتوانست تصور خویش را عملی گرداند برعکس مجاهدین اسلام تا حمراه الاسد کافران را تعقیب کردند وواقعه احد بار دیگر مکرر نشد .

تنبیه : مشرك هرقدر خویشتن را نیرو مند جاوه دهد دلش كسزور می باشد زیرا مخلوق ناتوانی را می پرستد چنان معبودی را چنین عابدی باید دضعف الطالب والمطلوب (الحج ركوع ۱۰) واضح است كه در حقیقت قوت اصلی به عون و عنایت الهی است كه كافران ومشركان ازآن بهره ندارنداز اینجاست كه مسلمانان تا هنگامیكه براسلام خویش استوار بودند كافران از آنها می ترسیدند امروز نیز مشاهده میشود كه باوجود آنكه مسلمانان در حالت تفرقه وانحطاطند ازین شیر خفته و مجروح درخوف وهراس می باشند ودر صدد آنند كه ملل مسلمان به هیچصورت بیدار نگردند . دراثنای مناظرات علمی ومذهبی نیز ایس رعب وهیبت اسلام بمشاهده میرسد . حضرت پیغمبر (ص) میفرماید « هیبتمن از مسافت یكماه در قلوب دشمنان افكنده میشوده بدون شبهه فرموده وی به امت مسلمه تاثیر بخشیده فلله الحمد علی ذالك وله المنه

النتنالوا المراق المرا

تفسیو: نخست حضرت بیغمبر (ص) گفته بود اگر صبر وا ستقلال را از دست ند هید خدا به شما فیروزی میدهد \_ چنانکه خدای متعال در آغاز قتال وعدهٔ خویش را راست گردانید ومسلمانان به فرمان وی دمار از نهاد کفار بر آوردند وآن هفت تن یانه تن که بیرق مشرکان یکی بعد از دیگری به آنها انتقال یافت کشته شدند وبالاخره همه سراسیمه و مضطرب راه فرار اختیار نمودند وواضح بود که مسلمانان فاتح ومنصور می شدندواموال غنیمت در مقابل شان ریخته بود که از سهوتیراندازان خالد بنولید مستفید شد و بغتتا نقشهٔ جنگ تبدیل یافت چنانکه دربالا نگاشتیم .

اذا فَشِلْتُهُ وَ تَنَا زَعْتُهُ تا آنكه بزدلی تردید و نزاع نمودید فی الا مُر و عَصَیْتُهُ دد تماد و نافرهانی تردید

تفسیر: تیراندازان از حکم پیغمبر (ص) مخالفت ورزیدند ودربین خود به گفتگو آغاز نمودند بعضی میگفتند باید اینجا قیام نمود واکثر گفتند اکنون به مقاومت دراینجا ضرورتی نمانده بیائید در غنیمت سمهیمشویم در نتیجه اکثر موقع خویش را گذاشته رفتند ومشرکان دفعتاً از آنطرف هجوم آوردند \_ از طرف دیگر خبر قتل پیغمبر (ص) نیز منتشر شد این چیزها دردلها مایهٔ ضعف ورخاوت گردید واخیسرا منتج به ظهور فشل وجبن شد گویا تنازع مایهٔ فشل وعصیان سبب تنازع بود .

مِّنُ بُعُلِ مَا ٓ الركم مَّا نُحِبُّونَ اللهِ مِعْواستيد بعد اذ تنعه نمود شمارا تنجه ميغواستيد

مِنْكُمْ مِّنْ يُر يُدُ اللَّ نَيَا وَ مِنْكُمْ مِّنْ اللهُ اللهُ

لله يَكُ الْأَخِرَةَ عَ خُواست آخرت دا

تفسیر: بعضی درمسرت متاع دنیا (مال غنیمت) لغزیدند وخمیازهٔ آن بر همه تحمیلشد ابن مسعود (رض)می فرماید پیش از آنکه این آیت فرود نیامده بودهرگزنمی پنداشتمدرمیان ماکسی طالب دنیانیزمیباشد.

نَجُمَّ صَوَ فَكُمْ عَنْهُمْ لِيُتَلِيكُمْ تَابِيانِمايد شمارا اذايشان تابيانِمايد شمارا

تفسیر : نخست آنها از مقابل شما میگریختند اکنون شسما از مقابل آنها فرار میکنید از تقصیر وخطای شما معامله رنگ دیگر گرفت واین نیز باشما معاملهٔ امتحان بود تاپخته از خام بخوبی متمایز کردد .

و لَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ الله

تفسیر : خداوند خطای آنانرابخشیداکنونکسی مجازنیستکهباینحرکت آنها را مورد طعن وتشنیع قرار کاهد .

تفسی : زیرا از تقصیرات ایشان میگذرد ودر عتاب نیز جانبلطف وشفقت راملحوظ میدارد .

اِنْ تُصْعِلُ وُنَ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُوْنَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى أَحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تُعْرِقُونَ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آحَدٍ وَلَا تَلُونَ عَلَى آخَدُ وَلَا تَلُونَ عَلَى آخَدُ وَلَا تَلُونَ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونُ عَلَى آخَدُ وَلَا تَلُونَ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونَ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونُ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونَ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونُ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونُ عَلَى آخَدُ وَلَا تُلُونُ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَلُونُ عَلَى آخَدُ وَلَا تُنْ عُرِيعًا فَنَا لَا تُلُونُ عَلَى أَنْ عَلَى أَلْعُونَا عَلَى أَلَا عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَلَا عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَلَى أَنْ عَلَى أَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَلَى أَنْ عَلَى أَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَلَى أَنْ عَلَى ع

تفسی : شما سراسیمه به کوه بالا میرفتید ودرآن اضطراب و پریشانی باز نمی گشتید و در عقب خویش به هیچکس التفات نمیکردید ـ در آن هنگام پیغمبر خدا (ج) مانند سابق برجای خویش استوار بود وشما را ازاین حرکت زبون باز می داشت و بسوی خویش می خواند اما شما از اضطراب و تشویش به شنیدن آواز او قدرت نداشتید تاآنکه کعب بن مالك چندین مرتبه فریاد برآورد آنگاه مراجعت کرده حوالی پیغمبر گرد آمدید .

فَآتَا بِكُمْ عُسَّا بِغَمِّ لِكَيْلًا تَحْزَنُوا بِراندو، براندو، براندو، تاكه غمين نشويد

عَلَى مَا فَا تَكُمْ وَ لَا مَآ آصَا بَكُمْ الله به آنچه رسیده بشما

تفسیں: چون خاطر پیغمبر را مغموم ساختید ــ بسزای آن بر شما غم وارد شد وغم در بدل غمرسید تا آینده به یاد داشته باشید کهبهرحال حکمپیغمبر (ص) را اطاعت نمائید اگر چه مفاد شما مانند غنیمت و غیره از دست شما برود ویا مصیبتی وخدهد .

تنبیه: اکشر مفسران «فاثابکم غمابغم» راچنین تفسیر کردهاندخدا(ج)
به شما غمبالای غم افزود یك غم آن بود که فتح وموفقیتی که در ابتدا
حاصل کردهبودند ازدست رفت غم دوم کشته شدنوجراحت کسان آنها
واشاعت خبرشهادت حضرت بیغمبر (ص) بود بعضی چنین استنباط
کردهاند در عوض غمیکه بنابرعدم ظفر وموفقیت واز دست رفتن غنیمت
وتحمل نقصان مالی وبدنی بشما رسیده بود چنان غم بزرگی فرا رسید
که تمام غم های گذشته را از یادبرد یعنی افواه قتل حضرت پیغمبر(ص)
که تمام غم های گذشته را از یادبرد یعنی افواه قتل حضرت پیغمبر(ص)
نتوانستند آواز حضرت پیغمبر(ص) را بشنوند مانند کسی که بطور
کلی بجانبی چنان منهمك باشد واز جانب دیگر غافل وبی خبرشود.

وَ اللّٰهُ خَبِيرٌ أَبِهَا تَعْمَلُونَ اللّٰهُ خَبِيرٌ أَبِهَا تَعْمَلُونَ اللّٰهِ عَلَيْد

تفسير :كسانيكه درآن جنك شهيد شدنسي بودندبه شهادت رسيدند وآنانیکه هزیمت کردنی بودند عقب نشستند اما بس مسلمانان مخلص کهدر معرکه استوار ماندند خداوند (ج) ناگهان «نعاس» غنودگی طاری نمودً ومردم درحالیکه ایستاده بودند به نعاس میرفتند چنانچه شمشیر حضرت طلحه (رض) چندین مرتبه از دستشبزمین افتاد این یك السر حسمی ازآن سکون واطمینان باطنی بسود که دراین هنگامهٔ رستا خیسز محض به فضل ومهربانی خدا(ج) بردلهای مومنان فرود آمده بود ــو بعد ازآن هراس وبیم دشمن از دلهای مومنان برداشته شد این حال عین در هنگا می عارض شد که انتظام وانضباط سپاه اسلام بهم خورده بود چندین نعش بهخاك وخون می غلطید واكثر سپاهــیان جراحــت شدید برداشته بودند بقیه از افواه قتل پیغمبر (ص) احساس وهوش خویش را باخته بودند ، گویا این خواب موقتی پیام بیداری بود ؛ عارض شدن این غنودگی خستگی هارا رفع نمود وآگاه گردانید کهوقت خوف، واضطراب سيرىشد اكنون بهاطمينان وآسايشخاطر فرايضخويشراانجام دهید \_ اصحاب بسرعت دراطراف پیغمبر (ص) حلقه بستند و محاذ جنگ را تشکیل نمودند ـ دراندك زمانی فضا صاف گردید ودشمن از مقابله عاجز آمد .

(تنبیه): ابن مسعود میگوید \_ و توع نعاس هنگام جنگ از طرف خدا (ج) علامت فتح و ظفر است چنانکه سپاه حضرت علی (رض) را در حرب صفین نیز این واقعه رخداد .

وَطَآئِفَةٌ قَلْ آهَتَهُمْ آنْفُسُهُمْ

وعروهي ديكر بودندكه به تحقيق درانديشه افكنده بودايشانرا (نجات) نفسهاى شان

تفسیر: اینهامنافقان بزدل و ترسو می باشند نه در فکر اسلامند و نه در اندیشهٔ پیغمبر (ص) بلکه محض بفکر آنند که چگونه خویشتن رانجات دهیم واگر سپاه ابوسفیان مجدداً حمله کند حشرما چهطور می شود پس دراین همه بیم واندیشه خواب وغنودگی چگونه وارد گردد ؟

يَظُنُّونَ بِاللّٰهِ غَيْرَا لَحَقِّ عمان ميعردند به الله عمان ناحق

تفسیر: وعده های خدا(ج) کجارفت بلکه معلوم میشود که داستان اسلام بپایان رسیده دیگر پیغمبر ومسلمانان نمی توانندبمنازلخویش باز کردند وهمه دراینجا کشته میشوند چنانکه جای دیگر گفته است «بل ظننتمانلنینقلب الرسول والمومنونالی اهلیهم ابداً (الفتحرکوع۲)

يَقُو لُوْنَ هَلَ لَنَامِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْعً الْمَامِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْعً الْمَامِ مِنْ شَيْعً الْمَ

تفسیر :کارما هنوز باقیست یابه کلی تمام شده ؟ یا اینکه بهمراهان محمد صلی الله علیه وسلم چیزی از فتح حاصل میشود یااینکه خدا (ج) هر چه را خواست انجام داد بما ودیگران چه اختیار است این بود معنی ظاهری کلمات ـ نیتی کهدر دل داشتند آینده ذکر میشود .

تفسیو: مراد منافقین ازاین قول دهل لنامن الامرمنشی، کلمة حق ازیدبها الباطل است بدونشك این درست است دردست شماچیزی نیست وهر کار در اختیار خداست هر کرا خدا (ج) خواهد آباد وهر کرا خواهد برباد میکند ؛ غالب میکند یامغلوب ؛ آفت نازل می نماید یاراحت می دهد \_ کامیاب می سازد یاناکام \_ خداوند (ج) میتواند یك واقعه را دربارهٔ قومی رحمت وبرای قومی دیگر نقمت کرداند \_همه امور باقتدار واختیار اوست اما آنچه شمااز این قول دردل دارید خدا (ج) بر خیانت دلهای شما آگاهست که در آینده بیان میشود .

يُخُفُونَ فِي اَنْفُسِمِمُ مَّالًا يُبْلُ وُنَ بنهان ميدارند در دلهاى خويش آنچه راآشكارانمى نعايند

لک یکو گون کو گان کنامِن الک مر بند میعویند امر می بود بما ان این عاد شکی می قُرِن کا فُرِنا هم همنا می میدی میدین چیزی عشته نمیشدیم دراین جا

تفسیر : آنجه دردلهای خویش مخفی داشتند این بودکه « همل لنامن الامر آمنشیء » گفته واینرا دردل داشتند یاممکناست از مسلمانیان راسخ العقیده جداشده بایکدیگر خود اظهار کرده باشند که چون مسلمانان درابتدا رأى مارا نپذيرفتند و بهقول چند جوان بي تجربه از مدینه خارج شدند جنگ کردند ـ درآخر بهدهانخود خوردند ـاگرمــا اختیاری میداشتیم و مشورت ماعملی می گردید چرا ایسنقدر خسماره میرسید وچرا چندین برادران ماکشتهٔ میشدند ـ اکثر منافقین نسستاً باانصارمدىنه خويشاوندى داشتند وازين جهةدر «ماقتلناههنا» قتل آنهارا قتل خود گفتند \_ یا مطلب این است که اگر بروفق گفتهٔ محمد فيروزي نصيب مسلمانان ميبود چرا اينقدركشته ومجروح ميشديم . تنبيه : ظاهراً معلومميشودكه منافقان اين سخنها را در مدينه كمفته باشند زیرا عبدالله ابن ابی پیش از شروع جنگ با جمعیت خود بمدینه باز گشته بود ـ دراین صورت اشارت ههنا بوجه قرب جانب احدمیشود اما از بعضی روایات ثابت میشود که منافقی به نام (معتب بن قشیر) در میدان جنگ این سخنان راگفته بود درآن صورت شاید بعضی ازمنافقان بنابر مصلحتي باعبدالله بن ابي باز نكشته باشند والله اعلم .

قُلُ لَوْ كُنْتُمُ فِى بُيُو يَكُمْ لَبَرُ زَ بعو الم ميبوديد در خانه هاى خويش هرائينه برون مى آمدند الذي يُنَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إلى عسانيعه مقد شده برايشان مشته شدن بسوى

### مضا جعيم

#### کشتنـگاهای خویش

تفسیو: این طعن و تشنیع یا حسرت و افسوس چیزی بار نمی آرد آنچه را خدا (ج) درباب اجل ، محل مرک و سبب و وقت آن نگاشته و مقدر کرده است هرگز تغیر نمی کنه و حتماً و قوع می یابد اگر شما درون خانه های خویش محصور می نشستید و بالفرض رأی شما عملی میشد بازهم کسانیکه قتل آنها درمواضع نزدیك احد مقدر بود حتماً به سببی از اسباب بدان صوب میرفتند و درممان موضع کشته میشدند این موهبت اللهی است که در آنجا که قتل آنها مقدر بود درراه خدا به منتهای دلاوری وخوشی بشهادت رسیدند \_ حسرت و تأسف برای چیست \_ کارپاکانرا قیاس از خود مگیر .

تفسیر : خدا (ج) به راز دلهای شما آگاهست و هیچ حالی از هیچکسی در حضرت وی مخفی نیست مفصد این بود شما را درمهاملت امتحان وارد کند تاهرچه درقلوب شماست برون تراود ، و در کوره امتحا ن خالص از مغشوش متمایز گردد . مخلصان صله موفقیت خویش را دریابند و برای آینده دلهای شان از و سوسه و ضعف پال باشد نفاق پنهانی منافقان آشکار شود و مردم به خوبی خبث باطن آنها را بدانند .

# اِتَّ الَّذِي يُنَ تُولُّوا مِنْكُمْ يُوْمُ الْتَقَى مِرَ الْتَقَى مِرَالِينَ مُولِوا مِنْكُمْ يُومُ الْتَقَى

# الْجَهُعٰنِ لَا إِنَّهَا السَّيْطُنُ الشَّيْطُنُ السَّيْطُنُ السَّيْطُنُ مِن وَ وَوَجَ جَزاين نيست معلفزانيدايشانوا شيطان

عَنْهُمْ اللَّهُ عَفْوُرُ حَلِيمٌ اللَّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمْ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَل

تفسيو: کامی میشود که از مخلصان هم گناه صغیره و کبیره سی زفت همچنانکه طاعتی انسان را به طاعت دیگر مایهٔ توفیق میشود نحوست یک گناه شیطان را موقع میدهد که انسان را به گناهان و لغزشهای دیگر مستعد گرداند در جنگ احد نیز مسلمانان مخلص که عقب نشستند شیطان ایشان را به شامت کدام گناه سابق از راه منحرف ساخت وقدم شان را متزلزل گردانید چنانکه یک گناه آن بود که تیر اندازان اکثر به حکم پیغمبر صلی الله علیه وسلم پابند نماندند اما فضل الهی را مشاهده کنید که آنها را مورد سزائی قرار نداد که منجر به شکست تباهی آور باشد بلکه برذمت آن حضرات گناهی نیزباقی نگذاشت چون خدای متعال بر تقصیرات شان یکسره قلم عفو کشید هیچکس حق ندارد که آنها را مورد طعن وملامت قرار دهد .

يَّا يَّهُا الَّذِيْنَ الْمَنُو الْا تَكُو نُوا موسان شويد كَالَّذِيْنَ كَفَرُوا ماند سانعه عاد شدند

تفسیو : زنهار شمابسان این منافقین کافر اندیشه های باظل را بهخود راه مدهید و چنان میندارید که اگر بخانه می نشستیم مرکواردنمیگشت و کشته نمی شدیم .

آل عمران -----

### وَقَا لُوا لِإِخْوَانِهِمْ

و گفتند درحق برادران خویش

هسمین : چون منافقین درظاهر خویشتن را مسلمان نشانداده بودند مسلمانان را برادر خواند یاچون نسبه باانصار مدینه خویشاوند بودند واین سخن را درپیرایهٔ خیر خواهی و همدردی می کفتند ازین جهت تعبیر به کلمهٔ «اخوان» شد .

اِنَّا ضَرَ بُوْا فِی الْآرْضِ اَ وْ کَانُوْا وَقَى عَسَنَهُ عَسَنَهُ عَسَنَهُ عَسَنَهُ عَسَنَهُ عَنْدُ عَلَى اللَّهُ عَنْدُ نَا مَا مَا تُوْا عَنْدُ نَا عَرَدُنَهُ فَا تَوْمَا قُتِلُوا عَنْدُ لَكُ مَا لَكُمُ فَا لَكُ مُ لَكُ لِكَ عَلَى اللَّهُ فَا لَكُ عَلَى اللَّهُ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَا لَكُ عَلَى اللَّهُ فَا لَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا لَكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ الللّهُ الللّهُ

ه ماند که «چرا مسلمانان مانند مانشداند وهیچکس به سخیان ما گوش اساد « کویا بدین طریق «لیجعل» با «لانکونوا»نیزتعلفی اسهمیرساند .

و الله يُحيى و يوييك الله

تفسیر: میرانیدن وزنده گردانیدن خاصهٔ خداست بسا از مسردمان که سرتاسر عمر را به سفر می کذرانند و درجنکها شریك میشوند اما آخس میان خانه و بر روی بالین جان می سپارند و کسانی می باشند که عادت دارند همیشه بکوشهٔ خانه باشند آخر خداسببی پدید می آرد که از منزل برآیند و در بیرون بمیرند یاکشته شوند انسان برای حفظ خویش هرقدر سعی کند نمی تواند آنرا تبدیل دهد و یااز خویشتن دفع کند حضرت خالسه این ولید هنگامیکه جان می سبرد گفت (هیچ حصهٔ بسدن من از زخم شمشیر و نیزه تهی نیست مانند شتر درداخل خانه جان میدهم) شمشیر و نیزه تهی نیست مانند شتر درداخل خانه جان میدهم) (فلانلمت اعین الجبناء) (خداکند چشم نامردان به مشاهدهٔ این حال باز کردد).

وَ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿

تفسیر: که منافقان و کافران به کدام راه روانند و مسلمانان تاجه اندازه خویشس را از تشبه واقتفا به آنها باز میدارند \_ هریك را مناسب حال او عوض خواهد داد .

وَلَئِنَ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيْلِ اللّٰهِ اَ وَ مُتَّمْمُ و ابر مستشدید در دان خدا یا مردید

تفسیو : یعنی در راه وی تعالی و تقدس .

لَهُغَفِرَةٌ مِّنَ اللّٰهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّهَا هرآئينه آمرزشي اذ خدا و بغشايشي بهتر است اذآنچه يَجُهُعُونَ ﴿ وَلَئِنَ مُّتُهُمْ اَوْ قُتِلْتُمْ يَجُهُعُونَ ﴿ وَلَئِنَ مُّتُهُمْ اَوْ قُتِلْتُمْ جمع مي مند و امر مرديد يا مشتشديد تفسیو: بالفرض اگر شما سفر نکردید یا درجهاد سهیم نشدید وفیالحال از مرگ برکنار ماندید امالا بد روزی آمدنیست که در آن بمیرید یا کشته شرید بهرحال به بارگاه الهی(ج) همه یكجا میشوید درآن هنگام معلوم میشود نیكبختانی که در راه خدا (ج) کار نیك کرده مردند یاکشته شدند چه نصیب فراوان از بخشش الهی (ج)بایشان کرامت میشود بخششی که تمام دولت وشکوه – عزت وثروتی که دراین جهان اندوخته اند مقابل آن ارزشی نداردخلاصهاگر قولمنافقان تسلیم شود کهمیگفتند هرگاه ازخانه نمیبر آمدند کشته نمی شدند باز هم سراسر خساره بود زیرا درآن صورت محروم از مرگی می شدند که باید چنین زندگانی هارا بار بار برآن قربان نمود وآن در حقیقت مرگ نی بار زندگانی حاوید است .

نی بل زندگانی جاوید است : درفنافی ابله می باشد بقای دائمی \* زندهٔ جساوید گردد هر که شدقر بان دوست

فَها رَحْمَةِ مِنَ اللّٰهِ لِنْتَ لَهُمْ وَ لَوْكُونَ لَهُمْ فَي اللّٰهِ الْفُتُ اللّٰهِ الْفُتُ اللّٰهِ الْفُتُ وَالْمُ اللّٰهِ الْفُلْمُ وَالْمُ اللّٰهِ الْفُلْمُ وَالْمُ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُلْ اللهِ اللهِ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُل

لنتنالوا

# إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ كَلِيْنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَند كَانَ مَا اللَّهُ

تفسير: پس ازآنكه مسلمانان رابر تقصيرات آن ها تنبيه فرمودو بخشش عام خویشرا اعلان کرد و نصیحت نمود که در آینده از سخنان این گروه كه مارآستين مي باشند فريب مخوريد دراين آيت عفو تقصير آنها بپاية تکمیل رسیدشاید حضرت پیغمبر (ص) نسبت بخطای مدهش وبزرگی که درغزوهٔ احد از مسلمانان صادر شده بود آزرده شده ومی خواست ديكر به مشوره آن ها عمل نكند \_ لهذا خداوند (ج) به پيرايه شكفت واسلوب لطیف دربارهٔ آنها سفارش فرمود نخست بخشایش خویش را در حقّ آنها اعلان کرد چه خدامیدانست آزردگی واندوه پیغمبر (ص)خاص برای پروردگار می باشد \_ باز گفت «فیمارحمة منالله لنت لهم» یعنی (چه مهربانی پروردگار است برتو وایشان که ترا این قدر حسن خلق ونرمی مزاج بخشیده ) اگر جز تودیگری می بود خدامیداند دراین معامله وخیم چه رویه اختیار میکرد ــ این همه فضل ومرحمت السی است که مافند تو پیغمبری مهربان ونرمدل وباحوصله دارند بالفرض آگر (عیاذبالله) دل تو سخت ومزلج تو تندميبود اينها ازدور توپراگندم ميشدندواگر ازآن ها خطائي صادر ميشد وتو سخت بازخواست ميكردي از خجالت ودهشت بتو نزديك شده نميتوانستند بدينطريق اينمردمازخير وسعادت بزرك بی نصیب میماندند وشیرازهٔ جمعیت اسلام پراگنده میشد ـ اما خدا(ج) ترانرمدل وخليم آفريده وتوثىكهازنقطة نظراصلاح از تقصيرآنهااغماض می نمائی \_ بنابرآن تاجائیکه دراختیار وحق تست خطای شان را ببخش ویا اینکه ماحق خویشرا بخشیدهایم برای تسلیت آنسها از بارگاه مــا دربارهٔ شان طلب عفوکن ـ تااین فداکاران که آفسرده شده اند لطف و مرحمت تراديده تمامأ مطمئن ومنشرح كردند تنها بخسيدن كافي نيست آینده نیز بدستور سابق درمعاملات ازآنها استشاره کـن وچونمشاورهٔ امری طی شود وبران عزم نمائی بدون تأمل ودرنگ بآن اقدام کن خدا متوكــلانرا دوست ميدارد وتمام امور آنهارا بانجام ميرساند .

تنبیه: از حضرت علی کرمالله وجهه دوایت است که از حضرت پیغمبر (ص) پرسیده شدعزم چیست گفت « مشاورة اهل الرای ثما تباعهم» ابن کسیر (یعنی بااهل رای مشوره نمودن سپس از آن پیروی کردن) در مجمع الزواید از حضرت علی کرماله وجهه منقول است : «یارسول الله درباب آنیچه به کتاب وسنت نیابیم دربارهٔ آن چه طریق اتخاذ نمائیم، پیغمبس (ص) و مرمود (فقهاء عابدین) (باخدا پرستان دانشمند مشوره کنید) و لاتمضوا فیه رای خاصة (ودرآن رای یکی یادونفر را اجرا مکنید).

إِنْ يَّنْصُرْكُمُ اللهُ فَلاَ عَالِبَ لَكُمْ عَالِبَ لَكُمْ عَالِبَ لَكُمْ عَالِبَ نَسْتَ شِمَا الْحُدَ فَيَعِسَ عَالِبَ نَسْتَ شِمَا

ت**مامداد**هشود

تفسیو: قبلا خدای تعالی حضرت بیعمبر (ص) راگفت بخدا توکل کن اکنون میفرماید که شائسته توکل واعتماد خاص آن ذاتی است که بر همه غالب باشد وبایده سلمانان همه به امداد او توکل نمایند کویا بعد از آنکه خود از تقصیر ولغزش مسلمانان در گذشت وپیغمبرخودرا نیز بعفو آنها وادار نمود مسلمانان را نوصبه میکند که سخن کسی را نشنوند در حالص برخدا (ج) توکل کنند اکر او تعالی مدد کار شما باشد هیسم موتی برشما عالب شده نمیدواند جنانکه درغزوه سدر مشاهده کردید و ای برشما عالب شده نمیدواند جنانکه درخزوه سدر مشاهده کردید دار به با به جربه پیوست .

كسب كرده است و ايشمأن

لنتنالوا

#### 

تفسمير : ياغرض ازين سنخنان مطمئن ساختن كامل مسلمانان است تــا این وسنوسه پدید نیاید کهحضرت بیغمبر در ظاهر مارا عفو کرده وبدل آزرده میباشد ووقت دیکری ازماانتقام خواهد گرفت آنبیاء درظاهر چیزی ودرياطن جيزي نميباشند يااينكهعظمت وعصمت وامأنت حضرت بيغمبر را كاملانشىناسىند ودربارة وى (صلىالله عليهوسلم) هيچگونه خيالفاسد ويمهوده رايهخود راه تدهند مثلا اين راكمان تكنند كه حضوت پيغمبو چیزی ازمال غنیمت را (العیاذبالله) پنهان خواهد کرد شاید این آیت بدین سبب فرود آمده که آن دستهٔ تیر اندازان که بطمع غنیمت سنگر را كذاشته بودند آيا حضرت پيغمبر(ص) آنهارا از غنيمت حصه نميداد يابعضي اشبيارا بنهان ميكود ـ دربعض روايات آمده كهدرجنگ بدر از مال غنیمت چیزی مثل شمشیر ویاچادری کم شده وکسی گفته بودشاید حضرت ببغمبر (ص) آنرا برای خود نگاه داشته باشد بنابران آیت مذكور نازل كرديد بهر صورت مسلمانان را هدايت است كه اگرييغمبر صلمي الله عليه وسلم ازتواضع وحسن خلق خطاهاي شمارا صرف نسظر ميكند شما عظمت شان وعصمت ونزاهت اورا بيشتر رعايت كنيدمومنان باید پیرامون چنین تخیلات ضعیف ورکیك نگردند از طرف دیگر درعین زُمان که شفقت ورأفت ودل نرم آنحضرت (ص) رابیاد دادتقصیروالخرش مسلمانان رادرجنگ احد معاف کرد ودرذیل آن تقصیر دیگری را نیسز خاطر نشان نمرد که متعلق ببدربود تا آنحضرت صلی الله علیه وسلم از مهربانی وخوی نرمیکه دارد آنراهم بخاطر نگذراند .

تنبیه : معنی لغوی (غلول) در غنیمت خیانت است اما گاهی بر خیانت مطلق و کاهی خاص به اخفای چیزی اطلاق میشود چنانکه ابن مسعود رضی الله عنه فرموده : غلوامصاحفکم (مصاحفخودرا پنهان کنید ) .

# أَ فَهَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَ اللَّهِ كُهَنُ 'بَآءَ

ا هر که پیروی کرد خوشنودی خدارامیباشدمانندکسیکهبا**زگردد** 

بِسَخَطٍ مِّنَ اللَّهِ وَ مَأْ وَ لَهُ جَهَبُّمُ اللَّهِ وَ مَأْ وَلَهُ جَهَبُّمُ اللَّهِ وَ مَا وَلَهُ جَهُبُمُ اللهِ بنا خوشنودى خدا و موقف او دون است

# وَ بِئُسَ الْهُصِيْرُ اللهِ

تفسیر: آیا پیغمبری که پیوسته تابع رضای پروردگار خود میباشدبلکه دیگران راهم میخواهد تابع رضای اوتعالی گرداند ممکن است مانند کسانی کار کند که مورد غضب خدا ومستحق آتش دوزخاند؟ نیامکان ندادد.

هُمْ كَرَجْتُ عِنْكَ اللَّهِ \* وَاللَّهُ بَصِيرٌ مَرْم درجه هاى مختلف دارند نزد خدا و خدا بيناست

بِمَا يَعْمَلُوْ نَ اللهِ بِهِ اللهِ مِي عند اللهِ اللهِ

تفسیں: پیغمبر ودیگر مردم باهم برابر نیستند ، اعمال ذلیله واوضاع رذیله چون طمع وغیره هرگز از پیغمبران سر نمیزند وحضرتآفریدگار همه را می بیند آیا کسانی راکه طبع خسیسوسرشت پستدارند بهمقام نبوت سرافرازی می بخشد ؟ (العیاذبالله) .

لَقَلُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْ مِنِيْنَ لا بتعقيق احسان مرد خدا بر ايمان دادان

اِنْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ ٱ نَفْسِهِمْ آنگاه که فرستاد در ایشان پیغمبری از خود شان

تفسیں: ازجنس وقوم خود آنها کسی را پیغمبر کردانیده که به آسانی می توانند به پهلوی وی نشینند وبااو مکالمه کنند وزبان اورا بفهمند واز انوار وبر کات او هرنوع استفاده نمایند آنها از جمیع احوال واخلاق سوانح حیات امانت ودیانت ؛ خدا ترسی وپرهیزگاری او بکمال خوبی اگاه می باشند چون ظهور معجزات رادریکی از رجال قوم و خاندان خود

مشاهده میکنند ایشان را بسهولت یقین حاصل میشود. بالفرض اگر کدام فرشته یاجن به پیغمبری مبعوث میگردید ومعجزاتی از وی دیده میشد ممکن بود کهدردل شان میگذشت کهچون اومخلوق جداگانه بوده از جنس بشر نیستشاید این خوارق مخصوص صورت نوعیهوطبیعت ملکیه یاجنیه اوباشد وعجزما درمقابل اودلیل نبوت وی شده نمیتواند بهرحال مومنان باید ایس را احسان خدا بدانند که پیغمبری بهآنان فرستاده کهبدون زحمت از فیض حضرتش مستفید شده می توانند و باوجودیکه پیغمبراست و به عالی ترین و عزیز ترینمقامات نایل و سرافراز می باشد بکمال مهربانی و دل سوزی با آنها آمیسزش و ارتباط دارد صلی الله علیه وسلم .

يَتْلُوُ عَلَيْهِمُ الْاِيهِ وَ يُزَكِيهُمُ مَنْ وَيُومُ مَنْ وَيُومُ مَنْ وَيُومُ مَنْ وَالْمُولُومُ الْكِتْبُ وَ الْمُؤْكُمُ الْكِتْبُ وَالْمُؤْكُمُ الْكِتْبُ وَالْمُؤْكُمُ الْكِتْبُ وَالْمُؤْكُمُ الْكِتْبُ وَالْمُؤْكُمُ الْكِتْبُ وَالْمُؤْكُمُ الْكِتْبُ وَ سَعْنَ سُودِمنَدُ وَ سَعْنَ سُودِمنَدُ وَ سَعْنَ سُودِمنَدُ وَ سَعْنَ سُودِمنَدُ وَ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الل

تفسیر : مضمون اینآیت درسورهٔ بقره دوجهای گذشته است خلاصه اش اینکه : چهارشان آنحضرت صلی الله علیه وسلم تذکار گردیده .\_

(۱) تسلاوت آیات یعنی آیات کریمه را خواندن وبرای مردم شنوا نیدن وچون مردم عرب اهل زبان بودند معنی ظاهری آنهارا فهسمیده بر آن عمل میکردند.

(۲) تزکیهٔ نفوس آنها از آلایش نفسانی وتمام مراتب سرك ومعصیت وروشن گردانیدن دلهای شان که این دراثر تعمیل مضامین عمومی آیات الهی (ج) وفیض صحبت رسالت پناهی و توجه و تصرف قلبی حضرت وی بحكم خداوندی حاصل میشد .

(۳) تعلیم کتاب (یعنی مقاصد کتاب السّرا به آنها فهمانیدن) که درمواقع مخصوص به آن احتیاج می افتدمثلا اگر صحابه کدام لفظ را ازلحاظ تبادر عمومی ومعاوره معنی کرده دچار مشکلات می شدنددر آن وقت پیغمبر (ص) مقصد اصلی کتاب الله را که از قرینه مقام معین میگردید بیان کرده اشتباه شان را زایل می فرمود چنانکه در آیت کریمه (الذین آمنو اولم یلبسوا ایمانهم بظلم) و دیگر جاهای قرآن کریم بعمل آمده.

(٤) تعليم حكمت (يعنى آموختن سخنان عميق)وكنه حقيقت و اطلاع دادن اسرار غامضه ولطائف قرآن كريم وعلل دقيق وعميق شرع مبين

1

خواه به تصریع یابه اشاره حضرت پیغمبرصلی الله علیه وسلم بتوفیق ومددالهی (ج) آن قوم درمانده را بهمدارج اعلای علم وعمل فائز گردانید که الا قرنها در جهالت وعصبانیت و کمراهی صریح مستغرق بودندو به فیض تعلیم وصحبت چندروزه حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم آموزگار ورهنمای جهان گردیدند بر آنهاست که قدر این نعمت عظمی رابشناسند و هیچگاه ولو بسهو هم باشد مرتکب حرکتی نشوند که مایه ملال حضرت پیغمبر (ص) گردد.

تفسير: واقعة احد از اول مورد بحث بود درذيل آن عفو درمقابل قـ صور مسلمانان مذكور شد وبمناسبت آن اخلاق وحقوق رسول كريم (ص) یادآوری شد بازرجوع بقصهٔ احدمیشود یعنی دراثر تکلیف وزیانی کهدر جنك احد بشما رسيده درحيرت وتعجب مي شويد كهاين مصيبت ازكجا فرود آمد حال آنکه ما مسلمان ومجاهد بودیم وبا دشمنان خـــدا در راه خدا (ج) بهقتال برآمده بوديم وخدا(ج) بزبان پيغمبر خويش بما وعدة فتح ونصرت داده بود شما هنگامیکه این سخنان رامیگوئید تامل کسنید كه و زحمتي كه از آنهابه شما رسيده ازطرف شما دوچندان به آن ها رسیده اگر درجنگ احدتقریباً هفتادنفر ازشماشهید شده درجنگ بدراز كفارهفتادنفر كشبته شده وهفتاد نفراسيرشما كرديده بودوبراسيران جنان اقتدارداشتيد كهاكر ميخواستيد ميتوانستيدآنهارا بقتل رسائيدو درجنك احد هم ابتداء زیاده از بیست نفر آنها بقتل رسیده بود اگر شما در جنگ احد اندکی زیر فشار آمده هزیمت یافتید درجنگ بدر آنهارا شکستخیلی فاحش وتباهکن داده بودید همچنین درمحاربهٔ احد که پافشاری نمودید كفار شكست خوردند وبالاخره از ميدان غريختند نظر بهحــقايق فوق وازروی انصاف شما حقندارید که اززحمت ورنج شکوه نمائید وبیدل شده معنویات خودرا ازدست دهید .

على هو مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ طَوْفُ الْفُسِكُمْ طَالِمُ الْفُسِكُمْ طَالِمُ الْفُسِكُمْ طَالِمُ الْفُسِيدَةُ الْفُسِيدَةُ الْفُسِيدَةُ الْفُلِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا لَاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

تفسيس: اكراندك عامل كنيدميدانيدكه خود ماية اين مصيبت شدهايد زيرا به هيجان آمده بهمشورة حضرت پيغمبر صلى الله عليهوسلمومردم تجربه كار عمل نكرديد وبه اختيار خود درخارج مدينه معاذ جنكرا ترتيب داديد ؛ باوجود نهى شديد پيغمبر صلى الله عليهوسلم تيراندازان سنگر مهم را رها وقلب راخالى كذاشتند پارسال وقتيكه در خصوص اسيران بدربهشما اختيار داده شده بودكه آنهارا بقتل برسانيد يا فديه گرفته رهاكنيد ولى دراينصورت البته آينده همين قدر نفرازشما كشته خواهد شد اما شما فديه را اختيار كرديد واين قدرنفر شما به قتل رسيد اكنون همانوعده خدارج) بتكميلرسيدپس چه جاى تعجب وانكار است درصورتيكه خودتان بطوع خاطر آنرا قبول كرديد (نفصيل حكايه اسيران بدر درسوره انفال مي آيد ) .

تفسیر: خدا کاهی که بخواهد غالب می نماید و گاهی مغلوب میگرداند وعلت مغلوب گردانیدن وی عدم قدرت او بسرفیروزی بخشیدن سست بلکه ازین جهت است که از کردار واختیار شما حالتی پدید آمد که عطای غلبه کامل شما مصلحت دیده نشد بهرحال هر چه به ظهرور رسید به حکم ومشیت الهی (ج) بود که خود سبب آن گردیدید همانا حکمت درآن این بود که از یك ظرف مراتب ایمان واخلاص مومن مخلص واز جانب دیگر در جه نفاق ودورنگی منافقان آشکار شود وهیچ کس را درشناخت خامان و پختگان ودل های صاف و بسی غش التباسی باقی نماند .

### وَ قِيْلَ لَهُمْ تَعَالُوْ اقَا تِلُوُ افِي سَبِيلِ و ممنته شد بايشان ته بيانيد بجنعيد در داه اللّهِ اواكَ فَعُولًا منا يدفع تنبد دشمن دا

تفسيو: پيش از شروع جنگ وقتيكه رئيس المنافقين عبدالله ابن ابي ميخواست باسه صد نفر باز گرددبوی گفته شد كهدرعين موقسع كجا ميگريزی اگر به دعوای اسلاميت صادقی بيا در راه خدا (ج) جهاد كن ورنه اقلا به دفاع دشمن سميم شو وشريك جمعيت لشكر باش تاكثرت سپاه بر دشمنان اثر اندازد ـ واگر درراه خدا (ج) ولحاظ دين جنگ نميكنی برای حميت ملی ووطن وحفاظت مال واولاد خود از دشمن مدافعه كن زيرا اگر دشمن كامياب شد هنگام انتقام بين مومنان ومنافقان فرق نميكنند وشمانيزمانند عموم مسلمانان مورد خساره واقع ميشويد خلاصه اينكه موافق ذوق وفكرآن از هرره كذر برای شان دليل گفته شد تا حجت تمام گردد و چيزيكه دردل دارند آشكار شود .

### 

تفسیر: «وقوع جنگ بنظر نمی آید بلکه فریب و شعبده بازی است اکسر مید انستیم که حقیقتاً جنگ واقع میشود حتماً باشما میرفتیم هروقتی که جنگ واقع شود در آن شرکت می ورزیم » ویامقصد آین بود که «اکر موقع مقابله (مساوات) می بود باشما پایداری می نمودیم این چگونه مقابله است که یکظرف سه هزار لشکر وطرف دیگر یکهزار تن مردم بی سرو سامانند این جنگ فقط خودرابه ها لاکتاف گندن است » یا از لو نعلم قتالا) مراد شان این بود که اگر ماازفنون جنگ واصول و تعبیه های عسکری واقف می بودیم باشما می بودیم گویا بطور کنایه طعنه دادند که چون مارا از اصول جنگ بی خبروخودرا واقف پنداشته و به مشوره ماعمل نکرده رای دیگران را پذیرفتید به همراهی ماچه ضرورت دارید به حال به حیله از جنگ بدر رفتند .

ينهان ميدارند

لن تنالوا ------

لِلا يُهَانِ

ىجانى ايمان

تفسیر: منافقان بدل کافر وبزبان اظهار ایمان می کردند وبه اسلام زبانی بامسلمانان آمیزش داشتند وآنروز درعین موقع جنک حضرت پیغمبر (ص) ومسلمانان را گذاشته باز کشتند وحیلهما تراشیدندازین دوچیز نفاق شان ظاهر ومشت شان باز کردیداکنون در ظاهر نیز نسبت بهایمان بکفر نزدیک تر شدند وبهافعال خویش کفارراتقویه وبه مسلمانان صدمه رسانیدند.

يَقُو لُونَ بِأَ فُواهِمِم مَّالَيْسَ فِي ميعوند بهدمنهای خوش آنچه نیست در قُلُو بِمِمْ وَاللّٰمُ أَعُلَمُ بِمَا يَكُنَّمُونَ ﴿

تفسیر: (او نعلم قتالالااتبعنکم) میگویند و آنچه دردل دارند بطورواضح بزبان نمی آرند ـ دردل آرزو دارند که مسلمانان مغلوب ومنکوب شوند

وماً سرمست وشاد گردیم .

اكر اطاعت ماراميكردند

دلهسای شسان و خسدا داناتراست بهٔآنچه

اَ لَذِينَ قَالُو الْإِخْوَا نِهِمْ وَ قَعَدُ وَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

كشيته نميشيدند

تفسیل : خود نامردشدند ومطمئن نشستند ودربارهٔ برادران قوم وقبیلهٔ خود (انصار مدینه) میگوینداگر سخن ماراپذیرفته میثل ما از جنگ تقاعد مینمودند کشته نمیشدند

مُ فَا ذُرَءُ وَ اعَنُ آنَفُسِكُمُ الْمُوتَ بعو دمع تنيد اذ خويشتن مرمى دا

# إِنْ كُنْتُم طَلِ قِيْنَ اللهِ المر هستيد داستعوبان

تفسیس: مرکاه نشستن بهخانه مایهٔ نجات ازمرک است ببینیم که چکونه مرکبرا از خانهای خود دفعومنع میتوانند ودر صورتیکه از نشستن درآنسجا مرک جلوگیری نمی شود چرامانند دلاوران درمیدان کار زار مرگ باشرف وعزت را ترجیح نمیدهند .

وَ لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ فِي سَبِيْكِ اللهِ أَمْوَاتًا بِلُ أَحْمَا اللهِ عِنْدُ رَبِّهِمْ يُرُزَقُونَ ﴿ فَرِ حِيْنَ نزد پروردگار شان روزیداده میشوند بِمَا اللهُ اللهُ مِنْ فَضَلِه وَيَسْتَبْشِرُونَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِّنْ خَلْفِهِمْ لِمِ ٱلاَّخُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاهُمْ يَخْزَنُوْنَ ۖ ﴿ برای اینکه نیستهیچخوفی برایشان و نه ایشان محزون ميشوند

يَسْتَبُشِرُ وَنَ بِنِعُهَ قِمِّنَ اللّٰهِ وَ مَا اللّٰهُ لَا يُضِيّبُ عُلَا اللّٰهُ لَا يُضِيّبُ عُلَا اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

تفسیر : ازخانه نشستن مرک را از خویشتنباز نمیتوان داشت بلکه انسان ازان مرک بی بهره میشود کهآنرا حیات جاودانباید نامید \_ شهداء بعداز مرک بهچنان حیات ممتاز نائل میشوند کهدیگر اموات را اذان نصیبی نیست . بشرف تقرب ممتاز الهی (ج) سرافراز میگردند ويمراتب عالى ومقام بلند فايز ميشوند رزق بهشت به آزادي وسهولت بایشان میرسد \_ چنانکه مادراین جهان به هواپیما نشسته در فرصت اندك هر جا بخواهيم ميتوانيم پرواز كنيم ـ ارواح شمهيدان در حواصل طیورخضر، میدرآیند وبهسیر بهشتبرین میپردازند \_ چکونکی وبزرکی اینطیورخضر (سبز) خاص بخدا (ج) معلوم استخیال وقیاس مانمیتواند چیزهای آنجاً را احاطه کند . آنکاه شهداء بسیار شادان ومسرور می شوند که خدا (ج) به کرم خویش آنهارا دولت شهادت بخشید وبه نعمت هاى عظيم خود نوازش فرمود وبهفضبل خود چندين نعمتمتزامه را بران بیفزود وچون می بینند وعده های راکه خدا(ج) دربارهٔ «شهید» بزبان پیغمبر خود فرموده بود یك یك انــجام یافتــه بــی حد مســرور میشوند ومشاهده میکنند که دربارگاه احدیت محنت مومنان ضایع نمی شود بلکه چندان عوض ارزانی میکند که فراتر از خیال وگــمان باشد . تنها بحال خویش شاد نمیشوند بلکه از تصور برادران مسلمان خویش نیز مسرت خاصی به آنها دست میدهد که ایشان را بعد از خود در جهاد فی سبیل الله و دیگر امور خیریه مصروف گذاشته بودند و تصور میکنندکه اگر آنان چون ما در راه خدا(ج) کشته شوند یااقلا با ایمان بميرند هر يك به قدر مرتبت خود ازين زنّدگاني پركيف ولطيف واز ين حیات مامون بهرهمی برند ازآینده اندیشناك وازگذشته مغموم نمیگردند؛ باطمینان وامن دررحمت الہی (ج) سر راست داخل میشوند ـ در بعضی روايات آمده که چون شمهداء احد پاشمېـــدان «بئرمعونه» به بارگــاه المهي رسیدند تمناکردند دای کاش خبر این عیش و تنعم مارابه بسرادران ما میرسانیدند تاآنها نیز بسوی این حیات ابدی بشتابند واز جهاداندیشه ه نکنبند » خداوند بجواب آرزوی شان فرموده « من میرسانم» چنانکهاین

آیات فرود آمد و به این ها خبر داده شد که مابر طبق آرزوی شما خبر

دادیم ازین اطلاع شهداء مذکور را بیشتر شادمانی دست داد .

اَ لَّذِي يُنَ اسْتَجَا بُوُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ سُولِ اللَّهِ وَاللَّهِ سُولِ اللَّهِ وَاللَّهِ سُولِ اللَّهِ عَلَمَ عَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلْ

مِنْ بَعُدِما آ اصا بَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ

آخسنو ا مِنْهُمْ واتّقوا آجُرْعَظِيمْ ﴿ الْعَوْلِ الْجُرْعَظِيمُ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

اَ لَذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ مِن مِن النَّاسَ مِن النَّاسُ مِن النَّاسَ مِن النَّاسَ مِن مَن النَّاسَ مِن مِن مِن النَّاسُ مِن النَّاسُ مُن النَّاسُ مُن النَّامُ مُن النَّ النَّامُ مُن النَّامُ

بهتحقیق(لشکر)جمعکردند برای مقابلهٔشما پسبترسیداز لشکر

فَرَاكَ هُمْ لِيهَا نَّا عَلَّوَ قَا لُوْا ربس زیاد کرد (قوت بغشید این سخن) ایمان شان را و کفتند

تفسير : ابوسفيان را هنگام مراجعت از احد به مكه در راهانديشه فرا کرفت کهخطای بزرک کردیم کهمسلمانانرا مجروح و شکست خورده كذاشته برگشتيم ، مشورت شانبران قراريافت كه بــه مــدينه باز كردند واين داستان را بپايان رسانند حضرت پيغمبر (ص) شنيـــد واعلان نمود هركه ديروز درجنك بالمابود المروز به تعقيب دشمن آماده باشد ، مجاهدین اسلام باوجودیکه به تازکی جراحات برداشته بودند به نفيرعام خدا (ج) و پيغمبروي (ص) بلاوقفه برآمدند پيغمبر (ص) باجمعيت مجاهدین بمقام «حمراءالاسد» که در هشبت میلی مداینه طیبه واقع است رسید . ابوسفیان چون شنید که مسلمانان در تعقیب ویند سخترعب ودهشت بروى مستولي شد وارادهٔ حملهٔ دوباره رافســخ کرده ســوى مکه شتافت \_ دراین آثنا کاروان تجارتی عبدالقیس بمدینه میسرفت ابوسفیان به آنهامبلغی داده وادار نمود که چون بمدینه رسند اخباری شايع نمايند كهمسلمآنان ازمشركان مرعوب شوند . چون بمدينهرسيدند اشاعه نمودند كهمكيان بهفرض استيصال مسلمانان سياه بزركك با تجهیزات زیاد آماده کرده آند . در دلهای مسلمانان به شنیدن ایسن سخنان عوض خوف نیروی ایمان به هیجان آمد مخصوصاً هنگامیکه از گرد آمدن كافران شنيدند بي اختيار كفتند «حسبناالله ونعـمالوكيــل» درمقابل تمام جهان تنها خدای واحد لاشریك بمابسنده است. در این بارہ این آیات فرود آمد ۔ بعضی گویند چون جنگ احد بپایان رسیــد ابو سفیان اعلان کرد که سال آینده باز دربدر جنگ است حضرت پیغمبر صلی اللہ علیه وسلم مبارزهٔ ابوسفیان را پذیرفت وچون سال دیگر فرارسید به مسلمانان آمرداد که «بجهاد بروید واگرکسی نمیسرود رسول خدا تنها خواهد رفت » ازآن طرف ابوسفیان با سپاه خویش از مکه برآمد هنوز انذکی نرفته بود که کمر همتش بشکست و سخت درهراسس افتاد وبه عذر قحط سالی خواست به مکه باز گردد اما بــه ترتیبی که الزام بر مسلمانان باشد لهذا یکی راکه عازم مدینه بودمبلغی وعده داد وگفت هنکامیکه به مدینهٔ وارد شوی سخنانی شایع کن کــه مسلمانان متوحش شوند وبه جنگ مبادرت نورزند وی به مدینه آمدوبه مردم گفت مکیان سپاه بزرگی فراهم کردهانداگر جنگ نکنید بهتراست اما خدا (ج) مسلمانان را نيرو واستقلال بخشيد وگفتند خدا بماكافيست عاقبت مسلمانان حسب وعدة خويش به بدر آمدنــد ــ درآن جا بــازار كلاني تشكيل ميشد سه روز تجارت كردند وبا مفاد زياد بمدينهمراجعه نمودند این غزوه را «بدر صغری نامند» کسانیکه درآن وقت همراهی وآمادگی نمودند این بشیارت دربارهٔ آنهاست که باوجود زخم های کهدر احد خورده ونقصان هادیده بودند چندان جرئت نمودند که مشسر کان از جرئت وآمادگی ایشان از راه برگشتند مکیان بدین مناسبت این لشكر كشى خويش را جيش السويق ناميدند يعنى اين لشكر محض برای خوردن سویق رفته بودند آنرا خورده باز گشتند . تنبيه : «للذين احسنوا منهمواتقوا» براى تمجيد وتنويه شان آنسهاست ورنه همه چنین بودند .

فَا نَقَلَبُو ا بِنِعُمَا مِينَ اللّٰهِ وَ فَضَلِ (سِن) باذ مُستند مسلمانان بهنمتی اذ خدا و فضل او

لَمْ يَهْسَسُنْهُمْ سُوءٌ وَالْبَعُوارِضُوانَ اللَّهِاطُ سرسید ایشان دا میجبدی و پیروی مردند خوشنودی خدا دا

والله ذُ وَ فَضَلٍّ عَظِيمٍ ﴿

تفسیر: عنایت المهی(ج) را مشاهده کنید !بدون آنکه جنکی به وقوع آید یاخاری به پای شماخلد رایکان ثواب حاصل کردید ودر تجارت نفع نمودید ـ دشمنان را خوار وخجل ساختید بهتر ازهمه رضای خدارا حاصل نمودید وسالما به خانه های خویش باز گشتید . تنبیه : درغزوهٔ حمرا الاسدنیز مانند غزوهٔ بدر صغری مسلمانان با یك

تعلیه : درغروه حمرا الاسدنیز مانند غزوهٔ بدر صفری مسلمانان با یك قافلهٔ تجارتی خریدوفروش كرده منفعت زیاد بدست آورده بودند غالباً مراد از «وفضل» همین منفعت مالی است .

اِنَّهَا ذَ لِكُمْ الشَّيْطِانُ يُخَوِّفُ بِيُحَالِي مُحَوِّفُ مِن يَكُوِّفُ مِن السَّيْطِانُ يَخُوِّفُ مِن الله ميرساند

اً وُ لِياً ءَ هُ فَلا تَحَا فُوهُمْ وَخَافُونِ اللهِ اللهِ اللهُ وَ فَلَا تَحَافُونِ اللهُ الل

اِنْ كُنْتُمُ مُّؤُ مِنِيْنَ ا

قس هستید میو منیان تفسیر : هرکه ازآنسیو میآید و به نشر اخبار مدهش می پردازد یاخوداو شیطانست یاباغوای شیطان چنین می کند غیرض او آنسیت که رعیب ارادتمندان واقارب خودرا بهشما القاكند وشمارا بهوحشت وهراسافكند اگر شما ایمان دارید (وضرور دارید كه آنراعمللا باثبات رسانیدهاید) ازاین شیاطین اصلا نترسیده تنها ازمن بترسید .

هرکه ترسید ازحق وتقوا گزید ـ ترسد آزوی جنوانس وهـ که دیــد

وَ لَا يَحُزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ وَاللَّهِ مِنْ يُسَارِعُونَ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

فِي الْكُفُرِ لَ اللَّهُمُ لَنْ يَضُوُّ وااللَّهُ دَدُ دِيارى معنو مرائينه ايشان مرازيان نرسانند خدادا

شَيْعًا مُ يُر يُكُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى لَهُمْ

حَظَّافِي الْاحِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿

مفادی در آخرت و بهایشاناست عذاب بزرک

تفسیر: مومن ازتهدید شیطان نمیترسد ـ البته مناقق سخن اورا می شنوه وبه کفر می شتابد تو از اقدامات این منافقان ملعون محزون ومتفکر مباش بدین الهی و پیغمبرش زیانی وارد کرده نمیتوانندوبهخود زبان میرسانند حنفاق وشقاق بی حدانها آشکار میکند که پایان کارخداوند (ج) آنها را از کامیابی تحقیقی وفواید اساسی محروم میگرداند وسخت سزامیدهد ـ بامردمی که این قدر معاند و کجرو و شریراندعادت الهی (ج) چنیناست ضرور نیست که تو خودرا درغماینها افسرده و محزون کردانی .

إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرُوا لَكُفُرَ بِالْإِيْمَانِ

هر آئینه آنانکه خریدند (اختیار کردند) کفررا عوض ایمان

َنْ يَضُولُوا اللّٰمَا نَدَيْتُكُو رمن ذيان نوسانند خدادا چيزي



تفسیر: کسانی که فطرت ایمانی خویش رابه کفر بدل مینمایند یهود و نصاری یامشرك و منافق هر که باشند اگرهمه یکجا شوند بخدازیانی وارد کرده نمیتوانند وخود بپای خود تیشسه میزنند و درنتیجه مورد عذاب دردناك میگردند.

تفسیر: ممکن است کافران چون بعنرهای دراز؛ بهمسرت و ثمروت وافر خویش ببینند پندارند کهاگر مامغضوب ومطرود می بودیم ایس قدر وسعت ومهلت نمی افتیم و باین حال فرخنده نمی رسیدیم ولی واضح است کهمهلت این جهان دربارهٔ آنها مفید نیست نتیجهٔ این مهلت آنست که بر جرایم خویش افزوده به کفر می میرند . آنها به اختیار و آزادی تمام آرزوهای خود را انجام دهند وجرایم خود را ذخیره نمایند و به همین گمان باشند که حیات مابه کمال عزت سپری میشود محال آنکه بایشان عذاب مهین آماده است اکنون بسنجند که مهلت دنیا دربارهٔ آنها نبک بود یابد . نعوذبالله من شرورانه سنا .

مِنَ الطّيّبِ و مَا كَانَ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمْ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمْ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمْ اللّٰهُ لِيُطْلِعَكُمْ اللّٰهُ اللّٰهُ يَجْتَبِى عَلَى اللّٰهَ يَجْتَبِى اللّهَ يَجْتَبِى اللّٰهَ يَجْتَبِى اللّٰهَ يَجْتَبِى اللّٰهَ يَجْتَبِى اللّٰهَ يَجْتَبِى اللّٰهَ يَجْتَبِى اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهُ يَجْتَبِى اللّٰهُ يَجْتَبِى اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهِ يَعْلَى اللّٰهُ يُعْلَى اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهُ اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهُ يَعْلِى الللّٰهُ اللّٰهُ يَعْلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

مِنُ رُّ سُلِم مَنُ يَشَا ءُ سُ الْهُ يَعْمِرانُ خود هر عرا خواهد

تفسيو: همچنانكه مسرت ومهلت اين جهان دليل برمقبوليت كافران نيست اكر بر مسلمانان مخلص مصايب وحوادث ناكبوار پيش آيد (كهدر جنك احد واقع شد) دليل برمغضوبيت آنها نزد خدا نميباشد سخن اينجاست كهخدا نمي خواهد مسلمانان درچنين حالت مسهمهانند كه تاكنون بودهاند يعنى اكثر كافران از روى نفاق كلمه مي خوانسد وچون ميان مسلمانان ميزيستند نظر به حال ظاهر اطلاق كلمه منافق برآنها مشكل بود لهذا ضرور است كه خدا (ج) وقايع واحوالي داروى كار آرد كه پاك از ناپاك وخالص از مغشوش جدا كردد. بيشكدرپيشكاه احديت سهل بود كهمسلمانان را بدون آنكه بامتحان افكند از اسامي واعمال منافقان آگاه ميگردانيد ولي حكمت ومصلحت او مقتضى نيست كه همه مردم را بامور غيب آگاه كرداند تنها پيغمبران خود را منتخب تموده هرچه بخواهد از مغيبات بطور يقين بايشان اطلاع ميدهد خلاصه عامة مردم را از امور غيبيه بدون واسطه بطور يقين اطلاع داده نميشود مگر بانبياء عليهمالسلام آنهم باندازه كه خدا بخواهد.

### فَا مِنُوا بِاللّٰهِ وَرُسُلِهٖ وَ إِنْ يَوْ مِنُوا س يقين منيد بر خدا و پينسرانس و انريقين منيد

### 

تفسیو: درمعاملهٔ خاصی که خدا با پیغمبران دارد وعادت عامهٔ الهی که نسبت به امتیاز پاك از ناپاك بوده است ضرورت بکنجکاوی میزید ندارد وظیفهٔ شما این است که باقوال خدا ورسول یقین کنید و پابنید تقوی باشید اگر این را بعمل آوردید همه حیز از شماست.

مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيلَةِ الْمِنْ الْقِيلَةِ الْمُنْ الْقِيلَةِ الْمُنْ الْقِيلَةِ الْمُنْ الْقِيلَةِ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُ

تفسیر: اکثر حصهٔ ابتدای سوره متعلق به اهل کتاب (یهودو نصاری) بود ودر بین بنابر مناشبات ووجوه خاص تفصیلات غزوهٔ احد آمدآنهارا بقدر کفایت تمام کرد باز شنایع اهل کستاب توضیح میشود ۲زآن جمله چونمعاملهٔ یهود بسیارمضر بودومنافقان بیشتر از آنهابودندودر آیتماقبل

بیان شد که حدای تعالی خبیث را از طیب جدا میکرداند بنابران جناکه این تمیز هنگام جهاد بدنی آشکار میشد در جهاد مالی نیز خالصالا منشوش وایماندار حقیقی از غیر حقیقی ظاهر می کردد خداوند واضع کردانید که منافقین یهود چنانکه از جهاد کناره کرفتند ومهلت چند روزدنیا مرباز میزنند اما طوریکه از جهاد کناره کرفتند ومهلت چند روزدنیا بالها خیرنیست همان طور بخل وامساك وجمع کردن مال زیاد به آنها سودی نمیکند بالفرض که دردنیا آفت ومصیبتی بر آنها نازل نشددر روزقیامت این مال جمع کردشان یقینا بصورت عذاب طوق کردنشان می شود ودرعین زمان مسلمانان را بطور تنبیه کوش زد می فرماید که هرکز درزکوة مال ومساکری ضروریه بخل نورزند ورنه هرکه رویه منافقین یهود رادر بخل وحرص ودیکر خصایل رذیله اختیار کند باید مطابق درجة خود منتظر چنین سزاباشد چنانکه دراحادیث صحیح آمده که آنانیکه زکوة نمیدهند درآخرت مال شان بشکل اژدهای نهایت زهر دار متشکل کردیده ، در کردن شان انداخته میشودنعوذباله منه

#### وَ لِلَّهِ مِيْرَاتُ السَّمَوٰتِ وَالْأَرُضِ مُ وخداداشت ميران تسمانها و نمين

تفسیر : آخر شما میمیرید و تمام دارائی تانبهآن ذات مستعال کهدر حقیقت نخست نیز ازوی بودمیماند انسان اکر باختیارانفاق کند توابمییابد.

تفسير : بخل ياسخا هرچه كنيه ومهمرنيت انجام دهيد خدا(ج) آن را ميداند وبروفق آن عوض ميدهد .

لنتنالوا

٤

تفسير: تنهاچنين نيست كهيهزد ازكمال بخل مصرف مال را نميدانند بلكه چون درراه خداحكم انفاق راميشنوند استهزاء ميكنند ودر جناب الهي (ج) از ايراد كلمات كستاخ شرم نميدارند هنگاميكه آيت «منذالذي يقرضالله قرضاحسنا» فرود آمدگفتند خدا كهازما قرض ميخواهد فقير نيازمند است وماتوانگرانيم – حال آنكه هر نادان وغيي نيز ميداند كه تعبير انفاق في وجوه الخير به قرض – كمال مهرباني ورحمت بود – آشكار است خدا مالي راكه بما بخشايش كرده براي مصالح خود مابه مصرف آنمارامامورنموده است تاازآن دراين جهان و آنجهان و آنجهان ستفيد شويم و و مال بخشايش كرده براي مصالح خود مابه جون مال و تمام چيزها مملوك اوست باز هم چگونه ميتوان به معناي به نيكو ترين صورتي بذمت خويش يذيرفته ولزوم بيحد آنراب لفظ حقيقي آنرا قرض گفت – كمال كرم واحسان اوست كه پاداش نفاق را به نيكو ترين صورتي بذمت خويش يذيرفته ولزوم بيحد آنراب لفظ قرض موكد و مسجل فرموده است امايهود از عدم بصيرت و خبث باطن براي كلمات استهزاء نمودند و درجناب رفيع الهي از تمسخر دست نبرداشتند بنابران فرمود خدا (ج) سخنان شسمارا شنوده – به مجازات اعمال خويش منتظر باشيد .

## سَنَكْتُبُ مَا قَالُوْاوَ قَتْلَهُمُ الْآنْبِياءَ

زود باشد كهبفرمائيم تابنويسندآنچه را گفتندوبنويسند كشتن (اسلافشان) پيغمبرانرا

تفسیر: این اقوال ملعون وخبیت شما برطبق قواعد عمومی در دیسوان سیئات تان درج میگردد درآنجا کهافعال ملعون وناپاك اقوام دیگرشما درج است مثل ریختن خون پیغمبران معصوم بناحق چنانکه این جملهٔ باشانسته مثالی از خدا شناسی شماست وآن کار نا شائسته مثالی است از تعظیمی که شما نسبت به انبیاء دارید چون صورت حال شما تقدیم شود گفته خواهد شد که اینك لذت شرارت و فسق و فجور را بچشید و چنانکه دلهای دوستان خدارا از طعن و تمسخر کباب کرده بودیداکنون در کوره عذاب الهی (ج) بسوزید.

تفسير: كردار شما پيش روى شما آمد از جانب الهي (ج) بقدر ذره ستم نيست «انالله لايظلم مثقال ذرة» (نساء ركوع ٦) اكر بفرض محال ظلم صفت خدا (ج) مى بودآن نيز مانند ساير صفات وى كامل مى بود وازين جهت نعوذبالله اگرفرض ميشد كه خدا ظالم است ظالم ني بدود كويا ظلام گفته ميشد و بقدر يك ذره ظلم اواز كوهما كم نمى بود كويا بآوردن صيغه ظلام خداوند تنبيه فرمودكه كوچكترين ظلم را به بازگاه او نسبت كردن مرادف ظالم انتهائى قرار دادن است «تعالى الشعمايقول الظلمون علوا كبيرا »

تفسیو : از بعض پیغمبران این معجزه صادر شده بود که اگر امتشان چیزی ا بنام خدا (ج) قربانی یا نذر میکردند آتشی از آسمان فرود آمده آنرامی خورد واین علامت اجابت بود چنانکه در انجیل موجوده نیز این واقعه در باب سلیمان علیه السلام مذکور است اکنون یهود بهانه کرده می گویند که بماحکم است که تاازکسی این معجزه رانبینیم

ý

بوی ایمان نیاوریم این همه بهانه دروغ بود چنین حکمیدرکتاب آنها نه موجود بوده ونه امروز موجوداست ونه ثابت میشود کهاین معجزه به همه پیغمبران داده شده بود چه خدای تعالی هر پیغمبر را مطابق احوال عصر وزمانش معجزه عطا فرموده است لازم نیست که هر پیغمبر همین یك نوع معجزه نشان بدهد تا تصدیق شود.

قُلُ قَلُ جَاءَكُمْ رُسُلُ مِّنَ قَبُلِیُ عَنِهِ اللهِ عَنِي قَبُلِیُ عَبُلِیُ مِنْ اللهِ عَنِي اللهِ عَنِي اللهِ عَنِي اللهِ عَنِي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَنِيد بسِجِرا اللهِ عَنْ اللهِ الله

تفسیر: اگر حقیقتاً درین دعوی صادقید وایسان آوردنتان موقوف به مشاهدهٔ این معجزهٔ مخصوص می بود چرا درسابق پیغمبرانی راقتل کردید که علاوه بردیگر نشانیهای صداقت خود این معجزهٔ خاص راهم آورده بودند این کردار اسلاف شما که شما همامروز به آنخوشنودید آیا دلیل بر حیله سازی وفساد شما نیست که میکوئید هیچ پیغمبریرا نمی نمی پذیریم تا هنگامی که این معجزه مخصوص را نشان ندهد.

فَإِنْ كُنَّ بُو كَ فَقَدُ كُذِّ بَ رُسُلُ بس الم تعدیب مردندترا (بس) به تعقیق تعدیب شده پینمبران مِّنْ قَبُلِكَ جَاءُ وُ ا بِالْبَیِّنْتِ وَ الزُّ بُرِ بیش اذ تو (که) آوردند نشانه ما وصعیه ما و الْکِیْنِ الْهُنِیْرِ اللَّهُ و الْکِیْنِ اللَّهُ نِیْرِ اللَّهُ

تفسیس : به آنعضرت صلی الله علیه وسلم تسلی داده شده که از کسج بحثی وضد واصرار این بد سرشتان ملعون ملول وغمناك نشودودیگر به مکذبین اعتنائی نکند چه تکذیب انبیای برحق ازقدیم الایام عادت معاندین بوده وچیز نوی نیست چنانکه قبل از آن حضرت چندین پیغمبرانی را کهنشانهای واضح (معجزات) وصحیفه های کوچك و کتابهای روشن باخود آورده بودند نیز تکذیب نموده اند.

كُلُّ نُفْسِ ذَ ا ئِقَاةُ الْهُوْتِ وَ إِنَّهَا مَرَّ الْهُوْتِ وَ إِنَّهَا مَرَّ اللَّهُ الْهُوْتِ وَ إِنَّهَا مَرَّ اللَّهُ اللْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُولِلْ اللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولُولُ اللْمُولُولُ اللْمُولُولُ اللْمُو

تفسیں: همکان لذت مرک را چشنده اید بعداز آن هرصادق وکاذب ومصدق ومکنب جزای کامل کردار خودرا در روز قیامت دیدنی است مطلب از «کامل» این است که ممکن است پیش از قیامت نیز چیدزی سزا به آنها داده شود مثلا در دنیا یا قبر .

فَهَنُ زُحُزِ حَعْنِ النَّارِ وَ أَنْ خِلَ (رَسَ مَرَ عَدُودَ اللهُ النَّارِ وَ أَنْ خِلَ (رَسَ مَرَدَانيدَهُ شد (پس) مرحدورداشته شد اذ دون وداخل مردانيده شد الْجَنَّةُ فَقَلُ فَا زَرُ وَمَا الْحَيْلُو أُو اللَّانِيَّا در بهشت به تحقيق بمرادرسيد و نيست ذنه ممانی دنيا

الا مَنَاعُ الْغُرُورِ ﴿

تفنمیں: عیش ونشاط عارضی ؛ جاه وجلال ظاهری دنیا انسان را بسیار فریب میدهد که اکثر مفتون آن شده به بیخردی از آخرت غافل میشوند حال آنکه کامیابی حقیقی آنست که انسان تادرین جاست هرکار را از روی نتیجه وانجام بسنجد و بعملی اقدام کند که از عذاب

الهی (ج) او را نجات دهد وبه بهشت برین برساند .

تنبیه : ازاین آیت نظریهٔ بعضی متصوفین که دعوی میکنند مابه طلب جنت وبیم دوزخ نعی باشیم نیز تدقیق میخواهد زیرا معلوم شد که کامیابی اصلی ، نجات یافتن ازدوزخ و دخول جنت است و درخارج جنت هیچیك از موفقیت های عالیه را نتوان بدست آورد . در حدیث آمده (وحولها تدندن) الله تعالی بفضل و مرحمت خود مارا هم باین کامیابی نائل و سر فراز کرداند .

تَ فِي آمُوالِكُمُ وَ ٱنْفُسِكُمُ سَ مال های تان وَ لَتُسْبَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوْ تُواالُّكِتُكَ دادهشده ایشان راکتاب كُمْ وَ مِنَ الَّذِينَ ٱشُرَكُوْ آ آنانکه شرک آورده انید پیش از شما أَذَّى كَثِيْرًا 'وَإِنْ تَصْبِرُوْ اوَ تَتَّقُوُا صبرکنید و پرهیزگاری نمائید فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴿ از کار های همت است (از مقصودات کارهاست )

تفسيو: خطاب به مؤمنان است يعنى آينده نيز بجا نومال طرف ابتلا قرار يافته هركونه فداكارى خواهيد نمودچون كشته شدن ، مجروح كرديدن ، اسيركشتن ، مريضافتادن ، تلفشدن مال ودورافسادن از اقارب ومانند اينها مصائب بر شما آمدنى است ومجبور مى شويد كه سخنان دلخراش اهل كتاب و مشركين را بشنويد علاج اين همه ابتلاها صبر وتقوا ست اكر مقابل اين ها با صبر وتقوى واستقلال مقا ومت ورزيديد همت بزرك واولوالعزمى شماست كه خداى تعالى آنرا تاكيد

تنبیه: ازیك حدیث بخاری معلوم میشود که این آیت پیش از جنگبدر نازل شده وبعد ازاین حکم قتال فرود آمده وباوجود حکم مشروعیت قتال حکم صبر وتقوی نیز فی الجمله باقی مانده است که تا آخر به آن عمل میشد البته در هر حال شناختن موقع صبر وعفو وغضب و شدت ضرور اسبت میتوان آن را از نصوص شرعیه معلوم کرد شاید مقصد آیت کریمه دراین مقام آنباشد که گستاخی وشرارت کافران و منافقان شما را چندان درخشم وستیز نیارد که از اندازه تجاوزکنید هنوز شنیدن چیزهای زیاد و تحمل مشقات بزرگ پیش راه شماست باید مقابل آن بصبر واستقلال آماده باشید به زندگانی جهان که جز فریب چیزی نیست غافل مشوید که خدا(ج) شمارا، به نثار مال وجان تان مورد ابتلا قرار میدهد.

وَإِذْ آخَذَ اللهُ مِنْتَاقَ الَّذِيْنَ (یادکن )وقتی که گرفتخدا لتُنتنتُّهُ که هر آئینه بیان کنید آندا بمردم كُتُهُوْنَهُ ﴿ فَنَبَكُ وُهُ وَرَآءَ ظُ پسانداختند آنرا پسس پشست خود ینهان مکنید آن را اندك بدل آن بهای مَا يَشْتَرُ وُنَ ₪ می ستانشد پس چه بد است آنچه

تفسیو : از علمای اهل کتاب عهد گرفته شده بود که احکام الهی (ج)را به مردم آشکارا بیان کنند وچیزی را از آن پنهان ندارند . به تحریف و تغییر معنی آنرا تبدیل منمایند اما آنها بران هیچ اعتنائی ننمودند

وبرای نفع قلیل دنیوی عهد خودراشکستند واحکام شریعت را تغییردادند ودر آیات الهی (ج) تحریفات لفظی و معنوی کردند ومژده آمدن پیغمبر آخرالزمان (ص) راکه اظهارش از همه بیشتر ضروربود بیشتر مخفی داشتند و چندانکه در صرف مال بخل ورزیدند در نشسر علوم بیشتر امساك کردند منشاه آین بخل بدون محبت مال ومتاع وجاه و جلالدنیوی چیزی نبوده ـ ضمنآ به علمای مسلمانان نیز تنبیه فرمود که درمحبت دنیا چنین نکنند .

# لا تَحْسَبَنَ الّذِينَ يَفُرُ حُونَ بِهَا مَنِهِ مَنَهِ مَنِهِ مَنَ مَنِهِ مَنَ مَنِهِ مَنَهِ مَنَ مَنِهِ مَنَ مَنَهُ وَا بِهَا لَمُ مَرِدَة ودوست من دارند من ستایش ورد، شوند به آنچه نه يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُمُ بِهَفَازُ فِي يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُمُ بِهَفَازُ فِي يَغُعَلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُمُ بِهَفَازُ فِي يَغُمَّلُوا فَلَا تَحْسَبَنَهُمُ بِهَفَازُ فِي يَعْدَدُهُمْ عَذَا بُهُمْ عَذَا بُ الْحُمْ الْمُمْ عَذَا بُ الْمُمْ عَذَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ ا

تفسیو : یبهود مسایل را غلط بیان میکردند برشوت میخوردندواز همه بیشتر بشارات وصفات پیغبر آخرالزمان (ص) را پنهان میکردند وخوش بودند که به فریب شان کس نمیداند واز مردم توقع داشتند که آنهارا به بزرگی – علم حدیانت – حق پرستی ستایش کنندمنافقین هم دراین شیوه شبیه آنها بودند در موقع غزابخانه های خود پنهان شده آرام می نشستند وشاد بودند که خود راچگونه بخلاص کردند وزمانی که حضرت پیغبر (ص) از چهاد بر میکشتند به حضور مبارك آمده نسبت به غیاب خود از جهاد غر های دروغ پیش می کردند ومیخواستند از زبان حضرت پیغبر (ص) تعریف خود را بشنوند این است که خدای تعالی میفرماید این چیزها در دنیا وآخرت واسطه نجات از عذاب الهی (ج) شده نمیتواند چنین مردم اول در دنیافضیحت نبخات از عذاب الهی (ج) شده نمیتواند چنین مردم اول در دنیافضیحت میشوند واکر دراینجا به کدام سبب نجات یافتند درآنجا (آخرت) به هیچ شدیر نجات نمی یابند

ومرايشان راست عداب

تنبیه: اگر چه دراینآیت یهود ومنافقین موضوع بحث قرار داده شده اما به مسلمانان نیزگوش زد است که ازاعمال بدشاد نشوند و به کردار خوب افتخار نکنند واکر اعمال شائسته نکردند امیدوار ستایش نباشند؛ به کردار نیکوی خویش طمع مدح سرائی از کس نداشته باشند.

وَ لِلّٰهِ مُلُكُ السَّلَوْ تِ وَ الْأَرْضِ الْمُورِةِ وَ الْأَرْضِ الْمُورِةِ وَ الْمَارِةِ فَا اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَدَى عِ قَلِ يُرُ اللهُ وَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَدَى عِ قَلِ يُرُ اللهُ وَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَدَى عِ قَلِ يُرُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰ

تفسیو : چون درآسمان وزمین سلطنت ویست کنهگار کجا پناه برده میتواند واز اقتدار ذاتیکه بهرچیز قدرت دارد چگونه بیرونشدهمیتواند.

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّلْوٰ تِ وَ الْأَرْضِ مِ آئِنَهُ وَ الْأَرْضِ مَ آئِنَهُ وَ الْأَرْضِ وَ النَّهَارِ لَا يَاتٍ اللَّهُ لَهَا لِهِ اللَّهُ لَهَا لِهِ اللَّهُ لَهَا لِهِ اللَّهُ لَهَا لِهِ اللَّهُ لَهَا لِهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللَّهُ لَا لَهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ الللْهُولُولُولُولُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَا لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُولُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَا لَهُ اللْهُ لَهُ اللْهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللْهُ لَهُ لَاللَّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا ل

#### مر خداوندان خسرد را

تفسیو: هوشمبندان چون در آفرینش آسمانها وزمیس و به احوال وروابط شگفت آن ونظام محکم لیل و نهاد غور می نمایند یقین می کنند که این سلسلهٔ منتظم و مرتب ضرود در قدرت ذات یگانه ایست که مختار کل و فرمان روای توانای مطلق است و به اقتدار و اختیار عظیم خویش آفریدگان خورد و بزرگ را در حدود خودشان نکاه داشته هیچ چیز دا مجال آن نیست که از وجود محدود و دایره عمل خویش فراتر قدم نهه مرکاه کوچکترین جزء این ماشین بزرگ و یا یکی از عملهٔ این کار گه عظیم از قدرت و اختیار آن مالیک توانا خارج میبود این نسطام منتظم و استوار مجموعهٔ عالم بجا نمی ماند .

## الَّذِينَ يَكُ كُرُّوْ نَ اللَّهَ قِيَا مَّا اللَّهَ قِيَا مَّا اللَّهَ عِنْدَ خَدَادًا أَيْسَادُهُ

و قُعُولًا و عَلَى جُنُو بِهِمْ و نسته و بر بهوى خويش خفته

تفسیر : درهیچ حال ازیاد خدا(ج) غافل نمی باشند وذکر او تعالی همه وقت بدل وزبان شان جاری است چنانکه در حدیثی از عایشه صدیقه (رض) در باب رسول الله (ص) آمده (کان یذکرالله علی کل احیانه) نماز هم بزرگترین ذکر است بنابران آن حضرت (ص) فرموده اگر کسی ایستاده خوانده نتواند نشسته بخواند واگر نشسته نتواند دراز کشیده بخواند و دربعض روایات آمده شبیکه این آیت نازل شد رسول کریم صلی الله علیه وسلم در حال ایستادن ، نشستن ودراز کشیدن خدارا یاد میکرد ومیگریست .

وَ يَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّلَمُوتِ

وَ الْأَرْضِ مَا رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا وَ الْأَرْضِ مِن رَبِّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا وَ الْأَرْضِ مِن مِن مِن ورد مار مانيافريدي اين دا

المَّالِ عَلَى اللَّهُ اللْمُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْ

تفسی : پس ازفکر وذکر گویند :خدایا ! اینکارگاه عظیم وبیکران را به عبث نیافریدی که مقصدی درآن نباشد یقیناً سلسلهٔ این انتظامات عجیبوشگفت انگیز باید بیك نتیجهٔ بزرگ وجلیل منتهی شود گویا دراین جا ذهن آنها سوی آخرت منتقل شده است که فی الحقیقت نتیجهٔ آخرین حیات موجودهٔ این جهان میباشد ازینجهت برای نجات خویش

:

از عذاب دوزخ دعامیکنند ودرمیان به تسبیح و تنزیه حضرت الهی (ج) پرداخته اشاره نموده اند که بیخردانیکه چنین علامات روشن وصریح قدرت بیمثال ترا دیده ترا نشناسند ، شان عظیم ترا نساقص پندارند ؛ یاکارگاه تکوین را چیزی عبث وبازیچه دانند بارگاه اقدس تو از تمام خرافات وهزلیات آنها منزه است ازاین آیت کریمه برمی آید که تفکر وغور درآسمان وزمین ودیگر مصنوعات الهی (ج) وقتی پسندیده است که منجر بهیادخدا و توجه به آخرت باشد باقی آن ماده پرستانیکه در حلقه تارهای این مصنوعات گرفتار مانده به شناسائی حقیقی صانع رسیده نمیتوانند اگر چه مردم دنیا آنهارا محقق وسایئنس دان گویند درزبان قرآن اولوالالباب نمیباشند و بسیار بی دانش ودور از خرد اند.

رَ نَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُكْخِلِ النَّارَ<sup>لا</sup>
الله مرآئينه تو مرعرا درادی در دون<sup>خ</sup>
فَقَكُ اَخْزَ يُتَكُهُ الْ

(پس) به تحقیق رسواکردی اور ا نسیر : مردم هراندازه که در دوزخ میمانند بهمان اندازه رسوائی آنها را باید دانست – این قاعده صرف برای دوام رسوائی کفار است در آن آیات که از عامهٔ مسلمانان خزی «رسوائی» نفی شده این جا نیز باید چنان معنی نمود .

مِنُ أَنْصَارٍ ﴿

نیست ستمگادان دا

نیست ستمکاران را هیچ مدکار تفسیر : کسی را که خدا (ج) میخواهد در دوزخ بیفکند هیچکس نمیتواند حمایت کند و آنرا که خدا (ج) خواهد در اول یا آخر نجات دهد یا ببخشاید (مانند عصاة مومنین) شفعا را اجازه خواهد شد که شفاعت کرده بخشش خواهند ایس آیت مخالف آن نیست بلیکه از آیات کریمه و احادیث صحیحه ثابت می باشد .

رَبَّنَا اللهِ عَنَا مُنَادِياً يُّنَادِي يَّا يُّنَادِي يَ يُنَادِي يَ يُنَادِي يَ يُنَادِي يَ يَنَادِي يَ يَ ای پروردمی د ما هرآئینه شنیدیم ندانمنده دا (بهآواذ بلند)ندامی مود الریک یکیا ن آن امنوا بر سرگم بسوی ایمان که ایمان آدید بهپروردماد تان

تفسیو : حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم که به آواز بلند به جهان ندا کرد یاقرآن مبین که آواز آن بهرخانه رسید .

## فا منا تعا (س) ایمانآوردیم

تفسیر : اول ذکرایمان عقلی بود این ایمان سمعی است کهایمانبه پیغمبر وقرآن هم درآن درج است .

تفسی تکناهان بزرکتمارا بیآمرز! ویدیهای کوچك مارا پرده پوشی کن چون مارا ازدنیامیبری درزمرهٔ بندکان نیکو کار خود شامل کردانیه ببر!

رَبِّنَا وَ الْتِنَا مَا وَعَلَ ثَنَا عَلَى الله والله الله والله الله والله الله والله وعد ترده أله الله والله و

تفسمیں: وعده های راکه برزبان پیغمبران خویش بعد از تصدیق آن ها فرموده ئی (مثلا دراین جهان آخر کار غلبه یافتن براعدا الله و درآن جهان سرفراز گردیدن به نعمت جند و رضوان ) مارا ازآن و عده هاچنان بهسره اندوز گردان که روز قیامت کمترین فضیعتی نیزبها عاید نکردد.

إِنْكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيْعَالَ اللهِ اللهِ اللهُ ال

تفسیر : وعده های الهی (ج) را هرکز احتمال خلاف نیست احتمال دارد ما کناهی کنیم که نتوانیم از وعدهٔ خدا (ج) مستفید شرویم بنابران دعای ما این است که مارا به اعمالی ترفیق استقامت عطاء فرمائی که برای تمتم از آن وعده ها ضرورت دارد .

فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبِّهُمْ أَ بِيْ لَا أَضِيعُ اللهِ الْمِيْ لَا أَضِيعُ اللهِ عمل عنده دا الشما الله مرد يا ذن اللهُ اللهِ عمل عنده دا الشما الله مرد يا ذن اللهِ اللهُ ا

تفسیر: چه مرد باشد و چه زن ، رنج کسی دربارگاه ماضایسم نمیشود هرچه کند میبیند این جا عمل شرط است زن نیکو کار بروفق استعداد خویش در آخرت بمراتبی فائز میکردد که مردان را نصیب می شود شما ای مردان وزنان که افرادیك نوع انسانید وازیك آدم پدید آمدید ودریك رشتهٔ اسلامی منسلك ودریك حیات اجتماعی وامور معا شرتی انبازید باید دراعمال و تمرات آن نیز خویشتن را متحد بدانید روایت است که ام سلمه رضی الله نعالی عنها عرض کرد ای پیغمبر خدا! هیج جای در قرآن هجرت ودیگر اعمال حسنه ما زنان به تخصیص مذکور نشده جواب آن به این آیت داده شد.

ان تنالوا الله مردر آدم ایشان دا درباغها کهمیرود اذ درباغها الله نهر تن بهری ما درباغها کهمیرود از درباغها در

تفسير: چون كوچكترين عمل انسان در بار شاه الهي (ج) ضايع نميشود خوشا بحال آنمردان راه خداكه نه تنهاكفر وعصيان را تبرك دادند دارالكفر را نيز ترك گفتند، وطن، اقارب، اهل وعيال مال ومنال خويش را يك سره خيرباد گفتند وبدارالاسلام شتافتند و كفار چندان برآيها ستم نمودند كه حتى ماندن خانه نيز برايشان دشوار كرديد وبا وجود جلاى وطن و ترك دار وديار دشمن از ايشان دست بسر نداشت وگوناگون اذيت ها به ايشان وارد كرد اين همه ازآن جهت بود كه نام مرا مى گرفتند و كلمه مرا مى خواندند « يخرجون السول واياكم ان تؤمنوا باشربكم» ( الممتحنه ركوعاول ) « ومانقموامنهمالا انيومنواباله العزيزالحميد » (بروج ركوع اول) عاقبت درراه منجنگيدند وخويشتن را نفدا كردند اين بندگان من تمام كناهان شان بخشيده شده وجنت در

تُوابًا مِّنَ عِنْكِ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَنْكِ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَنْكَ النَّوابِ ﴿ عَنْكَ النَّوابِ ﴿ عَنْكَ النَّوابِ ﴿ عَنْكَ النَّوابِ ﴿ عَنْهِ النَّهُ وَالْبِ ﴿ عَنْهُ النَّوابِ ﴿ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّوابِ ﴿ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّوابِ النَّهُ النَّهُ النَّوابِ ﴿ النَّهُ النَّ

تفسیر: پاداش نیك تنها نزد خداست واز دیسگری حاصل نمسی شود یامطلب این است که پاداشی نیکوتر ازآن نیز به نزد پروردگار است که آن دیدار مبارك اوست رزقناالله وسایر المومنین .

لَا يَغُرُّ نَّكُ تَقَلَّبُ الَّذِينَ كَفُرُ وُا مريب نيمد ترا تميشد عامران

فِی الْبِلَالِ ﴿ مَنَاعٌ قَلْيُلٌ مَنَاعٌ قَلْيُلٌ مَنَاعٌ وَلِيْلٌ مَنَاعٌ وَلِيلًا مَنَاعٌ وَلِيلًا مَنَاعٌ وَلَيْلًا مَنَاعُ وَلَيْلًا مَنْ اللّهُ وَمَنْ وَلَيْلًا مَنْ اللّهُ وَمَنْ فَلَيْلًا مِنْ اللّهُ وَمُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلًا مِنْ اللّهُ وَمُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلًا مِنْ مَنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلًا مُنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلًا مُنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلًا مُنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلًا مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلَيْلُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ وَلِيلًا مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مِنْ مُنْكُونُ مُنْكُونُ مُنْ مُن

مَا وَ وَهُمْ جَهُنَّمُ وَ بِعُسَ الْمِهَاكُ ﴿ وَ بِعُسَ الْمِهَاكُ ﴿ اللَّهِ مِالَّ اللَّهِ مِالَّ اللَّهِ الْمُعَالَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّاللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّ مِنَا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أ

تفسیر : آن کفار که بهرسو دست وبازده ببازرکانی ثروتی می اندوزند و تکبر می ورزند باید مسلمانان ازآنها فریب نخورند این ها همه تجملات آنی وفانی است چه عیش خوش است کسی را که چند روز باو غذاهای لطیف دهند و پس ازآن اورا به دار کشند یابه زندان دائمی افگنند؟ عیش توارا کسی راست که به تحمل رنج اندك وسایل آسایش عالی وابدی تامین نماید .

لٰکِمِنِ الَّذِی یُنَ انْقَانُوا رَبِّهُمْ لَهُمْ بَعِن آنانه ترسیدند اذبودد ما تحتیها الْا نَهْرُ بُرُ بَانِهَا مَه میرود اذ ذیو آن جوی ما خُلِدِ یُنَ فِیهُا خُلِدِ یُنَ فِیها

مهیشه باشنسه تفسیر: اکنون این عیش ونشاط ابدی را باآن لذائذ ورونق موقتی مقابله کنید که کدام برتراست ؟

مُورِ لَا مِّنُ عِنْدِ اللهِ الله

تفسیو : بدان سبب مهمانی خوانده شد که مهمان در خوردن ونوشیدن اندیشه نمی داشته باشد ؛ به عزت وآسایش مینشیند وهرچیز بدون زحمت باو مهیا میباشد .

وَ مَاعِنُكَ اللهِ خَيْرٌ لِلْأَ بُرَارِ ® وَ إِنَّ فرو فرستاده شدهبشماو آنچهفرو فرستاده شده خْشِعِيْنَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بایشان عاجزی کنندگان اندبرای تِ اللَّهِ تُهَنَّا قَلِمُلَّا اُ أُولَّ عِكَ لَهُمُ آن محروه ایشان راست بهای اندك پرورد کارایشان مزدايشيان

تفسیس: در فرق حال عامهٔ متقیان بیان شده بود اکنون در اهل کتاب خصوصیت متقیان را ذکرمی کند یعنی آناهل کتاب که براستی و درستی به خدا (ج) ایمان آوردند و قرآن را قبول کردند و چون قرآن به تبورات و انجیل صدیق می کند آنها را نیز قبول کردند مگر پذیرفتن آنها مانند پذیرفتن احبار دنیا پرست نیست که برای فایدهٔ قلیل دنیری آیات الله با پنهان یا تحریف نمودند بلکه به کمال عجز و اخلاص به حضور خدا (ج) به سجده افتادند و کتابهای آسمانی را به صورتی که فرود آمده بود به درنگ حقیقی آن تسلیم کردند ؛ بشارات را پنهان نکردند احکام را به دنیر ندادند اجر چنین اهل کتاب بال بال بال باز و حق پرست نیزد خداست چنانکه از قرآن و حدیث است که این اهل کتاب را دو چند آرواب میرسد .

تفسیو : روز حساب دور نیست بلکه زود آمدنی است ووقتیکه حساب شروع شود ذره ذره حساب تماممردم به سرعت کامل سنجشمیشود .

يَّا يُّهَا الَّذِينَ الْمَنُوا صُبِرُوا مُسِرُوا مُسِرُوا مُسِرُوا مُسِرُوا

وَصَابِرُوْاوَ رَابِطُوْافُ وَانَّقُوااللَّى لَعَكَّكُمُ وَانْتُوااللَّى لَعَكَّكُمُ وَانْتُو اللَّى لَعَكَّكُمُ

مِنْ لِحُونَ اللهُ ا

تفسير: درخاتمهٔ اين سدورهٔ مباركه نصيحت جامع ومانعي است به مسلمانان كه گويا ماحصل تمام سوره به شمار ميرود يعني اكر ميخواهيد دردنيا وآخرت كامياب شويد مقابل شدايد به اطاعت نابتقدم باشيد ؛ انه معصيت كناره جوئيد ودربرابر دشمن پافشاري كنيد ؛ هرآن متوجه محفاظت اسلام وحدود آن باشيد وان طرف نه خطرهجوم دشمن باشد سينه را سپر ساخته همچو ديوار آهني محكم واستوار شويسد (واعدوالهم مااستطعتم منقوة ومنرباط الخيل ترهبون بهعهواللموعهوكم) «انفال ركوع۸») وهروقت درهركار از خداي متعال بترسيد درصوريكه اين امر رابجاي آورديد بدانيد كه بمراد رسيديد اللهم اجعلنا مفلحين وفائزين بفضلك ورحمتك في الدنيا والاخرة آمين (يعني خدايا مارادردنيا وآخرت بفضل ومرحمت خود رستگار وكامكار كردان )درحديث آمده كه چون رسول كريم صلي الله عليه وسلم براي تهجد برميخاست سوي آسمان نكاه مي كرد واين ده آيترا از (ان في خلق السموات والارض) تا آخرسوره تلاوت مينمود . تمت سورة آلعمران بمنه وحسن توفيقه فله الحمدوالمنه وعلى رسوله الف الف سلام و تحيه .

لنتنالوا ----

رسیاء

«سورة النساء مدنية وهي مائة وسبع وسبعون آية واربعوعشرون ركوعا » «سورة نسا در مدينه فرود آمده وآن يكصدو هفتادو هامت آيت ويستو چهار ركوع است »

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحُهْنِ الرَّحِيْمِ يَا يُمُا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقُكُمْ مِّنْ نَّفْسٍ وَّ احِدَةٍ وَّخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَ بَتَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَ نِسَاءً عَ زنان

تفسیو: حضرت آدم علیه السلام رابیافرید و نخست حوارا از پهلوی چپ او پدید آورد وهمه میردان وزنان را ازادم و حواصورت هستی بخشید و دراقطار جهان منتشر گردانید \_ خداوند (ج) که افراد انسان را از شخص واحد و نفس واحده پدید آورده مطلب این است که چون آفرینندهٔ شما از عدم بوجود و نکهبان و استوار دارندهٔ تان حضرت اوست ازوی ترسیدن و فرمان اورا بردن امری ضروری است ازین مطلب به دو طرف اشاره شده .

اول ؛ اینکه خدا(ج) آفریده گار وموجد همهٔ شماست .

دُوم : سبب وجود تمام أفراد بشر كه خداوند همه را ازآن بديدآورده

سه یکنفس یعنی ابوالبشر حضرت آدم علیه السلام است ازین معلوم شد که تعلق اصلی ما خاص به حضرت الهی (ج) است زیراآن تعلق وقرب وعلاقه احتیاج که درمیان علت تامه ومعلول آن پیداست در چیز دیگر ممکن نیست بعدارآن قرب و تعلقیست که درمیان افراد انسان میوجود می باشد زیرا اینجانیز سبب وجود «ومخلوق منه» فقط شی واحد است ازین معلوم شد که نخست اطاعت خدارج) برد ذمت ما لازم است که باهمنوعان خویش بیشتر رعایت وحسن سلوك نمائیم چه خداوند (ج) باهمنوعان خویش بیشتر رعایت وحسن سلوك نمائیم چه خداوند (ج) برای تمامما یك چیزرا «مخلوق منه» و سبب آفرینش مقرر فرموده است برای تمام یک فیمابین افراد انسان موجود است درسایر انواع بیدا نمیشود یا حسن سلوك شرع و عقلا برای انسان نسبت به سایر انواع ضرور و زیبا و رفتار بد زشت و مذموم است تفصیل این مطلب در نصوص و احکام شرعیه موجود است حضرت شیخ شیراز در این موضوع چه بلیغ و لطیف فرموده .

بنی آدم اعضای یک یکرند \* که در آفرینش زیک جوهر اند چو عضوی بدرد آوردروزگار \* دگر عضو ها را نماند قرار خداوند (ج) دراین موقع اظهار خالقیت خویش را فرموده به اطاعت خویش حکم داد به واتحاد اصلی فرزندان آدم را توضیح داده اشاره نمود که باهم متحد باشند . درقسمت مابعدآیت این مطلب روشن میشود.

## وَ اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَ لُوْنَ بِهُ وَ اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَ لُوْنَ بِهُ وَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

### والأرحام

#### و خبردارباشيدازخويشاوندان (وبترسيد ازفطعرحم) .

تقسمیو: علاوه برآنکه خداوند خالق ورب یعنی هستی بخشوبرپادارندهٔ شماست برای وجوب خوف واطاعتوی این نیز یكوجه است که شما الله راواسطه قرار داده حقوق ومنافع خویش را ازیکدیگر جویامیشوید ودرمیان خود به آن سوگند می خوریه، وبراین سوگندها هم خود مطمئن می شوید وهم دیسگران را متیقن می سازید یعنی درمعاملات باهمی واحتیاجات عارضه به آن اعتصام می کنید مطلب اینست که نیاز مندی دروجود وبقا منحصر نیست بلکه در کافهٔ امور و حاجت ها بعضرت او نیازمندید ازاین جا ضرورت اطاعت وی محقق ترشد بعداز آن به شما حکم است که از قرابت بترسید یعنی حقوق ارباب قرابت را ادانمائید از قطع رحم و رفتار بد کناره گیرید.

النسآء النسآء

درقسمت اول آیت تاکیدشده بود که باتمام افراد بشر علی العمومرفتار نيكو بعملآيد اكنون ازرفتار بدباخويشاوندان بطور خاص نهمي شده زيرا قرب واتحادبا اقارب بطور خاص مىباشد وحقوق ايشان نسبتبه ديگر افراد انساني بيشتر است چنانچه حديث قدسي قالالله تعالي «اناًالله واناالرحمنُّ» خلقتالرحم وشققت لهامناسميفمن وصِلهاوصلته ومن قطعها قطعته» وحديث «خلقالله الخلق فلمافرغ منه قامت الــرحــم فاخذت بحقوى الرحمن فقالمه قالتهذا مقامالعايذ منكمنالقطيعة قال الا ترضين اناصل منوصلك واقطع منقطعك قالت بلى يسارب قال فذاك » وحديث «الرحم شجنة منالرحمن فقالالله منوصلك وصلته ومن قطعك قطعته، وحديث« الرحمعلقة بالعسرش تقولمن وصلنسي وصلهالله ومس قطعنی قطعهالله» براین شاهدند وبه اختصاص صلهٔ رحم وعلایقآناشاره مي نمايند ـ نتيجه اينميشودكـ بنابراتحـاد منشاء وجـوهر آفـرينش رعايت حقوق ورفتار نيكو درتمام افراد بشر ضرور است بعدازين اكر درکدام موقع بنابرکدام وجه خصوصیت اتحاد بیشتر کردد چنانکه در اقارب یادر کدام موقع احتیاج شدت کندچون درکودکان پدر مرده وبی نوایان همان قدر رعایت حقوق آن نیز فزونی میگیرد ــ علاوه برآن چون حکم خداوند بصراحت فرود آمد کهدر حقوق ارحام رعابت وحفاظت نمایند تاکید آن بحد کمال رسید چنانچه درایـن سورت اکـثر احـکام بهمین تعلق عامه وتعلق خاصه دیگر مربوط است گویا آن احکام تفصیل این امر کلی است کهاین جاذکرشد .

## اِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا ١٠ مَر آئينه خدا مست برشما نعيان

تفسي : برتمام اعمال واحوال شماخدا(ج) آكاهست اگر احكام او را بجا آوردید ثواب مییابید والا مستحق عذاب میشوید خدا (ج) تعلقات ارحام ومراتب وحقوق مناسب هركدام آنرانیك میداند ازین جهت هسر حكمی را كهدرآن باره مینماید راست ودرست پنداشته مطابق آن عمل كنیه .

وَ ا تُواالُيَــٰنَمَى اَمُوالُهُمْ وَلَا تَدَبُدُ لُوا و بدميد به مود مان بدره ماره ای شاندا و بدرمتنید الْخَبِیْتُ بِالطّیبِ وَلَا تَأْ کُلُوۡاً مال بدرا بمال خوب و مغورید الن النوا الن النوا الن

أَمْوَا لَهُمْ إِلَى آمُوَا لِكُمْ اللَّهُ كَانَ مالهای شان را با مالهای خود هرآئینه آن هست مرح با تا تا

حُوْبًا كَبِيْرًا ﴿

تفسیو: به اولیاء وسرپرستان کودکان پدر مرده حکم است که چون آنها بالغشوند مال شان را به خودشان بسپارند \_ اثنای تولیت بجای چیزهای خوب چیزهای خرب وزبون رادرمال یتیم شامل نسازند ومال خود را بامال یتیم آمیخته نخورند مثلا ولی میتواند یتیم را درخوراك با خویش مشترك وشامل گرداند اما نه چنانکه به وی زیان برسد و به به بانه شرکت مال یتیم را بخورد و ازآن استفاده نماید رزیا خوردن مال یتیم گناهی سخت بزرگ است شاید ارین جهت حکم کودك پدرمرده دراحکام متعلق به ارحام پیشتر ذکرشده که تیم بنابر بیکسی ، درماندگی و بیچارگی خویش به رحایت و پرستاری و مهربانی بیشتر نیاز مند است از این جهت مال یتیم را به تبدیل و شرکت خوردن نیز ممنوع قرار داده شده و آینده مرآیات متعدد راجع به یتیمان چندین حکم ارشاد شده است که اهتمام مذکور آشکارا از آن معلوم میشود این احکام و تاکیدات درباره تمام مینان نرول و سبب ربط بین الایات که به عرف و عادت نیز موافق است شان نرول و سبب ربط بین الایات که به عرف و عادت نیز موافق می باشند زیرا اولیای ایتام غالباً کسانی می باشند که بیشتر به آن ها قرابت دارند.

و الرسيديد عه عدل تنوانيد در حقد ختران بدرمرده و المر ترسيديد عه عدل تنوانيد در حقد ختران بدرمرده فا أنكر حُول ما طاب لكم مِّن النِّساء بس نكل عنيد عسردا عه خوش آيد بشما اذ ذنان مثنى و شاك و رُباع على الماكن و رُباع على دو دو و سه سه و جاد جاد

تفسير : دراحاديث صحيحه وارد است دختران يتيم كه تحت تـربيت اولياتى خود مى بودند نظربه قرابت واشتراك درمال وباغ آنها دوصورت رخ میداد گاهی مفتون جمال ودارائی دختر هردو میشدند اما دختر چون يتيم بود وكسى نداشت كه حقوى را طلب كند به مهر كهوى رابهنكاح خویشمی در آوردند و گاهی چنان بود که دختریتیم صورت زیبانمیداشت اماولی او بهخیال اینکه اگر اورا دیگری نکاح کندمالش از تصرف وی خارج میشود ودیگری درمال وی شریك میگردد بهنكاحوی می پرداخت لیكن برغبت باوی بسر نمی برد \_ این آیات فرود آمد و به اولیای دختر ارشاد شد كهاگرشما ميترسيد كهبادخترانيتيم ازدر انصاف پيش آمده نميتوانيد ودراداي مهر ماوجب وحسن معاشرت تقصيس معيورزيد باآنها نگاح مکنید بلکه آز زنانیکه طرفمیل شماست شما مجازید که از یك الی چّار برطبققانون شریعتبنكام خویش درآورید تادخترانیتیمكه شما حامي حقوق ايشانيد متحمل خساره نكردند وبسر شما نيز گناهی نباشد باید دانست مسلما نان آزاد را تا چهار نسكاح و غيلام را تا دو نيكاح اجيازت اسيت كيه در احيا دييث نیز تصریح وائمه دین بران اجما عدارند ودر بارهٔ تمام امت همینحکم است تنها حضرت پيغمبر صلى الله عليه وسلم نظر به خصوصيتوامتياز خویش زاید براین اجازه داشتند .

#### فَانُ خِفْتُمُ أَلَّا تَعُدِ لُوْا فَوَاحِدَةً بس الم ترسيديد عمد عرده نميتوانيد بس نعاج تنيديك ذندا أو مَا مَلَكَتُ أَيْمَا نُكُمُ

يا (سريه گيريد آنراكه مالكاست دستهاىتان) يعنى كنيزى راكه مالتاناست

تفسیر : اگر شما میترسید که نمی توانید میان زنان خود عدل وبرابری نمائید بیك نکاح قناعت کنید یابه یك کنیز وبیشتر ازآن اکتفاء نمائید یابایك منکوحه یك کنیز یابیشتر ازآن راجمع کنید .

## ز لِكَ أَنْ نَى الله تَعُولُوا ﴿ الله نَعُولُوا ﴿ الله الله الله عَنِيد

تفسیر: ازنکاح بایك زن یاقناعت بریك كنیز یاچند كنیز یاجمع كردن یك كنیز یاجمع كردن یك كنیز یاچند كنیز بایك نكاح ازین سخنان توقع آن است كه شما از عدل وانصاف منحرف نشوید زیرا حقوقی كه زنان منكوحه راست كنیزان

مملو که را نیست اگر درمیان آنها عدالت نکنید برشما مواخذه نمیباشد کنیز را مهر نیست ومعاشرت آنهارا کدام حد مقرر نمی باشد . فائده : مردیکه چند زن دارد بروی واجباست که در خوراك وپوشاك و نوبتهای شبانه مساوات وبرابسری نماید کسیکه مساوات نمی کند در قیامت مفلوج برمی خیزد ویك جانب وی بزمین کشیده می شود کسیکه در نکاحوی یكزن آزاد ویك کنیز باشد کنیز را نسبت به آزاد نسف نوبت است و کنیزیکه مملوکه باشد در نوبت آن کدام حق معین نیست و برضای مالك آن مربوط است .

#### 

تفسیر: مهرزنان منکوحه را به کمال خوشی وطیب خاطر تادیسه کنید خواه حامی و تقاضاء کنندهٔ برای حصول آن از شما موجود باشد خواه نباشید اگر چنین کنید درنکاح دختران یتیم نیز حرجی نیست ـ حرج در صورتیست که در تادیهٔ مهر یاادای حقوق آنها مسا هله شود .

## فَا نُ طِبُنَ لَكُمْ عَنْ شَى عِ مِّنْهُ نَفْسًا بِسِ الْمُردر مُدرند بغوش بهشما اذ چیزی اذ مهر خود (بهخوش) فَ كُلُو هُ هَنِيْكًا مَر يُنَا ﴿ فَكُلُو هُ هَنِيْكًا مَر يُنَا ﴾ پس بغورید آندا ساذ محاد وخوشعواد

تفسیو: زناگر مقداری ازمهرخودرا برضا به شوهرش می بخشد و یا مهررا می ستاند و به شوهر هبه می کند بالی ندارد و شوهر آنرا به خوشی بخورد «هنی» طعام لذیذی را گویند که طبع را بدان رغبت باشد «مری» خوراکیست که به خوبی هضم شده جزوبدن قرار یابد و موجب صحت و توانائی تن گردد .

انسآء النسآء فيُها وَاكْسُو هُمْ وَقُولُوا لَهُمْ فيها واكْسُو هُمْ وَقُولُوا لَهُمْ اذآن و بيوشانيد ايشاندا و بعوئيد بايشان

#### قَـُولًا مَّعُرُو فَا ⊙ سنن بسنيد

تفسیو: به کودکان بی خرد مال مدهید که خدا(ج) آن را وسیلهٔ معیشت انسان قرار داده بلکه درستحفاطت کنید واز تلف نجبات دهیدوتا وقتیکه به سود وزیان خویش نمیدانند ازآن خوراك وپوشاك شان را تأمین کنید وآنها را تسلی بدهید که این مال ازآن شماست مادرصدد بهبود شمانیم همینکه به بلوغ رسیدید آنرا بهشما هی سپاریم.

و ابْنَالُو الْیَنْلَی حَتّٰی اِذَا و بیازمائید بیمان را

بَلَغُوا النِّكَاحَ \* فَإِنَ ا نَسْتُمُ مِّنْهُمُ برسندبعم تناح سِ ام دریافتید اذایشان

رُشُدًا فَاكُ فَعُوْ آلِكِيمِ أَمُوالَهُمْ اللهُمْ

هوشیاری (اصلاح دردینومال) پس بدهید بایشان مال های شان را

تغسير : يتيمانراتاهنگام بلوغ امتحان كنيد بعدازبلوغ اگرديديد كه بسود وزيان خويش ميدانند وازعهده حفظو تدبير مالخودبر آمدهميتوانند مال شانرابخودشان بسپاريد بهترين طريق داناندن و آزمودن يتيمان اين است كه آنها را وادار كنيد تاچيز هاى ارزان راخريد و فروش كنند واصول آنرا بايشان ياد بدهيد ازين معلوم شد كه بيع وشراى نابالغ كه باجازه ولى آن باشد درست است اين مذهب امام ابوحنيفه استرحمة الله عليه واكر باوجود بلوغ هوشيار نشودمذهب امام ابوحنيفه (رح) اين است كه بايد بيست و پنجسال انتظاربرد اگر درمرور اين سالها عقل يابد مالش راباو بنيپارند ورنه دربيست و پنجسالگي حتماً مالش داده شود خواه بوده به دربيست و پنجسالگي حتماً مالش داده شود خواه به نداند

إِسْرَ افًا وَيِدَارًا زیاده از ضرورت (بغیر حق) وشتاب

وَ لا تَأْ كُلُوْ هَآ و مخورید مال یتیمان را

أَنُ يَكْبُرُ وَا ا از تسرس آنسکه بزدگت شوند

تفسيو : صرف كردن مال يتيم بيش از ضرورت ممنوع است مشلا جائيگه يك پول ضرورت باشد دوپول صرف كنيد واين نيز ممنوعاست که از ترس اینکه پتیم بزرگ می شود ومال خودرا می ستاند در مصرف مال آن تعجيل نمائيد خلاصه بايد مال يتيم فقط بقدرضرورت ودر هنگام ضرورت ضرف شود .

وَ مَنُ كَا نَ و هـر کـه باشد رپس بپرهیزد

وَ مَنْ كَانَ فَقِيْرًا فَلْيَأْ كُلْ بِالْهَعُرُوفِ و کسی که باشد معتاج بخورد موافق دستور (بروجه پسندیده)

تفسيو : بايد ولي مال يتيمرا بهخود مسرف نكند اكسر پرستار يتيم محتاج باشد ميتواند باندازه خدمت خويش ازمال اوبصورت اجرت بگیرد مگر توانگر را اجازه نیست که هیچ چیزی ازآن اخذ نماید .

فَإِنَّ اكَ فَعْتُمُ لِ لَيْهِمْ أَمُوَا لَهُمْ فَأَشْهِدُ وَا (پس) چـون برسانید بهایشان مالهای شاندا (پس) گواه گیرید

يُهِمْ \* وَ كُفِي بِاللهِ حَسِيبًا ۞

كم باشد از مال يابسيار باشد

تفسی : چون پدر طفلی بمیرد مال اورا روبروی چند نفر مسلماندرقید کتابت آرند وبه شخص امین بسپارند وقتیکه به عمر بلوغ ودانش برسد مالش راموافق به تحریریکه شده بوی بازدهند واگر خرجی کرده باشند بوی بدانانند وهرچه بوی تسلیم میشود روبروی شهود باشد تا اگر اختلافی واقع شود به آسانی حل گردد خدابرای حفظ وحساب هر چیز کافی بوده به حساب یاگواهی کسی نیازمند نیست این هارا همه برای سهولت و تصفیه امور شما مقرر فرموده «احضار شاهد هنگام اخذ واسترداد مال یتیم و نکارش آن مستحب است .

لِلرِّ جَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرْكَ الْوَالِلَانِ مَدِهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِهُ اللَّهُ اللْمُعْمِلَ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

تفسيو: پيش از بعثت حضرت پيغمبر (ص) رسم بود كه بدختر اگر كوچك مي بوديا بزرگ وبه پسران نابالغ ميراث نميدادند تنها مرداني داوارث مي سمردند كه بزرگ مي بودند وبادشمن مقاتله ميكردند از ين جهت طفل يتيم ازميراث بهره نداشت اين آيت دراين باره فرود آمد خلاصه اش اين است: مردان خواه كودك باشند وخواه جوان در مال متروكه پدر ومادر وخويشاوندان حصه دارند وزنان رانيز خواه باليغ باشند وخواه ناباليغ درمال متروكه پيدر ومادر ودييكر خويشاوندان حصه است اداي آنازمال متروكه چه اندك باشد و چه بسيار لازم است باين وسيله آئين مذموم جاهليت لغو گرديد

مقرر كردهشده

حقوق یتیمان معفوظ وازتلف باز داشته شد . (فائده) : دراین آیت حصص ارباب حقبالاجمال مقرر ومعین گردید در رکوع آینده جه تفصیل میآید . وَ إِنَّ احْضَرا لُقِسَهَ أُو لُوا الْقُرُبِي وَ جُونِ عَضَرَ سُونِهِ دَوقَت قَسَمَ الْوَا الْقُرُبِي وَ جَوْنِ عَضَرَ شُونِهِ الْمُسْلِكِيْنُ فَا رُزُقُوهُمْ وَ اللّهُمْ وَ اللّهُمْ قَوْلًا مُعْرُوفُ فَا ﴿ مِنْ اللّهُمْ اللّهُمْ اللّهُمْ اللّهُمْ اللّهُ اللّهُمْ اللّهُمُ اللّهُمْ اللّهُمُ اللّهُمْ اللّهُمْ اللّهُمْ اللّهُمُ اللّهُ

تفسیو: دراثنای حضور افراد خانواده برای تقسیم میراث اگر درمیان آنها خویشاوندانی باشند کهبه آنها میراث نرسد یایتیم ومحتاج باشند به آنها میراث نرسد یایتیم ومحتاج باشند جبزی بدهید این رفتار مستحب است اگر درمال متروکه دادن طمام یاچیز ی دیگر کنجایش نداشته باشد میلا مال متروکه ازیتیم باشد ومیت نیز درآن وصیتی نکرده باشد آنهارا بهسخن معقول رخصت دهید یعنی به نرمی واز مجبوریت خود عذرکنید کهاین مال کودك پدر مرده است ومیت نیز وصیتی نکرده ، درآغاز سوره گفته شد که خویشاوندان همه علی قدر مراتبهم مستحق سلوك ورعایتند ویتیمان ومساکین نیسز همه علی قدر مراتبهم مستحق سلوك ورعایت آن بیشتر است هنگام چنین اند یتیم ومسکین که قربت دارد رعایت آن بیشتر است هنگام تقسیم میراث حتی الامکان باید ایشان را چیزی داد که اگر بنا بر علتی وارث شده نتوانند از حسن سلوك محروم نمانند .

وَ لَيُخْشُ الَّذِيْنَ لَوْ تَرَ كُوْا مِنْ وَ بِيد بَتِرَسِنَد بَعِدَد بَعِد بَعِدِيد بَعْدِيد بَعْدَيد بَعْدِيد بَعْدِيد

تفسیو: دراصل این ارشاد ولی ووصی یتیم راست ودیگران نیز بقدر درجات خود آنرا ملحوظ داشت باشند مطلب این است \_ چنانکه هرکس بعد از مرک خود می ترسد کهاولاد من درسختی و مصیبت واقسع خواهد شد شمانیز بهیتیم های دیگران رفتاری کنید که آزرا پسازمرک بهاولاد خود می پسندید از خدارج) بترسید وبایتیم سخنی که ازآن دل یتیم نشکند وموجب زبان او نبوده مایه اصلاح اوشود .

إِنَّ الَّذِينَ يَأْ كُلُونَ آمُوالُ الْيَتْلَى

و سیصلون سعیرًا ﴿

تفسیر: درچندین آیات گذشته دربارهٔ احتیاط کردن از مال یتیم به اقسام مختلف حکم شده وخیانت درمال یتیم کناه بزرگ نشان داده شده اکنون درآخر راجع به خیانت درمال یتیم وعید سخت فرمود وحکم مذکور را خوب موکد کردانید حرکه بدون حق مال یتیم را می خورد شکم خویش را به آتش جهنم پر میکند یعنی انجام آن خوردن این است وجملهٔ اخیرآن راظاهر کرده است.

يُو صِيْكُمُ اللّٰهُ فَي اَوْلَالِ كُمْ فَلَا مَا لَكُمْ فَلَا مَا لَكُمْ فَلَا مَا لَكُمْ فَلَا مَا لَا مَا اللّٰهُ كُو مِيْلًا مُثَلًا حُظِّ اللّٰ نَثَيَيْنِ عَلَى اللّٰهُ كُو اللّٰهِ مَاللًا نَثَيَيْنِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ ا

تفسیو : توارث خویشاوندان میت درآیات فیوق ذکر ودرباره تعیین و تقرر حسس آنها اجمالا اشارتی رفته بود اینجا ازاقارب وحصص آنها

به تفصیل ذکر میشود چون پیش ازآن راجع به حقوق یتیمان به تاکید و تشدد ذکررفته ازآن معلوم میشود که اگردر خویشاوندان میت یتیمی باشد باید دوادای حملهٔ آن بیشتر اهتمام واحتیاط شود یتیمان را برسم عرب قدیم معروم کردن ازمیراث گناه بزرگ وستم عظیم است اکنون درمیان اقارب بیشتر ازهمه حصهٔ اولاد توضیح گردید اگر میتی پسس و دختر داشته باشد قاعدهٔ تقسیم میراث اینست که یک پسر برابردودختر حصه میگیرد مثلا اگرمیتی یک پسر ودو دختر دارد نصف مال به پسرونیمه دیم بدو دختر تقسیم می شود و اگر یک پسر و یکدختر داشته باشد دو گلث به پسر ویک داشته باشد دو گلث به پسر ویک داشته باشد

فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فُو قَ اثْنَيْنِ فَلَهُنَّ (پس) المرتنهاباشند زنان زیاده اذ دو پسررآن هاداست می اثنا ما تر ك و إِنْ كَانْتُ وَاحِلَةً دولان آنچه محداشتهاذ مال و امر باشد مولوده یمی

فَلَهَا النِّصُفُ بس مراوراست نَيم مال

تفسیر: اگر اولاد میت تنها زنان یعنی دخترانست وپسر نهانده درصورتیکه دختران بیشتر از دونفر باشند بهآنها دو ثلث میهرسد واگر تنها یك دختر مانده باشد نصف متروکهٔ میست به وی می رسد باید دانست که در ذیل « للذکر مثل حظالانثیین» که یك دختر بایك پسر ثلث میگیرد وچون حصهٔ پسر از دختر بیشتر است پس یك دختر بایك دختر دیگر حتماً یك ثلث حصه دارد چون حصهٔ دختر بنا بسر موجودیت پسر ازیك ثلث کم نمیباشد به سبب دختردوم چه طور کم شده می تواند چون در آیت گذشته حکم دو دختر معلوم شده بود دراین آیت دختر انیکه از دو زاید باشند تصریح گردید تااشتباه نشود که هر گاه دودختر ازیك دختر بیشتراست باید حصهٔ سه ، چهار دختر از دو درختر زاید باشد چنین نیست تعداد دختر که ازیك تجاوز کند چه دو دودختر زاید باشد حصه می گیرد .

(فایده): دراین آیت دونوع میراث توضیح شده اولکه میت هی دو نوع اولاد یعنی دختر وپسر داشته باشد دوم تنها دختر داشته باشد واین نیز دوقسم است که یك دختر باشد یابیشتر ازآن امایك نوع دیگر باقی مانده یعنی میت تنها پسرداشته باشد حکم آن این است که تمام میراث به پسر میرسد چه یکی باشد چه بیشتر .

لنتنالوا النس<u>-----</u>

و لا بُويْهِ لِحُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّكُسُ و مربعد ومادد ميتدا براى مر يك اذآن دو شهريك است

تفسیو : اکنون میراث پدر ومادر را درسه صورت بیان میکند اول که میت اولاد داشته باشد پسر یادختر حصهٔ ششم مال متروکه بسهریك از پدر ومادر میرسد .

فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدُّ وَوَرِيَّهُ آبُو هُ ربس انحر نباشد اورا فرذند ووادث مال اوپدرومادراو باشند فَلِا مِهِ النَّالُثُ عَلَيْ النَّالُثُ عَلَيْ مِنْ الْمُعَلِّمِ النَّالُثُ عَلَيْ النَّالُثُ عَلَيْ النَّالُثُ عَلَيْ النَّالُثُ عَلَيْ النَّالُ النَّالُثُ عَلَيْ النَّالُ النَّلُ النَّالُ اللَّهُ اللَّلِيْ الْمُولِيَّ النَّالُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي النَّالُ اللَّهُ النَّلُ النَّالُ اللَّهُ اللَّذَالِيَّ النَّلُ اللَّذَالُ اللَّلْمُ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي النَّذِي النِّذِي النِّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي النَّذِي الْمُعَلِي النَّذِي الْمُعَلِي النَّذِي الْمُعْمِي الْمُعِلِي النَّذِي الْمُعْمِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي النَّذِي الْمُعِلِي النَّذِي الْمُعْمِي النَّذِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي النَّذِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي النَّذِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي اللْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي

تفسیو: صورت دوم این است کهمیت هیچ او ۸۰ نداشته باشد تنها پدر ومادر وارث اوباشد یك ثلث مال مترو که به مادرودو ثلث باقیمانده به میرسد.

فَانُ كَانَ لَهُ ٓ اِخْوَةٌ فَلِا مِيْهِ السَّلُ سَى بِهِ السَّلُ سَى بِهِ السَّدِ الْعَلَا مِيْهِ السَّلُ سَى بِهِ السَّدِ الإِدان بساءر الدان بساءر المُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ

تفسیر: صورت سوم این است که میت بیشتر ازیک برادر وخواهس داشته باشد چه اینها حقیقی باشند چه صرف در پدریامادر شریك باشند ومیت اولاد نیز نداشته باشد حصه ششم به مادر میرسد و بقیه تما ما به پدر داده میشود برادر وخواهر را چیزی داده نمیشود واگر میت یك برادر یا یك خواهر داشته باشد چنانچه درصورت دوم ذکر شد یك ثلث به مادر ودو ثلث به پدر میرسد. النسة النسانيون من النسة وصلى النسة وصلى النسة وصلى النسة النساني الن

تفسین: تمام این حصص که ذکر شد بعداز ادای وصیت وقرض میت بورثه داده میشود یعنی بورثه همان مال داده میشود که بعد از انجام وصیت وادای قرض باقی مانده باشد مراد از نصفوثلثوغیره از همین مال است نه تمام مال.

(فایده ): مال میت نخست به کفن ودفن وی صرف شود بقیه او به قرصداران او داده شود واگر چیزی بماند تایك ثلث آن در وصیت میت صرف شود وباقی مانده بورثه تقسیم گردد

اب و بسرانشما المرافق المرافق

با حكمت

تفسیس: چون دراین آیت دونوع میراث – میراث اولاد ؛ میراث مادر و پدر بیان شد اکنون میگوید که چون بشما معلوم نیست که از آن ها چه نفع به شما میرسددراین امرمداخله نکنید وبهقسمتی که خدافرموده پابند باشید زیرا او بهرچیز آگاه وخداوند حکمت عظیم است.

و لَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُوَاجُكُمْ وَ مُعَادِينَهُ مَا تَرَكُ لَكُ أَزُوَاجُكُمُ وَ مُعَادِينَهُ وَمُعَادِينَهُ وَالْجُكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمُعَادِينَهُ وَمُعَادِينَهُ وَمُعَادِينَهُ وَمُعَادِينًا وَمُعَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمُعَادِينًا وَمُعَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمُعَادِينًا وَمُعَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمُعَادِينًا وَمُعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَالْمُعُلِّمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَالْمُعَالِمُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَاكُمُ عَالْمُعُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَاكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَا إِنْ لَمْ يَكُنُ لَهُنَّ وَلَدٌّ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدُ فَلَكُمُ الرُّبُعُ جِمَّا تَرَكَنَ مِنُ 'بَعْدِ وَصِتَةِ يُّوُ صِيْنَ بِهَآ كهكوده باشند یابعد از ادای دین

تفسیو: اکنون میراث وجین بیان میشود زنیکه اولاد ندارد تصف سال متروکهٔ اوبه شوهر میرسد .اگراولاد داشته باشد اگر چه یك پسر باشد یا از شوهر دیسکر باشد یا از شوهر دیسکر چاریك مال وی به شوهر میرسد بعد از ادای وصیت وقرض .

وَلَهُنَّ الرَّبِعُ مِمَّا تَرَكَتُمْ إِنْ لَمْ بَكُنْ الرَّبِعُ مِمَّا تَرَكَتُمْ إِنْ لَمْ بَكُنْ وَنَانِدَات جادیك اذآنجه ممناشید امر نبشد الرَّ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَكُ الْكُمْ وَلَكُ الْمُعَالَمُ وَلَكُ الْمُعَالَمُ وَلَكُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ المُوافِق اللَّهُ اللَّ

لنتنالوا -----

النسآء

فَلَهُ فَ النَّهُ وَ مِنْ النَّهُ وَ مِنْ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

و صِیّاتی بُو صُون بِهَا اَ وُ کَ یُنٍ اُ وَ مَا مِنْ اِبعدادادای دین ا

تفسیر: زن ازمال متروکه شوهر چاریك می گیرد درحالیکه شوهرش اولاد نداشته باشد واگر شوهر اولاد داشته باشد چه ازین زوجه و چه از زوجه دیگر بعد از ادای قرض و انجام و صیت هشت یك مال متروکه بزن میرسد . درمال نقد و جنس با سلام \_ زیور \_ سرای \_ باغ وغیره همه داخل است مهر زن از میرائش جدا و در قرض داخل است این دو صورت در میراث مرد بیان شده .

و إن كَانَ رَجُلُ يَّوْ رَثُ كَالَةً وَاللَّهُ وَاللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ اللَّهُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَا اللَّهُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةِ اللَّهُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ الْحُلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللْهُ الللِّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللْ

تفسیو: دراینجا ذکر میراث برادر وخواهر اخیانی است که تنهادرمادر شریکند پس بدانید که درحال حیات پدر وپسر به برادر وخواهر میراث نمیرسد البته اگر پدر وپسر موجود نباشد به خواهر وبرادر میسراث میرسد . برادر وخواهر سه نوع است :

١ ـ سكه كه دربدر ومادر شريك مي باشند وآنرا عيني كويند .

۲ ــ اندر که تنها درپدرشریک میباشند و آنرا علاتی گویند .

٣ ـ اندر "نه تنها درمادر شريك ميباشند وآنرا اخيافي تويند .

این آیت از قسم اخیر ذکر میکند چنانکه در قرائت چندین صحابه بعد از «ولهاخاواخت» کلمهٔ صریح «منالام» موجود وهسمه رابر (حسکم) آن اجماعست ؛ مطلب آیت این است که میت چه مرد باشد وچه زن اگر پدر وولد نداشته باشد و تنهایك برادر یایك خواهر اخیافی داشته باشد به هریك از آنهاشش یك میرسسد یعنی حصهٔ بسرادروخواهس اخیافی مساویست اما حکم خواهر وبرادر عینی وعلاتی مانند اولاد است اگس مست بدر و پسر نداشته باشد عینی مقدم است والاعلاتی ؛در آخر ایس سوره میراث این دومذکور میشود.

(فایده): تفسیر کلاله نزد همه میتی است که والد وولد نداشته باشد مگر حضرت امام اعظم (رح) پدر پدر وولد پسر را نیز نفی میکندو حکمی را که دربارهٔ پدر وپسر است بر پدر پدر وولد پسر موافق می فرماید این اختلاف از عهد اصحاب دربین علمای اسلام دایر می باشد..

فَانُ كَانُو ٓ اَكْثَرَ مِنُ ذَٰ لِكَ فَهُمْ اللهِ اللهِ اللهُ ال

تفسیو: اگر برادر یاخواهر اخیافی بیش از یک نفر باشد همه رایک ثلث میراث میرسد سدس که درصورت اول و ثلث که درصورت دوم داده می شود بعد از انجام وصیت وادای قرض است وقتی باید وصیت بر میراث مقدم شود که نقیان دیگران درآن نباشد . نقصان دونوع است اول که وصیت از ثلث مال بیشتر باشد دوم کسی که از میراث حصه میگیرد دروصیت نیز حصه داشته باشد وصیت دراین هردو صو رت میردو داست مگردر حالیکه تمام ورثه آنراقبول کرده باشند .

(فائده) : چون اندیشه آن بود کهمبادا ورثه ازمال متروکه میت دین و ووصیت اورا تادیه نکرده همهمال رابخود تکهدارند باحکم میراث حکم این دین ووصیت بار بار وموکد بیان گردید وصیت چون تبرعواحسان

است واکسترا شخصی معین مستحق آن نمی باشد واحتمال قوی میرفت که تلف کردد ازین جهت درهرجا اهتماما واحتیاطا وصیبت بسر دیسن مقدم ذکر شده است حال آنکه مرتبهٔ وصیت بعد از دین است چنانکه سابقاً گذشت هکذا وصیتمانند تجهیز و تکفین حق مورث است برخلاف وراثت و دین که حق دیکران می باشد ازین جهت وصیبت بردیس مقدم می باشد اگر چه از سبب دوم دین بروصیت مقدم است «غیر مضار» که دراین جاقید شده در مقامات سابق نیز معتبر می باشد

## وَ صِيَّاتًا مِّنَ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَلِيمٌ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَلَيْمٌ حَلِيمٌ اللَّهِ اللهُ عَلَيْمُ حَلَيْمٌ اللَّهِ عَماست اذجانب خدا و خدا برهمه چيز دانا بردباداست

تفسیس: از آغاز رکوع تااینجا پنج نوع میراث ذکر شده:

«پسر و دختر» «مادروپدر» «زوج» «زوجه» »خواهر و برادر اخیافی»
این پنج نوع را حصه داران و ذوالفروض می کویند خداوند (ج) میراث
آنها را ببان کرده تاکید فرموده است که این حکم خداست و تعمیل آن
ضروری می باشد بخدا (ج) همه چیز معلوم است ومیداند کسی را که
به حکم وی اطاعت نموده و کسیکه از فرمان او سرباز زده ؛ کسی که
درمیراث ووصیت و دین بعدل و انصاف رفتار کرده و کسیکه ستم نموده
و بر مردم زیان رسانیده . اگر در کیفر ستمگاران تاخیری و اقع می شود
غافل مشوید زیراکه حلم الهی (ج) بسیار کامل است .

(فایده): علاوه بر «ذوی الفروض» که در این رکوع ذکر شدیك نوع ورثه دیگر نیز میباشد که آنرا «عصبه» میگویند برای عصبه حصهٔ معین مشل ندمف و ثلث وغیره مقرر نیست هرچه از ذوی الفروض فاضل بماند به عصبه میرسد مثلاکسیکه عصبه دارد و ذوی الفروض ندارد همه مال به عصبه داده میشود و اگر هم عصبه دارد وهم ذوالفروض هرچه از ذوی الفروض بماند به عصبه میچ نمیرسد \_ عصبه اصلی آنست که مردباشد و از طریق ژن بامیت خویشاوندی نداشته باشد عصبه چار درجه دارد.

دردرجهٔ اول پسر ونواسه پسری است در درجهٔ دوم پدر وجد ، دردرجهٔ سوم برادر وپسر برادر در درجهٔ چارم عم پسر عم نواسهٔ عم که پسر باشد \_ هرکه بهمیت نزدیك ترمیباشد مقدم ترمیباشد چنانکهازنواسه پسر واز برادرزاده برادر وازاندر سکه مقدم است علاوه بسر ایس چار درمیان اولاد وبرادران \_زن نیز بامرد عصبه میشود یعنی دختر باپسر وخواهر بابرادر \_اینعصبه اصلی نمیباشدوغیر اصلیستسوای اولاد و برادران زن عصبه نمی شود مثلا پسر عم عصبه است اماباوی عم زاده که دختر باشد عصبه شده نمیتواند .

(فایده): علاوه بردو نوع مذکور فوق یعنی ذوی الفروض وعصبه نزد امام اعظم (رح) ورثه قسم سوم نیزدارد که آن ذوی الارحام می باشد یعنی خویشاوندانی که زن میان آنها ومیت واسطه باشد نه ذوی الفروض باشند و نه عصبه مانند نواسهٔ دختری ، جدمادری ، خواهر زاده ،خاله عمه ، واولاد آنها هنگامیکه میت رانه ذوی الفروض باشد و نه عصبه میراث وی به ذوی الارحام میرسد تفصیل در کتب فرایض مذکور است .

تِلْكَ حُدُ وَ كُ اللَّهِ ۚ وَ مَنْ يُلْطِعِ اللَّهَ و هرکه اطاعت کند حکم وَرَسُو لَهُ يُدُ خِلَّهُ مىدرآرد آنرا الأنْهُ خَلِهُ نافرماني كند مى اندازد اورا جاودان عسلاب ذلت آور ومراوراست درآن

تفسیو: تمام احکامیکه درسابق ذکرگردیده دربارهٔ حقوق یتیمان و وصیت و میراث ؛ همه قواعد و ضوابطی است که خدا (ج) مقرر کرده هر که احکام اللی (ج) را اطاعت کند که درآن حکم و صیت و میراث نیز داخل میباشد بهشت جاودان برای اوست و هر که فرمان نبرد از حدود خدا (ج) خارج خواهد شد و همیشه باذلت در عذاب جهنم گرفتار خواهد بود .

وَالْتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِساً ئِكُمْ فَاسْتَشْهِدُ وَا عَلَيْهِنَ أَرْبَعَةً مِّنْكُمْ فَإِنْ شَهِلُ وَإِفَا جارمرد انشما بس امر موامی دادند بس مُسِكُوْ هُنَّ فِي الْبُيُوْتِ خَتَّى يَتُو فَهُنَّ الْهُوُتُ آوُ يَجْعَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَمْد اللهُ عَد مِنْ اللهُ عَد مِنْ اللهُ عَد مِنْ اللهُ عَد مِنْ اللهُ اللهُ

لَهُنَّ سَبِيلًا ﴿ اللهِ عَدَامَ داهِ

تفسیر : احکام یتیمان ومواریث بیان شد اکنون احکام دیگر دربارهٔ اقارب بیان میشود .

اولا چندچیز متعلق برنان ارشادمیکردد خیلاصهٔآن ایناست که تادیپ وسیاست زن ضرور میباشد اما نهچندانکه برایشان تعدی وسیمشود در دردورهٔ جاهلیت موردظلم های صریح بود دراین آیت راجعبهتادیب آن ها حکم است که اگرزنکسی موتکب زنا شود باید چارمسلمانعاقل بالغ آزاد کواهی دهند اگر چار نفرگواهی دادند زن درخانه محبوسشود،

از خانه برآمدن نتواند وباکسی نشست وبرخاست نکند تادر آنجابمیرد تا خدا(ج) دربارهٔ وی حکمی وسرائی مقرر فرماید \_ هنوز تااین وقت خدا (ج) حدزانیه را مقرر نفرموده بود بلکه آنرا وعده داده بود چندی بعد درسورهٔ «نور» حدآن نازل کردید که باکره را صددره (تازیانه)و ثبیه را رجم است .

# وَ الْكَانِ يَأْ تِينِهَا مِنْكُمْ فَالْهُ وَهُمَا ٥ وَ أَنْ دُومِرِهُ فَالْهُ وَهُمَا ٥ و آن دومرد كه بد كارى ميكنند انشمايس ايداء رسانيد به آن دو

تفسیر: دوشخص یك مرد بایك زن یادومرد که باهمد کر عمل شنیعه نمایند سزای آنهارا خداوند مجملا به دادن ایدا ارشاد کرد و تادیب و تنبیه آنهارا بزبان یابدست بقدر مناسب حکم نمود ازآن معلوم میشود که تاآن وقت دربارهٔ زنا ولواطت حکم بود که قاضی بغرض زجر وعبرت آنچه مناسب شمرد مرتکبین آنرا به ضرب وشتم مجازات نماید بعداز آنکه حدزنا برحسب و عده نازل گردید برای لواطت حدجداگانه بیان نشد ومورد اختلاف علما گردید که آیا حد لواطت همان حد زنا ست ؟ یاهمان سزلی لواطت که در سابق بود باقی مانده ؟ ویاسرای آنب شمشیر یابطریق دیگر مرتکب آن را کشتن است ؟

(فایده) : اکثر علماء این آیترا برزنا حمل میکنند وبرخی بر لواطت وبعضی بهزنا ولواطت برهردو .

### فَّانَ تَا بَاوَا صَلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا "

پس اگر آن دو توبه کردند واصلاح نمودند خود را پس اعراض کنید از آنها

تفسیو: یعنی اکر بعد ازاین از کاربد (زناولواطت) تایب شوند واعمال خویش را اصلاح نمایند دیگر آنهارا تعقیب مکنید واز زجر وآزارایشان اعراض نمائید چون خدا(ج) پذیرندهٔ توبهٔ بندکان وبرایشانمهربانست شما نیز چنین کنید.

إِنَّهَا النَّوُ بَكُمُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَنَ جَرَانِ نَسِتَ مَهُ قَبُولُ تَوْبُهُ بِرَخْدَاسِتَ (اذروى تفضل) براى عسانى

يَعُمَّلُونَ السُّوعَ بِجَهَالَةِ بَمَّ يَتُو بُونَ عَمَّ السُّوعَ بِجَهَالَةِ بَمَّ يَتُو بُونَ عَدِيد بناداني باذ توبهميعنند

مِنُ قَرِ يُبٍ فَأُو لَلْبَكِكَ يَتُوبُ اللَّهُ مِن قَرِ يُبِ فَأُو لَلْبَكِكَ يَتُوبُ اللَّهُ مِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

عَلَيْهِمْ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا اللهِ بِعَمَت بِرايشانَ (مَي پذير د تو به ايشانر ۱) وهست خدا دانا باحكمت

تفسير: بدون شبهه توبه چيزيست كه خداوند (ج) بواسطهٔ آنجرايم بزرگ چون زناولواطت رانيز مي بخشايد چنانچه در آيت سابق گذشت اما بايد درنظر داشت. كه خدا (ج) دراصل ، اجابت توبهٔ كساني رابرذمت فضل خويش قرار داده كه به ناداني گناه صغيره يا كبيره از ايشان سر زده باشد وهمين كه بر سيئات اعمال خويش آگاه شده اند از آن نادم وتائب گرديده اند البته چنين خطاهارا خداوند (ج) مي بخشد خداعالم السر والخفيات است وميداند كه كدام كس به ناداني گناه كرده و كه از سر صدق توبه نموده خدا (ج) باحكمت است هر توبه كه موافق حكمت اوست قرين اجابت ميگردد .

(فایده): ازقید «جهالت» وقید «قریب» که درایس آیت مذکور شده برمی آید که هر که بنادانی مرتکب گناهی شود وبعد از تنبیه بدون درنگ توبه نماید مقتضای عدل و حکمت آنست که توبهٔ وی قبول گردد وهر که عالماً وعامداً از فرمان الهی (ج) سر باز زند یاپس از اطلاع در توب درنگ نماید وبه حالت سابق استوار بماند به قانون عدل وانصاف اصلا کناه وی شائستهٔ بخشش نیست قبول توبهٔ وی به عنایست الهی (ج) است که از فضل خویش هردونوع توبه راقبول میفرماید ذمه واری صرف درصورت اول است نه درغیر آن.

وَ لَيْسَتِ التَّوْبَهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ وَ لَيْسَتِ التَّوْبَهُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ وَ لَيْسَتَ عَبِرَوْنَ وَبِهِ مُرْسَانِهِ اللَّهِ مَانِيدًا مَا مُعَانِدًا مُعَانِعًا مُعَانِ

السّبّات عنى السّبّات عنى النّاه السّبّات عنى النّاه السّبّات عنى النّاه النّاق المُحْلَ الْحُلَّ النّاق ا

تفسیر : توبهٔ کسانی اجابت نمیشود که برگناه مداومت میورزندوازآن دست نمی کشند تاوقتیکه مرک شان فرامیرسد آنگاه می کوینداکنون توبه کزدیم وهمچنین توبه کسانی پذیرفته نمی شود کهدر حال کیفر مرده اند وعذاب اخروی را دیده توبه نمایند برای اینها عــذاب شدید مهيا شده است بايد دانست اين دوآيت كه درباره اجابت و عدم اجابت توبه است ومامطلب آنرا دراین جا بیان می کنیم بیان ما موافق به تعقيقي آست كهبعضى ازاكابر معققين نمودهاند وحسس آن اينست كەقىد دجهالت، ولفظ دقرىب، ھردو بەمعنى ظاھرى خودباقى ماندومعنى «علیالله» نیز آسان به دست می آید رومقصدی که دراینجا از ذکر قبول وعدم قبول توبه است نيز به خوبي حاصل ميشود يعني هرتوبهكيف ما تفق مقبول نیست وچند نوع است که در اجابت باهم تفاوت داردتا كسى به اعتماد توبه به كناه جرى نشود اما حضرات مفسرين على العموم که مطلب این آیات را توضیح نمودهاند قیدجهالت رااحترازی وشرطی ندانسته بلكه آنرا قيدواقعي پنداشته اندوكويند كناه هميشه از جهل وحماقت صادر میشود وتمام زمانی را کهپیش ازمرگک است «قریب، میدانند زیرازندگانی درجهان جز فرصتی قلیل نیست دراین صورت مطلب این است که وعده اجابت توبه از طرف خداوند (ج) باکسانی است که به سفاهت وعاقبت نیندیشی گناه می کنند وپیش از فرا رسیدن مرك توبه مينمايند اما توبه كسانيكه مرك رامشاهده ميكنند وحالت نزع برایشان طاری میشود یاکسانی که به کفر می میرند هرگزقبول ن**مي شود** .

(فایده) : هنگامیکه مرک متیقن گردد وجهان آخرت درنظرآید توبه پذیرفته نمی شود اما پیش ازدیدن عالم آخرت البته توبه اجابت میشود اینقدر فرق است که برطبق بیان اول اجابت توبه درصورت نخستین موافق به آئین عدل وانصاف است ودر صورت دوم محض فضل اوست کسمام .

بِفَا حِشَةٍ مُّبَيِّنَاكُم مُ

تفسیو: دربیان سابق راجع به بدافعالی زنان حکم سیاست و تادیب صادر گردید اکنون از ظلم و تعدیات گوناگونی که اهل جاهلیت برزنان روا میداشتند نهی میشود یکی ازآن جمله این بودکه اگر کسی می مرد پسراندر یابرادراندر یاوارث دیگر او زنش را به تصرف خود میآورد یابا وی نکاح می کرد یابدون نکاح درخانهٔ خویش نکه میداشت یابدیگری می داد و تمام مهر یاقسمتی ازآن رابه خود می ستانید یامدت العمرزن را نگهمیداشت تاوارث مال اومیگردید این آیت دراین باب فرود آمدو خلاصه اش این است هر که می میرد زنش در نکاح خود اختیار دارد بسرادر یادیگر وارث میت نمیتواند آن رابه زور و کره در نکاح خود در آورده و وی رااز نکاح دیگری بازدارند تامیجبور شود و چیزیکه بوی میراث رسیده به ایشان دهد بلی اگر صریحاً مرتکب فعل بد شوند باید آنه آرامنع کنند.

النسة، و عَاشِرُ وَ هُنَّ بِالْهُعُرُ وَ فِ فَانَ وَ عَاشِرُ وَ هُنَّ بِالْهُعُرُ وَ فِ فَانَ وَ عَاشِرُ وَ هُنَّ بِوجه بسندیده بسرای ای کر هُوا کر هُنه و هُنَّ فَعَسَی اَنْ تَکُرُ هُوا بسند شما نیایند ایشان شاید بسند شما نیایند ایشان شاید بسند شما نیایند ایشان شاید بسند تعنید شما

شَيْئًا وَ يَجْعَلَ اللّٰهُ فِيهِ خَيْرً اكْثِيرً الْ اللّٰهُ عِنْهُ خَيْرً اكْثِيرً الله عِن الله عِن الله عِن الله عِن الله الله عِن الله الله على الله عل

تفسیس: بازنان درگفتار و کردار بخلق خوش و رفتار نیکو معامله کنید ذلت و آزاری را که در دورهٔ جاهلیت بر آنها روا میداشتند ترك نمائید اگر اززنان شما عادت ناپسند افتد برآن صبر کنید شاید درآن مصلحتی باشد که خدا (ج) آنرادراین جهان و آن جهان مایهٔ منفعت شما گرداند شکیبا باشید و خوی زشت زنان را بزشتی مقابله منمائید .

تفسیو: دردورهٔ جاهلیت رسمبود؛ کسی کهمی خواست زن اولخودرا طلاق دهد وزن نو کند براولی تهمت می بست تاوی مجبور شده مهر را باز دهد کهدرنکاح جدیدبه کار آید این آیت درمنع آنفرود آمدکه هرگاه بخواهید زناول را ترك نموده دیگر ازدواج کنید مالی که بهزن اولیه داده اید اگرچه بسیار باشد ازوی باز مخواهید آیاشما میخواهید به تهمت وستمی آشکارا مالیراکه بزن اول داده اید بازستانید این کارهر کو

تفسیو: هرگاه مردوزن پساز نکاح یکدگر را دیدند وصحبت نمودند درعوض آنادای تمام مهر برمرد واجب میشود دراین حال مردچگونه می تواند مهررا بازستاند واگر ادا نکرده باشد آنرا نگه دارد مگر آنکه وان به طیب خاطر درگذرد دیگر چاره نیست زنان ازشما میثاق کامل واستوار گرفته اند و در تصرف شمادر آمده اند و شمااز ایشان خوب مستفید شده اید و رنه برایشان چه تصرف واختیاری داشتید بعد از این همه تصرف و قبضهٔ تام چطور میشود که مهررا باز ستانید یا تادیه نکنید. رفایده : همچنانکه بعد از مجامعت تمام مهر به ذمهٔ شوهر لازم است اگر مجامعت بعمل نیاید و تنها خلوت صحیحه شود نیزادای مهر واجب می باشد اما اگر خلوت صحیحه نشود و شوهر طلاق دهد در آن صورت نصف مهر تادیه میشود .

ولا تُنْكِحُوا مَا تُكَحَ الْ بَا وَكُمْ

مِّنَ النِّساءِ إلاَّ مَا قَلُ سَلَفَ اللَّهِ مِنْ النِّساءِ اللَّهِ مِنْ النَّهِ عنواست ان ذنان لَكُن آنچه عنشته عنواست اللَّهُ كُلُّ كُلُّ اللَّهُ اللهُ الله

و ساء سبيلا الآ و بد طریقی میباشد

تفسیو: در روز گار جاهلیتبامادر اندر وبعضی محرمات دیگر نیسز نکاح میکردند چنانکه پیشتر ذکرشد اکسنون نسکاح زنان منکوحهٔ پدر ممنوع قرار داده میشود کهاین امر بی شرمی است وانسان رامستوجب خشم ونفرت الهی (ج) میگرداند وطریقی بس زشت است خرد مندان دورهٔ جاهلیت نیز آنرا مذموم میدانستند این نسکاح را نسکاح مقت واولادی راکه ازآن پدید می آمدند مقتی می گفتند در آینده هر گون این گونه مناکحت بعمل نیاید .

(فایده) : حکمی که دربارهٔ منکوحه پدراست منکوحهٔ جدپدری و مادری نیز درآن داخل می باشد اگرچه آنها چندین پدرپیش گذشته باشند .

حرام محردانيده شده برشما مادران شما و دختران شما و دختران شما و آخو محمد و محمد و خاله ماى شما و خاله ماى شما و خواهران شما و عمدهاى شما و خاله ماى شما و بنائي الرخي و بنائي الرخي و بنائي الرخي و بنائي الرخي و و بنائي الرخي و و دختران خوامر

تفسیر: بعد ازبیان حرمت مادراندر حکم تمام آن زنان بیان می شود که نکاح شان جایزنیست و آنهابر چند نوعند اول زنانی ذکرمی شوند که بنابر علاقهٔ نسب حرامند و آنهفت اند مادردختر دخواهر عمه خاله دختر برادر دختر خواهر انکاح این هاجایز نیست . (فایده): مادر کلان پدری و مادری هر قدر بالابرود در حکم مادر و نواسا

(فایده): مادر کلان پدری ومادری هرقدربالابرود در حکم مادر و نواسا پسری یادختری هرچه پایان باشد در حکم دختر و خواهر عینی و عالاتی و اخیافی همه در حکم خواهر و خواهر عینی یاعلاتی و اخیافی اجداددر حکم عمه هرسه نوع خواهر مادر و جده جده در حکم خاله و هرسه نوع دختر برادر و اولاد اولاد آنها در حکم دختر برادر و هر سه قسم اولادخواهر و ارلاد اولاد آنها در حکم دختر برادر و هر سه قسم اولادخواهر و ارلاد اولاد آنها در حکم دختر خواهر داخلند .

و أمَّ لَهُ النَّحَى الْرَفَعُنَكُم و و أمَّ لَا النَّحَى الْرَفَعُنَكُم و و مادران شما تانكه شيردادهاند شمارا و

أَخُونَكُمْ مِّنَ الرَّضَاعَةِ خُواهِران مناعى شما

تفسی : بعد از محرمات نسبی اکنون محرمات رضاعی بیان می شدود وآن دونوع است مادر وخواهر ـ ودراین اشارت است که آن هفترشته کهدرنسب بیان شد در رضاعت نیزحرام می باشد یعنی دختر عمه خاله دختر خواهر دختر برادر رضاعی نیز حرام می باشد که حسکم آن دراحادیث شریف موجود است .

و أمّر الله الله و الله و الله الله الله و الله و

بِهِنَ فَلَا حُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَ حَلَا يَلُ بِرَسُهَا وَ دَنَانَ بِرَسُهَا وَ دَنَانَ بِرَسُهَا وَ دَنَانَ اللّهُ وَلَيْنَ اللّهِ وَلَيْنَ اللّهِ اللهُ ا

و (حرام است) که جمع نمنید بین دو خواهر کین ما قل سکلف لرس کان آنچه محدشته عفواست هر آئینه الله هست

## عُفُورًا رَّ حِيْمًا ﴿ مَرْبَانَ

تفسیر: این جاذکرمحرمات مساهره می باشد که نکاح آنان بنابرعلاقه مناکحت حرام شده است واین دونوع است اول کسانی که نکاح شان هیچ کاه و برای همیشه جایزنیست وآن عبارت است ازمادر زوجه و دختر آن زوجه که باوی صحبت شده باشد امااگر کسی زنی را پیش از صحبت طلاق داده باشد بادختروی نکاح جایز است بازنان پسران تان و بازنان نواسه های پسری تان هرقدر پایان بروند هیچ کاه نکاح کرده نمیتوانید قسم دوم آنست که نکاح آن برای همیشه ممنوع نمی باشد بلکه تا همنگامی که زنی درنکاح شما بازنانی که باوی قرابت هایز ممنوع می باشد وچون آنزن بمیرد و یاطلاق داده شود نکاح با آنها جایز میگردد و آن خواهر زن است که تاهنگام موجودیتزن باوی نکاح ممنوع است و دراین حکم عمه و خاله دختر برادر و دختر خواهرزن نیز داخل می باشد .

(فایده): اینکه خداوند (ج) فرمود که زنان پسران صلبی شما باشند مطلب این است که پسران و نواسه های شما نسبی باشند و «متبنی» یعنی پسر خوانده نباشند از رضاعی احتراز نیست واز «الاماقدسلف» مطلب آنست که در زمانهٔ جاهلیت که دوخواهر را یکجا برنی میگرفتند بخشیده شده است واز « فی حجور کم» مطلب این است که دختران ربیبه راکه در آغوش خویش پرورش داده ایدمانند اولادباآنها رفتار کرده عینا آنهارا فرزندان خود میدانید، نکاح ایشان نیز حرام است برای حسرمت نکاح در آغوش گرفتن ضرور نیست .

و المُحُصَنَّتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا وَ مِرام عرده شدند برشما ذَنان شوهر داد معر آنچه

مَلَكَتُ آيما بُكُمْ حَتْبَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مَا اللهِ شدهاست برشما

تفسیر: بعد از توضیح محرمات حرمت زنان منکوحه بیان میشودزنیکه در نکاح کسی باشد دیگری وی را به نکاح خویش آورده نمی تواند تاوقتیکه طلاق داده شود یا شوهرش بمیرد و تا آنگاه که عدت مسرگ و طلاق کامل گردد امازنیکه بملك شمادرآید باوجود آنکه شوهرش زنده بوده زن خودرا طلاق نداده باشد از حکم حرمت مستثنی و بر شما حلال است تفصیل این مسئله چنان است که مسلمانان بدار حرب هجوم نمایند و زنان کفار را باسارت گرفته بدار اسلام آرند ازین زنان بقسمت هر مسلمانی که برسد بروی حلال است اگرچه شوهرش زنده باشد و زوجه خود راطلاق نداده باشد \_ پس از بیان تمام محرمات خداوند (ج) تاکید می کند که این هاحکم خداست بدان استوار باشید .

(فایده): زن کافر کهاز دارالحرب اسیر میشود برای حلت آن لازم است یك حیض منقضی کردد واز اهل کتاب باشد نهمشرك ونهبت پرست .

و أحل لكم مما ورآء ذا لكم آن و حلال عرده شده بسما ما سواى ذنان مدىور بشرطى كه

تَبْتَغُوا بِآ مُوالِكُمْ مُّحْصِنِينَ عَيْرَ طلب عنيد به مال هاى تان درقيدنكاح آورند كان نه

مسا فحین ا

تفسیر : بجز زنانیکه جرمت آنان بیان شده دیگران بچار شرط حلالند اول طلب یعنی ایجاب وقبول زبانی از جانبین دوم مال یعنی قبول ادای مهر به سوم مقصود تصرف زن باشد نه صرف مستی و شهوت پرستی چنانکه درزناست یعنی زن همیشه زوجهٔ شوهر باشد وجز به تفریق ازوی جدا نگردد مطلب ازدواج برای کدام مدت معین نباشد حرمت «متعه» ازاین آیت معلوم میشود واهل حق رابران اجماعست . چارم که درآیات دیگر ذکرشده ایناست که علاقهٔ زناشه وهری درخفیه نباشد اقلا دومرد یایك مرد ودو زن بران گواه باشند ایجاب وقبولی که بدون دوگواه صورت می بندد نکاح صحیحه نیست وزناشمردهمیشود.

فَهَا اللَّهُ مُنْهُ فَا مُنْهُ فَا اللَّهُ وَ هُنَّ فَا اللَّهُ وَ هُنَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### أُجُورُهُنَّ فَرِيْضَةً ۚ

مهر شانراکه مقرر کرده شده است

تفسیر: مردی که زنیرا به نکاح آرد ودریك مدت معین طویل یاقلیل ازوی منتفع گردد واقلا یك مرتبه وطی یاخلوت صحیحه نماید ادای تمام مهر بروی لازم میشود و تاخود زن نبخشد نجات یافته نمیتواند واگر هیسچ کام نگرفته شوهر طلاق دهد نصف مهر مقرر را تادیه نماید وهرگاه زن پیش از انتفاع کاری کند که موجب فسخ نکاح گردد تمام مهسراز ذمت شوهر ساقط میشود.

و لا جُنَا حَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا تَرَاضَيْتُمْ بِهُ
ونيست مناهم برشها درآنچه دانس شديد به آن
مِنُ ' بَعُلِ الْفَرِ يُضَائِح النِّ اللَّلَا كَانَ
بعد اذ مهر مقرد هرآئينه خدا هست
عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿

تفسیو: اگر زن وشوهر بعد از تعین مهر به چیزی راضی می شوند چنانکه زن برضای خویش مقداری از مهر معین کسم میسکند یا شوهر چیزی برآن می افزاید اختیار دارد دراین امر گناهی نیست اما بدون رضای طرفین مردچیزی ازمهر کاسته وزن چیزی بران افزوده نمیتواند چون خداوند (ج) مصالح وسود وزیان شمارا میداند \_ احکام وی سراسر مبنی برحکمت است درمتابعت آن سعادت و در مخالفت آنزیان و خسارت دنیاو آخرت شماست .

تفسیو : هرکه نتواند آزاد زنی را درنکاح آرد واز تعمل مهر ونفقه آن ناتوان باشد بهتراست کنیز مسلمانی دیگر رانکاح کند زیرا مسهرش آندك و نفقه اش آسان است واگر مالکش چنانکه اگر معمول است ویرا درخانهٔ خویش نگهدارد شوهر از نفقه اش فارغ السبال می باشد واگر تسلیم شوهرش نماید بازهم مصارف کنیز نسبت به آزاد خفیفتر است . (فایده) : در مذهب امام شافعی (رح) وغیره کسی که میتواند زنی آزاد را به نیکاح خویش درآرد نکاح اوباکنیز حرام است امام ابوحنیفه (رح) آنرا مکروه تنزیهی میداند - درصحت نکاح کنیز اکثر فقها ، اسلامیت کنیز راضرور میدانند مگرابوحنیفه (رح) آن را افضل می شمارد - همچنین نکاح کنیز که از اهل کتاب باشد نزدابوحنیفه (رح) جایز است ولی درنزد تمام انمه کسی کهزن آزادی درنکاح داشته باشد مناکحت او باکنیز حرام است .

والمحصنت

٥

> مِنُ بعض مِن بعض اذ بعضي است

تفسیر: خدا(ج) بر حقیقت ایمان شدها آگاهست شدهابر ظواهر اکتفا کنید ممکناست ایمان برخی ازکنیزان نسبت بایمان بعضی زنان آزاد در پیشسگاه خداوند (ج) بهتر باشد پس ازحیث ایمان از نسکاح کنیز استنکاف مکنید برعلاوه شماکه همه از اصل واحدی پیداشده اید درهستی متحدید ودردین یگانگی وشرکت دارید چرامناکحت کنیز را عیب می شمرید و آنرا اسباب عار وننسک میدانید - این آیت بنکاح کنیز جلب واز منافرت آن منعمینماید.

فَإِنْكِحُو هُنَّ بِإِنْ نِ آهُلِهِنَّ وَ الْهُو هُنَّ بِإِنْ نِ آهُلِهِنَّ وَ الْهُو هُنَّ سِيد

الْجُورُ وَ فَيْ بِالْهُعُرُ وَ فِ مُحْصَنَاتِ الْمُعُرُ وَ فِ مُحْصَنَاتِ مَهِ مِن مَان دا به وجه پسندیده درحالیکهعفیفهباشند

غَيْرَ مُسْفِحْتٍ وَلا مُتَّخِذَاتِ آخُدَ انِ ان مُسَخِدًاتِ آخُدَ ان ان مستى منده (ذناماد) و نه ميرندمان وستان بنهائي

تفسیر: اکنون شانسته آنست کهباکنیزان بعد ازاجازه مالکان آنها نکاح کنید ومهرآن هاراطوریکه رایج است تادیه نمائید بشرطیکه آنها قیدنکاح را بمیلخاطر بپذیرند شهوتران ، رفیق باز نباشند \_ یعنی زنانباشد درحالزنا قطعامهرلازم نمیشود ازاین معلوم شد کهدرزنامهرلازم نمیآید و درنکاح . بودن گواه ضرور است .

تفسیں: هرزن ومرد آزاد هنگامیکهاز نکاح متمتع و مستفید شوندیعنی جماع نمایند وبعدا مرتکب زناشوند آنها محکوم به رجمند واگر نسکاح نشده بلکه زناقبل ازنکاح بعمل آمده باشد هریك ازمرد وزنبه ضرب صد درهمحکوم شوند اگرکنیز وغلام مرتکب زناشوند چهپیش از نسکاح باشد وچه بعد ازآن هرکدام صرف پنجاه دره زده میشود .

بر هرو و که که در و دو کا محفور ر حبیم آن آمرذگاد مهرباناست

تفسیو: درنکاح کنیز ارشاد واستحسان از میان شما دربارهٔ آن کس است که از مشقت یعنی از مبتلاشدن بهزنابترسند اگر صبر کنید و با کنیز ازدواج منمائید بهتراست زیرا زنان آزاد فرزندان آزادبارمی آرند اما هر که اندیشناك باشد که صبر کرده نمی تواند بهتر است که باکنیز نکاح کند وخدا(ج) برصابران بخشاینده ومهربان است .

يُر يُكُ اللّٰهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهُلِ يَكُمْ مِغُواهِد خلا تحديدة بشما و هدايت تند شما دا منين اللّٰهِ يُنُ مِنْ قَبُلِكُمْ وَيَهُوبَ مُنْ اللّٰهِ يُنَ مِنْ قَبُلِكُمْ وَيَهُوبَ مَنْ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ وَيَبُوبَ مِنْ الشمابودند و ببغشايد عَلَيْكُمْ طَوَ اللّٰهُ عَلَيْهُمْ حَكِيمٌ ﴿
عَلَيْكُمْ طَوَ اللّٰهُ عَلِيمٌ عَلَيْهُمْ حَكِيمٌ ﴿
عَلَيْكُمْ طَوَ اللّٰهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴿
مَا مَا اللّٰهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴿
مَا مَا اللّٰهُ عَلِيمٌ عَلَيْهُمْ حَكِيمٌ ﴿

تفسیر: مطلب از ارشاد این احکام آنست که حلال وحرام به شما معلوم باشد واستقامت به طرق پیغمبران پیشین مانند حضرت ابراهیم (ع) وسائر آنها بشما نصیب کردد ومورد آمرزش قرار یابید مصالحواحوال شما همه به حضرت الهی (ج) آشکار است احکام و تدابیس او مبنی بر حکمت می باشد اگر شما از فرمان وی سرباز زنید از هدایت محروم واز سنن پیغمبران سلف مخالف واز بخشایش و آمرزش خدا (ج) بی بهره میمانید .

(قایده): پیشتر حرمت زناولواطت و توبه کسردن ازآن و بعض احکام دربارهٔ زنانی که نکاح شان حرام است و شرائط و قیود متعلق به نکاح مانند مهر وغیره و ممانعت ازعمل بد و سزای آن ذکس شد چون اطاعت این همه احکام بر مردم د شوار می نمود بدین جهت دراین آیت و دوآیت آینده تعمیل این احکام بسیارموکد و استوار فرموده شد و از مخالفت آن اکیدا منم گردید و الله اعلم .

و الله يُريك أن يَتُوب عَلَيْكُم نَفُ و خدا ميغواهد عه متوجه شودبر شما (برحمت باذعرده) و يُريكُ الشَّمَ وات الشَمَ وات الشَّمَ وات الشَمَا وات الشَّمَ وات السَّمَ وات الشَّمَ وات الشَّمَ وات الشَّمَ وات الشَّمَ وات الشَّمَ وات الشَّمَ وات السَّمَ وات السَّم

تَمِيْلُو الْمَيْلَا عَظِيْمًا 🕤 منابعرديد انداه بسي دود

تفسیر: تمام آنقیود مختلفه که پیشتر مذکور شد مقسود ازآن مهربانی بر شماست وازین جهت است که خداوند (ج) آن قیودات را حکمفرموده اما کسانی که دلداده شهوتند میخواهند از راه راست منحرف شوید ومانند آنها تابع شهوات خویش بوده گمراه باشید پس هسر کار را سنجیده بعمل آرید .

تفسیر: خدا(ج) انسان را ناتوان آفریده وبه حضرت وی روشن است که این مخلوق ضعیف بر شهوات و تمایسلات خویش تاچه قدر صببر کرده می تواند لهذا درهر حکمی تخفیفی ملحوظ داشته چنین نیست که هر چه انسان را سودمند افتد چه آسان و چه سخت بروی تحمیل کرده شده باشند مثلا شکیبائی از شهوت وزن برمرد بس دشوار بود بسرای انجام خواهش وی خداوند (ج) طریقه های جائزی وا نموده است که ازآن مطلب خویش را حاصل نماید نهاید نهاینکه وی را از انجام شهوت او بالکل باز داشته است خداوند (ج) برحمت خویش فضای شرع راتنگ نیافریده که مردم حلال را بگذارند و به حرام گرایند خلاصه این آیات توضیح میدهد که نفس را از شهوات باز داشتن و به تمام قیودی که دربارهٔ زنان مذکور شده پابند بودن هرگز اشکالی ندارد بلکه تعمیسل آن سراسر مفید وامر ضروری است .

تفسیو: مطلب حمیچکس مجاز نیست که مال کسی رابه ناحق بخورد مثلا به دروغ یادزدی وغیره در تحصیل مال که به بازرگانی وبه رضای جانبین باشد میچ حرج نمی باشد آنرا بخورید خلاصه حصول مال بطریق جائز ممانعتی ندارد که ترك آن بهشما دشوار باشد .

وَ لَا تَقْتُلُو ٓ اَ نَفُسَكُمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ وَ لَا تَقْتُلُو ٓ اَ أَفُسَكُمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ

بِکُمْ رَجِيْمًا ﴿ مِرْبَانَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیو : یك دیگر را مكشید بیشك خدا (ج) بشما مهربان است كه از تصرف درمال وجان دیسكران شسمارا ممنوع قرار داده واحكامی فرو فرستاده كه سراسر درآن سعادت و آسایش شماست .

وَ مَنُ يَّفَعَلُ ذَ لِكَ عُدُ وَانَّا وَ ظُلْمًا وَ مَنْ يَفَعَلُ ذَا لِكَ عُدُ وَانَّا وَ ظُلْمًا

فَسُوْفَ نُصُلِيْكِ نَارًا وَكَانَ ذَالِكَ رَالِكَ دَالِكَ دَالِكَ دَالِكَ دَالِكَ دَالِكَ دَالِكَ دَالِكَ دَالَثُ وَ هُمُتُ اللَّهِ

عَلَى اللهِ يَسِيْرًا ۞

بر خدا آسان

تفسیر :هرکه از ظلم و تجاوز باز نیایه !مال دیگران را به ناحق بخورد ومردم رابه ستم بکشد مقروی دوزخ است ستمکاران رادرآتش افکندن به حضرت وی دشوار نیست وامری نهایت سهل وآسان استمسلمانان چنان نه پندارند که چون ما مسلمانیم چگونه به دوزخ خواهیم رفست خدا (ج) مالك و مختار است هیچ چیزی نمیتواند اورا از تنفیذ عدالست وانصاف باز دارد .

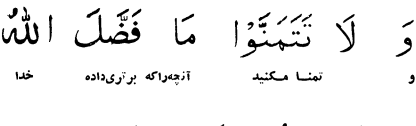
ائ نَجْتَذِبُو الْكَبْعِرَ مَا نَنْهُوْنَ عَنْهُ الْرُولِي مَا نَنْهُوْنَ عَنْهُ الْرُولِي مَا نَنْهُوْنَ عَنْهُ الرَّ شما اجتناب تنيد مناهان بزدمی دا که نهی محرده شده اید از آن می می این می دا دود مردانیم ازشما) ببغشیم میناهان صغیرهٔ شمادا و در آدیم شما دا

## م ن خلا کر یما ا

تفسير : درآيت گذشته مذكور بود هر كه ظلمآبهمال وجان ديسگران خساره رساند سنزای وی جهنم است وازین معلوم شدکه تمردازاحکام الهي (ج) موجب عذاب است دراين آيت بهترك كناه ترغيب وبه اجتناب آن به مغفرت وجنت وعده داده شده است تامردم بامسيد آن به تسرك معاصی بکوشند وبرآنها وا ضع گردد که هر که از کنآه کبیره مانند غصب و سرقت مال یا کشتن دیگری بناحق کناره گیرد تمام آنگناهان صغیرهٔ وی بخشیده میشود که آن را برای تکمیل و تحصیل سر قت و قتل مرتکب شده بود دراین آیت چند چیز شایان بحث می باشدوهمه برای آناست که مطلب عمده واصلی آیت روشن گردد ودانستن مرام آن سنهل باشد معتزله وپیروان آنهاً بطور سر سری ازین آیتاستنباط می کنند که اگر از گناهان کبیره اجتناب کنید یعنی مرتکب یك گـناه كبيره هم نشويد كناهانصغيرة شما هرقدر باشبد ضرور بخشيده مَيْ شُود الْمَا أَكُرُ تَصَادَفًا يَكُمَى يَا دُو كُنَاهُ كَبِيرِهُ رَا بِا صَغَايِرٍ ضَمِيهِ نُمُودِيهُ آنگاه بخشش امكان ندارد وبرهمه كناهان سزا لازم ميشود اهل سنت راعقیده برآن است که خدارا در هردو صورت اختیار است که ببخشاید يامواخذه كند در صورت نخست لازم شمردن بخشايش ودر صورت ثاني واجب ينداشتن مواخذه برفتور ونارسائي دانش معتبزله دلالبت دارد ــ ازظواهر الفاظ اینآیت مذهبمعتزله بدواً راجــح بنظر مــیآید اما بعضی جواب دادهاند از انتفای شرط انتفای مشمروط هیچگاه لازم نمیشود بعضی گفته انسد مراد از کسلمه «کسبایر» درایس آیت خاص اكبرالكباير يعنى شرك است وازينكه كبايربه صيغه جمع ذكر شده تعداد انواع شوك مطلوب است ودر ذيل آن سخناني چند گفته انـــد مااز تمام آنها صرف نظر ومقصد اصلى وحقيقي آيت را بيان مي كنيم به اسلوبي كهبه نصوص وعقل مطابق وبقواعد وارشاد محققانموافقباشد وتكسانيكهاهل درايت وانصافنه بعدازمعني آيتسخنانيكه درضمن استخود بخود حلگردد اعتراض معتزلیان مضمحل وبرعدمدانش و قسور ادراك آنها حجت قوی استوار شود وتوجه اهل حقرا بهابـطال وتــردید آن نیازی نماند واضح است که ارشاد «ان تجتنبوا کیبائرماتنهـونعنه نکفر

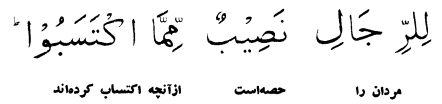
عنكم سيئاتكم، وارشاد « الذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش الااللمم، که درسورهٔ نجم موجود می باشد مدعای هودو یك چیزاست تنها نفاوت جزئى درالفاظ مى باشد مطلب يكآيت مطابق بهمطلب آية ديكر است نسبت به آیت سوره والنجم ارشاد حضرت عبدالله ابن عباس (رض) دربخاری ودیگر کتب حدیث واضحاً موجود است عیرابن عباس قیال مارايت شيئاً اشبه باللمم مماقال ابوهريرة عنالنبي صلى الله عليه وسلم انالله كتب على ابن أدم حظه من الزنى ادرك ذلك لامحالة فزنى العين النظر وزنى اللسان المنطق والنفس تمنى وتشتهسى والفسرج يصدق ذالك ویکذبه انتہی ۔ اگرکسی بداند ازین حـدیث مبــارك مطلــب واقعی وتحقیقی هردوآیت مذکوره کاملا سراغ میشود از فرمایش ابن عباس كه حبرالامه ولسان القرآن است اين مطلب واضع شد كه معنى دلمم، و «سیئات،ازین بهترشده نمیتواند پس درمقابل آن دیگر بیانی رامتعلق باين آيتچگونه ترجيح توان داد بالخصوص خرافات معتزله که شائسته جواب وقابل التفات نمي باشد واقعآ حديث واستنباط حضرت ابن عباس چنان شگفت وشائسته قبولست كهبراي مـزخرفات معتزله گـنجايش وباهل حق نیازی بهتردید نمیماند واختلاف ضمنی نیز بخـوبی حــل میشود خردمندان اگر اندك تاملی كنند میدانند اینك برای توضیح مطلب خلاصهٔ حدیث مذکور را عرض میکنم عبدالله ابن عباس (رض) ميگويد من درتحقيقوتعيين كلمه (لمم) كه درآيهٔ سورهٔ نجم ذكروبخشش آن وعدهشده هیچ چیزی بهتر از حدیث ابو هریره نیافتم مفاد حــدیث شریف قرار ذیل است ـ حضرت پیغامبر (ص) فرمود نصیبه زناکه خداوند (ج) به کسی مقرر کرده است حتماً باو میرسد پس حصه چشم از زنا دیدنیست وقسمت زبان سخنانیست کهمبادی واسباب زناشمرده مى شود وقسمت نفس آرزو وخواهش زناست اما درحقیقت تحقیق وبطلان فعل زنا مربوط به فرج است . چه اگر ازفرج زناصادر شدگویا زنای چشم وزبان ودل نیز به حقیقت پیوست واگر بآوجود تمام اسباب وذرايع تنهافعل زنا ازفرج صادرنشد وانسان از زناتوبه كرد واجتناب ورزيد تمام وسايل زناكه درنفس الامر مباح بوده ودراثر ارتكاب زنـــا كناه شمرده شده بودند مورد بخشش ومغفرت قرار داده ميشود يعني فعل زنای آنها باطل میشود وقلب ماهیت نموده ودرعوض زنا عبادت شمرده ميشود وچون اينفعل درنفس الامر كناه وطاعت نبوده بلكه مباحوصرف برای زنا وسیله شمرده میشد در معصیت داخلبود ــ هرگاه وسیلهٔ زنا نيز نباشد ودراثر اجتناب معدوم شود آنوا زناشمودن ودرجملة معصيت قرار دادن دور از صواب است مثلا کسی به قصد دزدی به مسجدمیرود مگر درعین موقع متنبه میشود واز دزدی تایب میگردد وتمام شببهنماز واستغفار مشغول ميباشد دراينصورت همان رفتاراو كهوسيلة دزدى بنظر مى آمد ذريعة توبه ونماز شده است عبدالله بسن عباس (رض) چون این حدیث را از ابوهریره (رض) شنید دانست که (لمم)درحقیقت گناه نمى باشد بلكه چون سبب كناه است كناه شمرده مى شود \_ پسمطلب آیت این است کسانیکه از گناه کبیره وعلنی نجات مییابند یعنی لسمم از ایشآن صادر میشود اما پیش از صدور گناه کبیره واصلی از قصور خویش تایب ومجتنب میشوند ، چنانکه ابنءباس از حدیث ابوهریره مطلب آیت سورهٔ نجمرا دانست باید مانیز آیت سورهٔ نساء را حسب

ارشاد وی معنی کنیم بعد ازآنبحمدالله مشکلات ما حل میشودواحتیاجی نمیماند که درتوضیح این آیت کناه صغیره و کبیره را به تفسیر های مختلف نقل کنیم و در پاسخ استدلال معتزله باندیشه های طولانی فرو رویم وجه تکفیر سیئات وسبب دخول بهشت آسان ومطابق قواعد بهدست می آید ومعنی اجتناب روشن میشود وسخنان کوچك انشاءالله تعالی بتدبر اندك طیمیشود \_ خلاصه هردوآیت حسب ارشاد حدیث باز میدارد یعنی از گناهیكه درسلسله گناهان مقصود و بزرگ شمرده باز میدارد یعنی از گناهیكه درسلسله گناهان مقصود و بزرگ شمرده میشود دراثر اجتناب ازآن كارهای بدی که برای حصول آن گناه نموده بخشیده میشود \_ واین شخص بقرار ارشاد «وامامنخاف مقام ربهونهی النفس عنالهوی فانالجنه می الماوی دربهشت داخل كرده می شود می مطلب این نیست که صغایر سلسله زنا بنا بر عدم ارتكاب گناه كسیره دیگر مثلا شراب نوشی بخشیده میشود ویا صغایر زنا بنابر نوشیدن شراب قابل مواخذه شمرده می شود والله اعلم .





تفسیو: اگر خالق متعال بعضی را بربعضی درامری شرافت و فضیلت واختصاص وامتیاز بخشیده شما درآن حرص وهوس منمائید این کار چنان است کهمالوجان وناموس دیگری را مورد تعرض قرار دهید که حرمت آن پیشتر ذکرشده ازین خواهش هابغض وکینه پدید می آید ومستلزم مخالفت باحکمت الهی (ج) میگردد بعضی از زنان به حضرت پیغمبر صلی الله علیهوسلم عرض نمودند چیست کهخدا(ج)هرجابمردان خطاب وحکم می نماید وذکری از زنان درمیان نیست واز میراث به مرد دوصه میرسد این آیت آن همه را جواب میدهد.



كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴿

تفسیو : حصة مردان وزنان از آنچه اکتساب کردهاند مقرراست خلاصه بهرکس پاداش کرداروی کامل و بدون کموکاست میرسد وموقع شکایت نمیماند حرص وشکایت نمودن ازاینکه خداوند کسی را بحکمت و مهربانی خویش برتری و فضیلت عنایت کرده است صرف هوس بیهوده میباشد اما طلب ثواب و انعام مزید بپاداش عمل مستحسن بوده عیبی ندارد اگر خواهان فضل او ثید بکردار بخواهید نه به حسد و تمنی خدابهر چیبز داناست مرتبت و استحقاق مردم رامیداند و باهر که در خورشان وی معامله می نماید عطایای وی همه مبنی برعلم و حکمت است هر کرا در آن خلجانی رخ دهد از عدم دانش خود اوست .

و لِكُلِّ جَعَلْنَا مُوالِى هِمَّانُوكَ الْوَالِدُنِ وَ بِرَايُهُمْ مَا الْوَالِدُنِ وَ الْذِيهِ عَلَاشَتَهُ مادروبد و براي هرعس مقرد عردانيم وادنان اذانچه عملاشته مادروبد و الْأَذِينَ عُقَدَ تُ وَ الْآلِ يُنَ عُقَدَ تُ اللّٰهُ وَ الْآلِ يُنَ عُقَدَ اللّٰهُ اللّهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

# 

تفسیو: ای مسلمانان !بهریك از شماچه مرد و چهزن ازمالیكه والدین و نزدیكان گذاشته اند وارثان مقرر كرده ایم و هیچكسازآن محروم نمانده است ـ كسانی كهباشما معاهدند زنهار حصص آنسهارا برسانید خدا برهر چیز داناست و بحضرت وی معلوم است كه وارثان چهحصه گیرند و به معاهدان چه داده شدود و كه به احكام ماعمل میكند و كه ازآن سرباز می زند .

(فایده): اکثر مردم خودشان تنها تنها بعضرت پیغمبر (ص) ایمان آورده اقربا و خانوادهٔ شانهنوز ایمان نیاورده بودند حضرت پیغمبر (ص) درآنوقت درمیان هردو نفر مسلمان عقد برادری استوار کرده بودند و آن دونفر وارث یك دیگر شمرده میشدند و قتیکه اقارب شان مسلمان شدند این آیت فرود آمد که در میراث اقارب و خویشاوندان حقدارند برادر خواندن زبانی برای میراث نیستوصرف در زندگانی یكنوع سلوك می باشد اگر دروقت مرك دربارهٔ آنها چیزی وصیت نمائید جائز است اما درمیراث حصهٔ ندارند.

تفسیر: درآیات سابق مذکور بود که حقوق مردان وزنان کاملا رعایت شود آگر در رعایت حقوق فرقی باشد زنان شاید شکایت کنند اکسنون دراین آیت مراتب مرد وزن توضیح میشود که مرتبهٔ مرد نسبت بهزن بلندتر است بنابر همین تفاوت مدارج احکام آنها نیز متفاوت ومبنی

بر حکمت وقابل رعایت میباشد زن ومردبقانون حکمت هرگز باهم مساوی شده نمیتوانند ، خلاصه خدا(ج) از دوجهت مردان را برزنان حاکم ومراقب آفریده وجه اول وهبی وبزرگ است که خداوند (ج) دراصل فطرت درعلموعمل « که مدار تمام کمالات است، مردان رابر زنان فضیلت وبرتری بخشیده تشریح آندر احادیث موجود استوجه دوم کسبی میباشد وآن این است که مرد مال خودرا بزن صرفمینماید مهر وغذا ، لباس وهمه احتیاجات آنرا تأمینمینماید بایدزن مطیع

(فایده): یکی اززنان اصحاب از حکم شوهرش سر باز میزد چندان که شوهرش برآشفت ووی را بهسیلی زدزن به پدرخود استفائه کردپدرش به حضور حضرت پیغمبر (ص) عرض نسود پیغمبر (ص) فسرمود از شوهرش انتقام کشند ـ اینآیت فرود آمد رسولالله (ص) گفت ما چیزی خواستیم وخدا(ج) چیزی اراده فرمود به آنست که خدا (ج) بخواهد .

فَالصَّلِحُتُ قَنِيْتُ خُفِظَتُ لِلْعَيْبِ فَالصَّلِحُتُ قَنِيْتُ خُفِظَتُ لِلْعَيْبِ فَالصَّابِ فَالْتُعَلِيْتُ فَالْتُعَلِيْتُ فَالْتُعَلِيْتُ فَالْتُوالِيْقُ الْمُعَلِيْتُ الْمُعَلِيْتُ اللَّهِ وَالْمُوالِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُومُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُعِلِي وَالْمُؤْمِ وَا

بِهَا حَفِظَ اللَّهُ ا

تقسیو : زنان پارسا وخداترس شوهران خودرا فرمان میبرند؛ درغیاب شوهر موافق حکم الهی (ج) ورضای شوهر خیویش نفس خود ومال شوهر را حفظ می کنند ودرحفظ ناموس خود ومال شوهر هر گیزخیانت نمی ورزند .

وَ الْتَّى تَخَافُونَ نَشُو زَ هُنَّ وَ الْتَّى تَخَافُونَ نَشُو زَ هُنَّ وَ الْبَغُونِ شَانَ وَ الْبَغُونِ شَانَ فَي الْبَخَاجِجِ فَعِظُو هُنَّ وَ الْمُجُرُوهُ مَنَّ فِي الْبُخَاجِجِ فَعِظُو هُنَّ وَ الْمُجُرُوهُ مَنَّ فِي الْبُخَاجِجِ (بَسَ بَنَدَميد ايشان دا وجا عنيد ايشاندا دد خوابعه و أضر بُو هُنَّ وَ الْمُرِ بُو هُنَّ وَ الْمُرْ بُو هُنَا اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الل

٥

تفسیس: هرگاه زنی باشوهرش بدخوئی وستیزه کنداولاشوهرش بزبان بفهماند وپنددهد اگر اصلاح نشود درمر تبهٔ دوم مرد درهمان خانه جدا بخوابد اگر بازهم نپذیرد درمر تبهٔ سوم اور ابزند اما نه چنانکه نشان ضرب بماند یااستخوان وی بشکند هر تقصیری مرتبتی دارد که موافق آن تادیب و تنبیه به عمل آید وهرسه مرتبه دراین آیت مذکور است زدن مرتبهٔ آخرین است در گناه اندك زدن جایز نیست و در قصور مزید باك ندارد اما استخوان نشکند و اثر زخم باقی نماند .

فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوْ اعْلَيْهِنَّ رَبِي اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

سَبِيلًا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًّا ا

تفسيو: اگر زنان به پند و بعد فراش و ضحرب از بدخوشی و نافرمانی باز آیند و ظاهرا بشما مطیع شوند شمانیز بس کنید و گناه آنهارا بدل مگیرید و از خدا (ج) بترسید و در صدد الزام آنها مشوید خدا (ج) برهمه شما غالب و حاکم است در معاملات زنان بدگمان مباشید و به گناه اندل سزای بزرگ مدهید هرگناه حدی دارد زدن در مرتبه آخرین است .

وَ إِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَا بُعَثُوْ ا و امر ترسيديد خلاف بين ذوجيندا (س) بفرستيد

حَكُمًّا مِّنُ آهُلِهِ وَحَكَمًّا مِّنُ آهُلِهِ اللهِ عَكَمًّا مِّنُ آهُلِهَا عَ منصفى أن اقارب زن منصفى أن اقارب زن

تفسیر: ای مسلمانان! اگرشها میترسید کهمیان زن و شوهر چندان مخالفت ولجاج پدید آمده کهخود از اصلاح آن ناتوانند به منصفی از نزدیکان مرد ومنصفی از نزدیکان زن مقرر وبرای فیصله نزدجانبین بفرستید زیرا نزدیکان شان براحوال آنها بصیرند وازآنها امید خیرخواهی میرود منصفان احوال را تحقیق وگناه را سنجیده زنوشوهر را آشتی میدهند.

\_\_\_\_

إِنْ يُر يُدَا إِصْلاحًا يُّو فِق اللَّهُ اللهُ مُوافقت عند خدا المربخواهند ابن دومنصف اصلح دا البته موافقت عند خدا

بَيْذَ بُهَا اللّٰهَ كَانَ عَلَيْهَا خَبِيرًا ۞ بين ذوجين هرآئينه خدا هست دانا بأخبر

تفسی : این دومنصف اگربه نیت اصلاح باشند خداوند (ج) از حسن نیت وسعی آنها میان زنوشوهر موافقت پدید می آرد . بیشك خداوند (ج) بر همه چیز داناست اسباب رفع نزاع وحصول اتفاق به حضرت او معلوم است ازین جهت در رفع نزاع زوجین هییچ مشكلی نمی ماند انشاء الله تعالی .

وَ اعْبُدُ وِ اللّٰهَ وَ لاَ يُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا و بيرستيد خدادا و انباذ معردانيد بااو چيزيرا

نفسیو : برحدای متعال یقین داشته باشید و به امید ثواب آخرت عبادت کنید و کارهای شائسته نمائید عطای مال به تبختر و ریاشرك است اماکمتر.

و بالوالدين إحسانا و بنه خويساوندن و به خويساوندن و به بده و مادد نيمو مادد انيمو مادد القربلي والتبلي والمسلكين والمحارز عالقربلي و المحارز المجنب و المصابه عرب و به مسابه و مس

بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَكُتُ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَكُتُ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَكُتُ

اً يُهَا أَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَنْ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَنْ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَنْ اللهُ الله الله على دست مايشمايعني كنيزوغلام هرآئينه خلا

كَانَ مُخْتَالًا فَخُوْرًا فِي ﴿

تفسیر: خدا (ج) حقوق یتیمان ـ زنانـ وارثانـ زنوشوهردا بیان وحسن معامله را بهآنان توضیح نبوده ارشاد میکند که حق هر کدام را کال قدر مراتبهم بروفق قرابت واحتیاج شان ادا کنید حقخدا (ج) بر همه مقدم است باز حق پدر ومادر استباز خویشاوندان ونیازمندان مراد از همسایهٔ قریب وغیر قریب ، قرب وبعد نسبی یا قرب و بعد مکانیست ـ درصورت اول مطلب آنست که همسایهٔ خویشاوند نسبت به همسایهٔ بیگانه بیشتر حق دارد ودر صورت دوم حق همسایهٔ نزدیك نسبت به همسایهٔدور بیشتر است . درصاحببالجنبیعنی یارهمنشین رفیق سفر ـ هم پیشه و همکار دو نوکر یك آقا ـ دوشاگرد یك استاد وغیر مهمان برهردو شامل می باشد ـ مال مملو که علاوه بر غلام و کنیز و خود بر حیوانات دیگر نیز شامل است بالاخره فرمود : هرمتکبر و خود خواهی که غریق عیش و نشاط بوده دیگران را باخویش برابر نمیداند بتاد به حقوق نمیبردازد شما از آنها احتراز کنید وجداشوید .

الَّذِ يُنَ يَبْخُلُونَ وَ يَأْ مُرُّوُنَ النَّاسَ سانىء بغل مەددند و سرمىدىد مردم دا

مِا لَبُخُلِ وَ يَكْتُمُونَ مَا اللَّهُمُ اللَّهُ به بغل و بنهان ميداوند آنجهدادهايشان دا خدا

تفسیس : خدا (ج) متکبران وخود خواهان را دوست نمیدارد که بخل میورزند وعلم و دانش را که خدا (ج) بایشان ارزانی داشته پنهان میدارند و بکس فایده نمی رسانند ردیگران را نیز قولا وعملا به بخل تشویت می کنند و به کافران عذاب ذلت آور آماده است .

(فایده): این آیت دربارهٔ یهود فرود آمده بودکه هم خود در مصرف فی سیبیل الله بخل میورزیدند و هم میخواستند مسلمانان را ازآن بازدارند اوصاف پیغمبر (ص) وآیات حقانیب اسلام را که در تورات بود پنهان میداشتند بنابران مسلمانان رالازم است که از آنهااحتراز نمایند.

والآن ين يُنفِقُونَ آمُوالَهُمْ رِئَآءَ النَّاسِ وَسَانَهُ مَ خَرَمِيعَنَد مَالَهُ مَانِراً براى نشانداد نعردم و سَانَهُ مَا يُؤُمِنُونَ بِاللّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ وَلاَ يَؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ وَ ايمان نعر آرند بغدا و نه برون الأخِرِ وَمَنْ يَكُنِ الشّيطانُ لَكُ آخِرَ و عسى ته باشد شيطان باو قرينًا فَسَاءً قَرِينًا ﴿

تفسيو: متكبر خود خواه كسى است كهمال خويش را بهرياء خرج مى كند واز انفاق در راه خدا (ج) خود بخل ميورزد و ديگران رانيز به بخل ترغيب ميدهد \_ اين مردم بخدا(ج) وروز قيامت ايمان ندارند ودر جستجوى رضاى الهي (ج) و ثواب آخرت نميباشند نزد خدا(ج) پسنديده ومقبول آنست كه مال بكساني داده شود كه حقدارند وپيشتر ذكر آنها شده و مقصود ازآن رضاى الهيي (ج) و ثواب اخروى باشد ازيين بيان معلوم كرديد كه همچنانكه خود بخل در راه خدا(ج) مذمومميباشد خرج براى رياء ونمايش بمردم هم مذموم است كساني مرتكب ايين اعمال ميشوند كه شيطان رفيق شان است و آنهارا باين كار مستعد مى كرداند .

ومان اعليهم لو المنو اللهو اليوم و مان الله و اليوم و و مرداست برايشان المر ايمان مرآوردند بغدا و دون الله و الله

تفسیو: اگر کافران بجای کفر ، بخدا (ج) وروز قیامت ایمان می آوردند و بجای بخل وریاء درراه خدا (ج) مال خویش راصرف می نمودند هیه زیانی به ایشان عاید نمی شد ومنتفع میکردیدند این زیان نتیجهٔ اعمالی است که خود اختیار کرده اند خداوند (ج) نیك آگاه است که چه می کنند وچه درنیت دارند پاداش آنرا می دهد درآیهٔ اول دینفقون اموالهم، مال را به سوی آنها منسوب نموده بود اکنون «وانفقو ممارز قهمالله» گفت درین اشاره لطیفی است که مردم آنرا مال خود می پندارند و به خواهش خود صرف میکنندباید آنرامال خدادانسته و بمقتضای فرمان او خرج مینمودند.

إِنَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَ وَإِنْ مَرْتَنِهُ عَدَا طَلَمْ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَ أَوْ الْمُ مرآئينه خدا ظلم نميتند بوزن ذره و المر تلك حَسَنَةً يَضْعِفُها وَ يُؤْتِ مِنْ لَكُ نَهُ باشد نيمي دوجند ميمردانيد آزا و ميدهد اذ نزد خود آجُرًا عَظِيمًا ﴾ اجر بزدی

تفسیر : خدا(ج) بقدر یك ذره حقوق كسیرا ضایع نمیگرداند ـعذابی كه به كافران میرسد عین عدالت بوده كیفر كردار آنهاست هركه بقـدر ذره نیكوئی كند خدا اضعاف مضاعف آن پاداش میدهد واز جانب خویش ثواب عظیم بوی انعام وعنایت میكند .

فَكَيْفَ إِنَّ اجِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّاتُحَ مِشَهِيْدٍ (بس) جعونه است آنكاه ته بياديم اذ مر است مواهي وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُ لَآءِ شَهِيْدًا اللهِ و بياديم توا بر اينما مواه

تفسير بعنكاميكه ما ازميان امم كواهي بخواهيم كهمبينواقعي احسوال ومظهر راستين كردارآنها باشد كافرانرا چه حالبد خواهد بود مسراد از شهيد پيغمبران امم واشخاص صالح وامين هر عصر است كه درروز قيامت عصيان باغيان واطاعت فرمانبران را بيان ميكنند وبر احوالآنها كواهي ميدهند واي محمد (ص) ترا مانند پيغمبران ديگر براينها يعني برامت خودت كوينده احوالوكواه ميكردانيم احتمال ميرود كلمه هولاه جانب پيغمبران سابق ياكفار مذكور فوق اشاره باشد پس اكسر مراد انبياء باشد مطلب اين است كه حضرت پيغمبر (ص) بر صدا قت انبياي گذشته كواهي ميدهد وقتيكه امت هايشان آنهارا تكديب كنند واكر مراد كافران باشند مطلب اين است هنكاميكه پيغمبران گذشته بر كفر وفسق كافران وفاسقان امت خود كواهي دهند اي محمد صلعم تونيز بر اعمال بدآنها كواه خواهي بود تافساد آنها بدرستي ظاهر كردد.

يُوْمَئِذٍ يُوكُمُ الْكَرِيْنَ كَفَرُوْ اوَ عَصُولًا الْمَانِينَ كَفَرُوْ اوَ عَصُولًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

## وَ لَا يَكْنُهُو نَ اللّٰهَ حَدِ يُثًّا ﴿

تفسیر: درآن روزکه گواهاحوال هرامت خواسته می شود کافران وکنه گاران آرزو میکنند کاش بزمین یکسان وبه خاك مخلوط می بودیم ونابود می گردیدیم تاامروز حشر نمیشدیم واز ماحساب و کتاب نمی شد اما نتوانند از خدا (ج) چیزی را پنهان دارند زیرا اذره ذره شمارخواهد شد دراول این سوره به مسلمانان تاکید شده بود که حق خویشاوندان وزن وشوهر را بپردازند واز اتلاف حق ورسانیدن نقصان بمردم نهی فرموده به زشتی گناه مطلع نموده بعدازآن «واعبدواالدولا تشرکوابه شیئاه گفته وارشاد کردکه با خویشاوندان ویتیمان وبینوایان احسان وسلوك نمایند ودر ذیل آن از تکبر وخودخواهی و بخل و ریا تهدید کرد زیرا اینها معایبی است که انسمان را از ادای حق وسلوك با مردم باز مدارند.

اكنوندرپایا ن احكام به مومنان خطاب صریح نموده وخاص دربارهٔنماز تاکید فرموده که بهترین وعالی ترین عبادات است در شریعت حتما می که دربارهٔ نمازشده وچنانکه احکام وشرایط وآداب آن به تفصیل بیان شده به هیچ عبادتی چنان اهتمام نگردیده است ودر دوچیز بیشتر تاکید شده كهدرآمور متعلقه نماز ازهمه اهم وبرنفس دشوار مىباشد وبسراى صحت وحسن ارکان نماز به منزلت روح وروان است نخست این است که درحال سکر به نماز قریب مشوید تاآنگاه که سخن خود را درست فهمیده نتوانید وهنگام جنابت از نماز دور باشیدتاآنگاه که غسل کنید وتمام بدن خويش رابدرستي بالانمائيد جمهدرنسماز اين دوجسيز مهتم بالشأن است : حضور وخشوع؛ طهارت ونظافت واین دوچیز کسوس 🔆 تمام امور متعلقه صلوة برنفس شاقاتر مي باشد ــ اگس سكر مخائــف حضور وخشوع است جنابت منافي طهارت ونظافت مي باشد بلكهسكر مانند خواب وبيهوشي ناقض وضو ومخالف طهارت نيزمي باشساب بس مطلب این شد که نماز رابهاهتمام کاملبخوانید وهمه امور ظاهری وباطني آنرا رعايت نمائيد اگر چه برنفس شما دشوار باشد دراين، موقع ازین همه تاکید وتقیید ـ دوفایده مستنبط میگردد :

(۱) :چون تعمیل تمام احکام متذکرهٔ فوق کهشامل برحقوق ومسامسلات وعبادات بدنی ومالی است و اجتناب ازبخل و ریا وخود پرستی و تکبر بر نفس شاق می نمود اجرای آن بر شنوندگان خلجان تولید می کرد این است که علاج این دشواری و خلجان توضیح میشود یعنی شما نماز را باهمه شرایط و آداب ظاهری و باطنی آن ادا کنید تعمیل او امر و اجتناب از نواهی متذکره به شما آسان خواهد شد زیرا فیض نماز همه او امر و عبادات راسه و دل پسند میگرداند و از منهیات و معاصی نفرت پدید می آرد چنانکه در دیگر آیات و احادیث ذکر شده و علمای محقق تصریح فرموده اند. (۲): احتمال دارد مردمان کاهل و بی همت چون این همه احکام سابقه را

بشنونه بتصور ضعف ومجبوری خویش درنماز نیز تنبلی وبی ذوقی نشان دهند (باآنکه شرایط وآدای کثیره نماز درهرآن موجود است)لهذا درنماز تاکید واهنمام شد خلاصه هر که نماز رابه اهتماموالتزام بر با دارد سایر احکام بدنی ومالی نیز بروی سهل میشود وهرکهدردیگر احکام تکاسل وبی اعتنائی کند بعید نخراهد بودکه درافامت نماز نیسز تقصیر ورزد والله اعلم

وَآنَيُمُ سُكُراى حَتَّى تَعْلَمُوْا مَرَائِهُ مَا تَقُولُوْنَ وَلاجُنْبًا إِلاَّ عَابِرِي

آنچه را میگوئید و نزدیك مشوید بهنماز درحال جنابتمگر آنگاه كهروان باشید

سَبِيْلِ حَتَّى تَغْتَسِلُوْا ط براه(مسافر) تاوقتيكه غسل كنيد

تفسیو: درآیات اول مسلمانان مخاطب بودند، واعبدوالله ولاتشرکوا به شیئاً الی آخرالایات، درذیل آن بیان مذمت کافران بود که درامر مذکوره مخالفت می ورزیدند اکنون دربارهٔ نماز بازبه مسلمانان بعضی هدایات خاصداده میشود مناسبت این مدایات باماقبل آن این است که پیشتر ازین دوعیب کفار واهل کتاب بطور خاص ذکرشده یکی به خدا (ج) ایمان نیاوردن ودیگر مال خویش را درراه خدا (ج) صرف ننمودن بلکه بغرض ریاوهوای نفس صرف نمودن \_ واضح است که منشاء عیب اول نقص علم وغلبهٔ جهل وباعث برعیب دوم هوای نفس و شهوت است معلوم شد که علت بزرگ گمراهی دوچیز است جهل که باوجود وی حقوباطل تمیز نمیشود \_ خواهش و شهوت که باوجود تمیز حق وباطل به حق رفتار نمیشود چه از شهوت و تکبر قوهٔ ملکی ضعیف وقوهٔ بهیمی نیرو می گیرد و انسان از فرشته دوروبه شیطان نزدیك می شود وایس مایه بیشتر معایب است به این جهت خدا (ج) مسلمانان را نخست در حال

سکر از نماز منع فرمود که آن حالت جهالت است سپس درحال جنابت از نماز نهی کرد که آنحال دوری انسان از فرشته نمی آید والله اعلم است درحدیث وارد است هرجا جنبی باشد فرشته نمی آید والله اعلم لهذا مطلب آیت چنین است ای مومنان چون شما معایب کفر وریاوحسن اضداد آنرا دانستید بر فساد نماز درحال سکر وجنابت نیز آگاه شوید زیرا سکر وجنابت ، کفر وریا یك منشاء دارد پس در حال سکر تا آنگاه که آنقدر بهوش نیائید که گفته های خویشرا کاملابدانید به نماز نزدیك مشوید و تاآنگاه که غسل نکنید درحال جنابت نیز به نماز نزدیك مشوید مگر درحال سفر که حکم آن بعداً ذکرمیشود .

(فایده): این حکم وقتی بود که سکر ممنوع نگردیده بود و تنها خواندن نماز درحال سکر منع بود روایت است که جمعی از اصحاب به ضیافتی مدعو بودند هنوز شراب حرام نشده بود شراب نوشیدند تاشام شد و به همان حال به نماز ایستادند امام در سورهٔ «قل یا ایه الکفرون» به عوض «لااعبدما تعبدون» درهمان حالت بیهوشی «اعبدما تعبدون» تلاوت کرد و معنی تماماً غلط و مخالف اصل شد این آیت فرود آمد محمچنین اگر کسی بنابر غلبهٔ خواب یا بیماری چنان بیهوش شود که در اثنای نماز گفته های خود را نفهمد نماز او درست نمی باشد چون بهوش آید حتماً قضاکند.

و إن كُنتُم مَّرُضَى او على سفر و اعر باشيد بيماد يا ساور او جاء آك مِّنكُم مِّن الْغَايِطِ يا بيايد يعى انشما ان قفاي حابت او للمستُم النِساء فكم تَجِدُو اماءً في مباشرت عنيد باذنان (پس، نيابيد آبرا فتيكمو اصعيد اطيبا فامسكو ا اداده منيد نمين باك دا (پس سسح منيد بو جُو هِكُمْ و آيدِ يُكُمْ ط

•

٤

تفسیو: یعنی در حال جنابت نماز نخوانید تا غسل نکنید این حکموقتی است که کسی راعندری نباشد اما اگر کسی از استعمال آب معذور واستحصال طهارت نیزبوی ضرور باشد تیمم بخاك پاك کافیست معذوریت از استعمال آب به سه صورت توضیح شده (۱) مریضی که آب به آن زیان رساند (۱) درحال سفر که آنقدر آب داشته باشد که اگر وضو نماید اندیشه هلاکت از تشنگی باشد و تا مسافهٔ دراز آب میسر نشود (۳) درحالیکه آب قطعاً موجود نباشد ، بافقدان آب دونوع طهارت بیان شده است کسی که بعد از قضای حاجت به وضو ضرورت دارد و کسی که بعد از مباشرت بازوجه اش به غسل ضرورت دارد .

(فایده): طریق تیمم آنست که اول هردودست خویش را یك مرتبه به خاك زند و به تمام روی خود بمالدباردیگر هردودست رابخاك زده بهردو دست خویش تا آرنج بمالد خاك طاهراست ومانند آب برای بعضی هر نجاستی که برزمین افتاده خاك گردد نیز پاكیمیشود میلیدن خاك هر زخسار و دست به کمال عجز و فروتنی دلالت میکند که بهترین طریقی برای استففار است چون خاك نجاست ظاهری و باطنی هردو را زایل می نماید بوقت معذوری قایم مقام آب قرار داده شد علاوه برآن چون حکم تیمم مبنی بر سهولت است پس متقاضی است که قایم مقام آب چیزی باشد که نسبت به آن آسان تر میسر گردد و این کیفیت در خاك هر وقت و در هر جا موجود است معهدا خاك اصل انسان است میگر و انسان در آثر رجوع به اصل خود از جرایم و معایب بر کنار میگردد و این کیفیت در خاک خان در آثر رجوع به اصل خود از جرایم و معایب بر کنار میگردد شد ند خاك مخلوط و انسان در آثر رجوع به اصل خود از جرایم و معایب بر کنار میگردد شده ند .

## اِنَّ اللَّهُ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا ﴿ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلَ

تفسیر: خدا(ج) هنگام ضرورت به تیمم اجازت داد وخاك را قایم مقام آم کرد حضرت وی برعباد خویش آسانی می پسندد \_ آمرزگار وخطا بخشی بندگان است نفع وآسایش بندگان ادوستدارد ازین مستفادمیگردد که در نماز درحال نشه که چیزی را عوض چیزی خوانده بود آن راهم معاف فرمود ازین رهکذر شبهه دردل نماند زیرا سابق ازین آنچه سهو شده بود مواخذه ندارد و آینده درحال نشه نماز نخوانند .

•

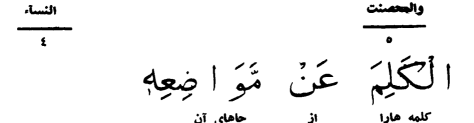
وَ اللّٰهُ اَعْلَمُ بِأَعْلَمُ بِأَعْلَمُ الْحُكُمُ اللّٰهُ الْحُكُمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُل

وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيَّا "وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا فَ

وكافي است خدا حافظ و كافي است خدا مدد؟

تفسیر: دراین آیات بیان بعضی از قبایح ودسایس یهود است یهودرا بر کفر و گوراهی شان ودیگران را بهاحتراز ازآن ها مطلع می نماید چنان کهاز «اناله لایحب من کان مختالا فخورا» تاآیهٔ «یا یهاالذین آمنسوا لاتقربوا الصلوة » معایب یهود ذکریافته است درمیان بنابر مناسبت مخصوصی ادای نمازدر حال سکر وجنابت ممانعت شده و اینك بازبیان قبایح یهود است به یهود سهمی از کتاب یافتند یعنی کلمات را برای خواندن فرا گرفتند اما از عمل آن که مقصد اصلیست اعراض نمودند و گمراهی را خریدند یعنی 'حوال و اوصاف پیغمبر آخرالزمان را برای حصول عزت دنیا و فراهم نمودن پول رشوت پنهان میدارند و خودرا به تجاهل افکنده میخواهند مسلمانان ! خدا (چ) دشمنان شما را خوب می شناسد اما شما از معرفت آنها قاصر و عاجزید به نورمان خدا(چ) اطمینان کنید و ازآن صاحد نمائید خداوند کبیر متعال برای نفع و نگهبانی شما از نقص و زحمت کافیست از دشمنان هیچگونه خوف و هراس منمائسید و بدین خویش استوار باشید .

مِنَ الَّذِينَ هَا كُ وَ ايْحَرِّ فُونَ اللهِ يَنْ مَا كُ وَ ايْحَرِّ فُونَ



تفسیو : میان یهود کسانی موجود اند که عبارات و کلمات تورات را که خدا (ج) فرود آورده بیجا ودرآن لفظآ ومعناً تحریف می نمایند .

تفسیں: هنگامیکه پیغمبر صلی الله علیه وسلم حکمی را به آن ها می شنوانید یهود در جواب میگفتند سمعنا «شنیدیم» اما آهستهمیگفتند عصینا «قبول نداریم» یعنی ماتنها بگوش شنیدیم اما بدل نپذیرفتیم .

تفسیو: یهود چون حضرت پیغمبر (ص) را مخاطب قرار میدهند میکویند «بشنو توشنواند» نشوی» یعنی سخنی میکویند که شامل بردو معنی باشد باعتبار یك معنی دعا باتعظیم باشد و به اعتبار معنی دیگر بد دعا و تحقیر \_ چنانچه این سخن بظاهر دعای خیر است و مطلب ظاهر آن این است که تو همیشه غالب و محترم باشی و هیچکس نتواند سخنان مخالف و بدر ابتوبشنواند اما دردل نیت داشتند که «تو کرشوی».

## وراعنا

تفسیر: یهود درحضور پیغببر (ص) دراتنای سخن «راعنا» می گفتند چنانکه در سورهٔ بقر گذشت این کلمه مشتمل بر دو معنی است یکی خوب ودیگر زشت معنی خوب این است بما رعایت نما وبه مهربانی نکاه کن تا مطلب ترا بدانیم و بتوانیم ازآن استفسار واستفاده کنیم معنی بسد آن این است که درزبان یهود این کلمه در مورد تحقیر استعمال میگردد ویا چون اندکی زبان خویش را می لغزانیدند «راعینا» می گفتند یعنی «توشبانمائی» این کلمات مبنی برشرارت و خبث باطنی آنها بود ور سه توسیانمائی این کلمات مبنی برشرارت و خبث باطنی آنها بود ور سه توسیدانستند کهموسی (ع)ودیگر انبیاء (ع) نیزگوسفندچرانیدهاند.

#### 

تقسيو: خدا(ج) سه سخن مذموم يهود را واضح نمود اكنون به طهر ملامت وهدايت ميفرمايد اكبر يهود بجاى «عصينا» «اطبعنا» ودرعوض «واسمعغيرمسمع» «واسمع» ودربدل «راعنا» «انظرنا» ميكفتند بحال آنها بهتر وسخن راست ودرست بود وهيچ كنجايش نمى ماند كه آنها بسه خبث باطن وشرارت خويش از كلمات مذكور معنى بدآنرا اراده ميكردند اما چون خدا(ج) آنهارا دراثر كفر شان از رجمت وهدايت خويش دور كرده به سخنان مفيد و راست نميدانند وايمان نمى آورند مكر انسدك اشخاصيكه اذين خبث وشرارت خود دارى كردند واز لعنت خدا (ج) محفوظ ماندند مانند عبدالله بن سلام وهمراهان او رضى الله عنهم م

يَا يُهُا الَّذِينَ أُو تُوا الْكِتْبُ الْمِنُوا الْكِتْبُ الْمِنُوا الْكِتْبُ الْمِنُوا الْكِتْبُ الْمِنْودِد الله المُعَالَمُ مِنْ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

قَبْلِ أَنْ نَّطُمِسَ وُجُوهًا فَنُرُكَّهَا بِينَ الْأَنْ لَّ هَا بِينَ الْأَنْ لُ هَا بِينَ الْأَنْ لُ هَا بِينَ الْآنَانَ مُعْرَدانِهِ وَمَايِشَانَ الْآنَانَ مُعْرَدانِهِ وَمَايِشَانَ

أَصْحُبُ السَّبْتِ وَ كَانَ آمْرُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المَا المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ

مَفْعُولًا ۞

كرده شله

تفسيو: درآيات گذشته صلالت ومعايب يهود ذكر شده بود اكنونبه آنها خطاب گرديده حكمشد كه به قرآن تصديق كنند وايسمان آرنسد وتنبيه شد كهاز مخالفت باز آيند مطلب اين است اى اهل كتاب !بقرآن ايمان بياريد كه احكام آن مصدق وموافق تورات وانجيل است ؛ ايمان بياريد قبل از آنكه آثار روى شما (چشم وبيني وگوش ومانند آن را) محو گردانيم يعني صورت هاى شمارا مطموس كنيم وچهره هاىشمارا از طرف مقابل جانب قفاباز بياريم ويا بصورت اصحاب روز شنبهشمارا مسخ كنيم وبه شكل حيوانات كردانيم قصة اصحاب السبت درسسورة اعراف مذكور است .

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغُفِرُ أَنُ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ

هرآئینه خدا نمی آمرزد که شریك مردانیده شود به او و می آمرزد

مَاكُو نَ ذَالِكَ لِهَنَ يَشَاءُ وَ مَنُ مَاكُو نَ ذَالِكَ لِهَنَ يَشَاءُ وَ مَنُ مَاكُو مَنُ مَاكُو مَنَ اللهِ مَاكُولُ اللهِ فَقَدِ الْفَتَرَ عَيْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

اِ نَمَّا عَظِیْمًا ﴿ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر: مشرك شانسته بخشایش نیست وجزای آن جاوید استالبته جرایمی که از شرك فروتر است قابل مغفرت می باشد چه کبیره باشد چه صغیره هر کرا خدا(ج) خواهد بیامرزد کناهان صغیره و کبیره وی را با عذاب ویابدون عذاب می بخشد اینجا باین طرف اشارت است که چون یهود به کفر و شرك مبتلایند نباید امیدوار مغفرت باشند.

اَلَمْ تُرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ اَنْفُسَهُمْ اللهِ يَنْ يُزَكُّونَ اَنْفُسَهُمْ اللهِ اللهِ يَنْ يَرْكُونَ اَنْفُسُهُمْ اللهِ عَلَيْهِ مَا يَنْدَ اللهُ اللهِ عَوْدُوا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

بَكِ اللّٰهُ يُزَكِّي مَنْ يَّشَآءُ بلکه خدا بالا میکرداند کسیداکه خوامد وَ لَا يُظُلِّهُوْ نَ فَتَنْلًا ﴿

وستم نميشودبقلررشته كهدرمياندانة خرماست

تفسیر: یعنی بااین همه آلوده کی به کفر وشرك ومعایب خویشتنراپاك وبر گزیده تصور میکنند حتی خودرا ابناء الله واحباء الله جلوه میدهند که این جز سخن دروغ وبیهوده چیزی نیست هر کرا خدا(ج) خواهد طاهر ومقدس میگرداند گفته های یهود مایهٔ طهارت یهود نمیگردد براین گروه متکبر کوچکترین ظلمی نمیشود یعنی این گروه که به عذاب عظیم مبتلاء میشوند بنابر کردار ناشائستهٔ خود شان است وبران ها هر گز بناحق عذاب وارد نمیشود.

(فایده): یهود که گوساله را می پرستیدند حضرت عرزیر اابن الله می گفتند چون آیت «انالله لایغفران یشرای به راشنیدند گفتند ما حرگز مشرك نمیباشیم بلکه خاصان خدا وفرزندان انبیائیم وپیغمبری میراث ماست خدا (ج) تكبر آنها را پسند نفرمود واین آیت فرود آمد.

### 

تفسیو: چه امر شگفت انگیز است که برخدا(ج) تسهمت می بندند و با وجود کفر و شرك خویشتن رادوست خدا(ج) می خوانند و مدعیند که برگزیدهٔ خدایند تنها همین تهمت بزرگ و گناه صریح آنها کافیست .

ا لَذِ يُنَ هَوُ لَاءِ آهُدُ ي راهيابندهتراند كهاينمردم سَبِيْلًا ۞ مسلمانان

(درطریق)

تفسير: دراين نيزاظهار خبائت وشرارت يهود است چون دشمني آنها به حضرت پیغمبر (ص) شدت کرد با مشرکان مکه متحد شدند وبه پاس خاطر آن ها به تعظیم بتان پرداخته گفتند دین شما از دین مسلمانان بهتر است علت این مخالفت ها حسد بود ازین که چرا نبوتو ریاست مذهبی جزما به دیگری نصیب شود خداوند (ج) دراین آیت یهود را

أو لَــــ عِكَ الَّذِينَ لعنت كردهبرايشانخدا

وَمَنْ يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَنُ تَجِدَلَهُ نَصِيرًا ﴿ و كسيراكه لعنتكند خدا پسهرکز نمییابی اورا مددگار

تفسير : براين ها كه اهل كتابند وبنا بر اغراض نفساني بتان راتعظيم و کفر را بر اسلام فضیلت می نهند لعنت خداست ــ هر کرا خدا (ج) لعنت کند در دنیا وآخرت هیچ حامی ومدد گاری نیاب در موا فقت آنها با مشركان مكه باميد معآونت هيچ مفادى متصور نيست چنانـچه دراین جهان قرین ذلت بی حساب ودر آخرت مبتلای عذاب می باشند .

آمُ لَهُمُ نَصِيْتُ مِّنَ الْمُلْكِ فَإِنَّالاً پادشاهی پسآنهنگام يُوُّ تُوْنَ النَّاسَ نَقِيْرًا ﴿ بمردم مقدار نقطة كهبر خستة خرماست

تفسیو: یهود به خیال خود پیغمبری و سیادت مدهبی را میراثخویش میپنداشتند و تنها خودرا سزاوار آن میدانستند اتباع پیغمبر عرب را عار میشمردند و میگفتند اگر چندی پادشاهی دیگران را باشد باك ندارد آخر ازآن ماست ـ این آیت درآن باره فرود آمد مطلب آیت این است کجا یهود از سلطنت بهره دارد هرگز ندارد اگر یهود حکمران گردد بهاندازهٔ خردل (یانقطهٔ کوچکی که بر پشت خستهٔ خر ما میباشد) حیزی نمیدهند یعنی چندان بخیلند که درسلطنت خویش نیر کوچك ترین چیزی را به بینوائی نمیدهند.

آمُ يَحُسُدُ وْنَ النَّاسَ عَلَى مَآ اَ اللَّهُمُ اللَّهُ مِن وَنَعِه دادهايشانوا اللَّهُ مِنْ فَضَلِهُ فَقَدُ النَّيْنَآ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهُ فَقَدُ النَّيْنَآ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهُ بَهُ فَقَدُ النَّيْنَآ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ فَضَلَمُ النَّحِقِيقِ دادهايم به آل لَا بُرا هِيم النَّكَ النَّكِتُبُ وَ الْحِيمَ النَّالِيمِ النّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمُ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمِ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمِ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّالِيمُ النَّلْمُ الْمُلْكِلُكُمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُلْكُلُولُو

تفسیر: بلکه یهود هنگا میکه فضل وانعام الهسی (ج) را به حضرت پیغمبر (ص) واصحابش دیدند در حسد میسوزند این امر دالبربیخردی آنهاست زیرا ما بخانوادهٔ ابراهسیم (ع) کتاب وعلم دادیم و سلطنت عظمی عنایت کردیم یهود چگونه بر نبوت وعزت پیغمبر حسد میبرند وانکار می نمایند اکنون نیز این امتیاز در خانهٔ ابراهیم است.

فَمِنْهُمْ مَّنْ المَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَّنْ صَلَّا

(بس) بعضى ازآنهاميباشند كهايمان آورده اندبه آن واز آنها كسى ميباشد كه بازايستاد

عُنْهُ ﴿ وَ كَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيْرًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى

تفسیر: خدا(ج) همیشه خانوادهٔ ابراهیم (ع)را بزرگی داده واکنون نیز اینبزرگی درخانوادهٔ ویست هرکه بدون دلیل وخاص از روی حسد اورا نپذیرد آتش سوزان دوزخ به سوختاندن وی کافیست.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُ وَ ابِا يَتِنَا سُوفَ مَرْ أَنِهُ اللَّهِ يَنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَتُهَاى مَا وَد مُواثِينَه تَسَانِيعَه تَارُّا الْمُ نُصُلِيَهِمْ نَارًا الْمُ

تفسیو :در آیت گذشته ذکر مومن و کافر بود اینك مطلق سزای مومن و کافر به صورت قاعده کلیه بیان میشود تا کاملا بایمان ترغیب واز کفر ترهیب شود .

تفسیر :برای اینکه در عذاب کفار تخفیف وانقطاعی نیاید چون یك پوست آنها بسوزد پوست دیگر تبدیل میشود مطلب این است که کافر جاودان مبتلای عذاب میباشد .

اِنَّ اللَّهُ كَانَ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ﴿ فِي اللَّهُ كَانَ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ﴿ فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

تفسیر: بدون شبهه خدا(ج) غالب است در سزای کفار بدین گونه هیچ مشکلی به حضرت وی نیست ، باحکمت است سزائیکه بکافران میدهد موافق حکمت میباشد .

و الذِينَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ
و اللهِ يُنَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ
و تسانيكه ايمان آورده اند و ترده اندكارهاي شائسته

سُنْلُ خِلْهُمْ جُنْتِ تَجُرِی مِنْ تَحْتِهَا نُود درآدیم ایشاندا درباغهای که روان است اذ زیرآن

الْآنْهُرُ خُلِلِ يُنَ فِيْهَا ۖ أَبِكًا اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ جويها جاويد اند درآن هميشه مرايشانراست

فِیها آزواج مطهّرة و بدادخلهٔ مدان دنهای بایزه و میدادیم آنها دا

#### ظِلًّا ظَلِيْلًا 👳

درساية ياينده كهآفتاب درآن كنجيده نتواند

تفسیو: مسلمانان در بهشت جاودان میباشد وزنانی بایشان عنایت میشود که از حیض و سایر آلایشات پاك باشند ودر سایه های انبوهی داخل گردانیم که از گرمی سوزان خورشید در آسایش باشند .

إِنَّ اللَّهُ يَأْ مُرُكُمُ أَنَ نَوَ كُو الْأَمَنْتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُمْنُتِ اللَّهُ اللَّهُ الله الموات المائية المائية المائية التَّاسِ الله المواد و منعلمية عم مينية ميان مردم النَّا مِن تَحْكُمُ وُ الْإِلْ لَعَلْ لِلْ الله المواد المحكمة أَلْ الله المواد المحكمة أَلْ الله المواد المحكمة أَلْ الله المواد المحكمة أَلْ الله المحكمة ا

تفسیر: یهود در امانت خیانت میورزیدند ودر فیصلهٔ خصومات بنابر رشوت ووجوه دیگر برخلاف حق حکم میکردند در این آیست مسلمانان ازآن نهی شدند – نقل است روز فتح مکه هنگامیکه حضرت پیغمبر(ص) خواست به خانهٔ کعبه داخل شود عثمان بن طلحه کلید بردار خانهٔ کعبه از دادن کلید انکار آورد حضرت علی کرم الله وجهه کلید را به شدت ازوی بازستد ودر وازه را بکشود چون حضرت پیغمبر (ص) از زیارت خانه فراغت حاصل کرد – از حضرت عباس (ع)خواهش نمود که کلید خانه رانزد خود نگهدارد این آیت فرود آمد وکلید داری کعبه دوباره به عثمان بن طلحه سپرده شد.

اِنَّ اللَّهُ نِعِمَّا يَعِظُكُمْ بِهِ اللَّهُ اللَّهُ مَرْآئِنِهُ خَدَا مَرْآئِنِهُ خَدَا مَرْآئِنِهُ خَدَا مَرْآئِنِهُ خَدَا مَرْآئِنِهُ خَدَا كُانَ سَمِيْعًا بُصِيْرًا ۞ مَنْ مَنُوا بَيْنَا مُصِيْرًا ۞ مَسْوَا بَيْنَا

تفسيو: خداوند (ج) كه شمارا به اداى امانت وبه صدور احكام موافق آئين عدالت حكم ميدهد درآن سراسر منفعت شماست خدا (ج)بر پيدا و نهان ؛ برحالوآيندهٔ تان داناست اگر شمل تاديهٔ امانت واجراىعدالت رامفيد نمى شناسيد پندار شما در قبال حكم الهي (ج)مورداعتبار نيست.

يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا اَطِيْعُوا اللَّهَ اللَّهِ عَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

## وَ اَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ

و فرمان برید پیغمبر دا و اطاعت کنید خداوندان حکمرا

تفسیو: درآیت گذشته به ارباب حکم امر شد که عدالت نمایند درایس آیت سایرین محکوم شده اند که ارباب حکم را متابعت نمایند ازیس برمی آید که اطاعت حکام وقتی واجب شمرده می شود که آنها خودحق را اطاعت کنند .

(فائده): اطاعت پادشاه اسلام یا مامورین قضائی وعسکری وملکی آنگاه ضرور است کهبرخلاف احکام خدا (ج) وپیغمبر وی حکمی ندهند هر که مخالف احکام المهی (ج) وپیغمبروی (ص) حکم میدهد هر گز شا نستهٔ اطاعت نیست .

فَانُ تَنَا زَعْتُمْ فِي شَيْعٍ فَوْلُ شَيْعٍ فَوْلُوهُ اللهِ اللهِ الحدادة عنيد دد جيزي (شماوادراء) پس باذمردانيد آنرا الله والرّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُو مِنُونَ بَسُوي علا و بيغمبر امر العاد الله والنّب والنّب

تفسیو: اگر میان شما واولوالامر اختلافی پدید آید که حکم وی باحکم خدا (ج) وپیغمبر(ص) موافق است یا مخالف ؛ آنرا به کتاب خدا و سنت رسول الله (ص) راجع گردانید و تحقیق کنید اگر موافق باشد همه مسلم دارید و در عمل آرید وباین طریق اختلاف را رفع نمائید اگر شما بخدا وروز رستاخیز ایمان دارید . هر که به خدا (ج) وروز رستا خیزایمان دارد اگر اختلافی پدید آید آنرا به حکم خدا وپیغمبرش راجع میکرداند واز مخالفت حکم آنها می ترسد پس معلوم گردید هرکه از حکم خدا (ج) وپیغمبر (ص) سر باز زد مسلمان نیست اگر دو مسلمان بر سر امری نزاع کنند و یکی از آنها گوید بیا تا بسوی شریعت گرائیم و دیگرش از شرع سرباز زند و گوید من شریعت را نمی شناسم یا به آن کا ری ندارم بدون شبهه کافر میشود .

ن لِكَ خُيرٌ وَ اَحُسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

تفسی : راجع گردانیدن منازعات بخدا (ج) و پیغمبروی و اطاعت آن بسیار سود منداست یعنی انجام این رجوع نسبت به فیصله منازعات بر حسب رای خویش بهتر می باشد .

اَكُمْ تُرَ إِلَى الَّذِينَ يُنْ يُنْ عُمُونَ اَ نَّاهُمْ آيانديدي عساني معاني من ميندادندي مرآئينه ايشان í

المَنُوا بِما النَّزِلَ إِلَيْكَ وَمَا النَّزِلَ ايمان آورده اند به آنچه فروفر ستاد بسوي تو و آنچه مِنْ قَبُلِكَ يُرِيُدُ وُنَ آنَ يَّتَحَا كُمُوْآ مًى خـواهنـد كه قضاياي خويش راتقديمكنند الى الطَّاغُوْتِ وَقَلْ أُمِرُوْ النَّ الْمُورُوْ الْنَ بسوى شيطان وبه تعقيق مامودشدند ته يَّكُفُرُوا بِهُ وَيُرِيْدُ الشَّيْطِٰنُ أَنْ ضَلَّلًا بَعِيْدًا ٠

تغسیر: یهود درفیصلهٔ خصومات برشوت ستانی وطرفداری عادی بودند ازین جهت دروغگویان ودزدان و خاینان می خواستند معاملات آنها نزد دانشمندان یهود فیصله شود که طرف مراعات واقع شوند نه درمعضر حضرت پیغمبر(ص) که آنجا جز نفاذ حق دیگر منظوری نه بود حتی در مدینه میان یهود ومنافقی که بظاهر مسلما نبود بر سر امری نزاع پدید آمد یهود چون حق بجانب بود خوش بود که موضوع در محضر پیغمبر (ص) فیصله شود ومنافق چون بناحق دعوی کرده بودمیخواست موضوع دا کعب بن اشرف که سردار و دانشمند یهود بود فیصله کند اخیرا هر دو از معضر فرخنده نبوی داوری خواستند دعوای یه و باثبات پیوست منافق چون از حضور پیغمبر (ص) برآمد باین فیصله کند باثبات پیوست منافق چون از حضور پیغمبر (ص) برآمد باین فیصله کند باثبات پیوست منافق چون از حضور پیغمبر (ص) برآمد باین فیصله کند باثبات پیوست معمد خواست دعوی شان را حضرت عمر (رض) فیصله کند زیرا تصور می کرد که حضرت عمر (رض) بنابر دعوی اسلام رعایت مرا بریهود مقدم خواهد داشت ودرآن وقت حضرت عمر (رض) بحکم مرا بریهود مقدم خواهد داشت ودرآن وقت حضرت عمر دو به خدمت بیغمبر (ص) در مدینه به فیصله اختلافات می پرداخت هر دو به خدمت پیغمبر (ص) در مدینه به فیصله اختلافات می پرداخت هر دو به خدمت

حضّرت عمر (رض) آمدند حضرت عمر (رض) صورت دعوی را شنید یه یه دعوی را که به حضور پیغمبر (ص) تقدیم کردیم چنین نیصله نمود . حضرت عمر (رض) به منافق گفت آیا چنین است گفت بلی عمر فرمود این جا باشید و خود رفته شمشیر گرفته باز آمدومنافق را کشت و گفت هرکه فیصلهٔ چنان قاضی را نپذیرد فیصلهٔ وی چنین باید . ورثهٔ منافق بحضور پیغمبر (ص) آمدند و بر حضرت عمر (رض) باید . عوی قتل نمودند و سوگندهاخوردندوگفتند در نزد حضرت عمر (رض) رفته بودیم که آنهارا آشتی بدهد نه اینکه بر فیصلهٔ پیغمبر (ص)انکار داشتیم این آیات نازل شد و حقیقت بهمیان آمد و حضرت عمر (رض) دارتن روز به لقب فاروق نایل گردید .

و الآل قِيل لَهُمْ تَعَالُو اللَّي مَا آنُول و هنگاميكه مُفته شد بايشان مهيائيد بسوى چيزى مَه فروفرستاده اللّٰهُ وَالّٰکِ اللّٰهُ وَالْکِ اللّٰهُ وَالْکِ اللّٰهُ اللّٰهُ وَالْکُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْکُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ وَلَّ اللّٰهُ وَلَّا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَّا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلّٰ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَٰ اللّٰهُ وَلَٰ اللّٰهُ وَلَٰ اللّٰهُ وَلَٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ا

تفسیر: هنگام منازعه چون به منافقان گفته شود که به حکم منزل الهی رجوع کنید واز پیغمبروی داوری جوئید چون در ظاهر مدعی اسلامند آشکارا انکار آورده نمی توانند اما از آمدن در محضر پیغمبر (ص) و رفتار به احکام خدا سرباز می زنند و میکوشند بهر رنگی که توانند پیغمبر را بگذارند و چنانچه خود می خواهند نزاع شان جای دیگر فیصله گزدد.

فَكَيْفَ إِنَّ الْصَابِتُهُمْ مُصِيبَةٌ بِهَا بِهُمْ مُصِيبَةٌ بِهَا بِهُ أَنْهِ بِهِ وَمَا اللّهُ مُصَيبَتَ به أَنْهِ بِهِ وَلَى اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُو

والمحصنت -----

النسآء

تفسین: هر چهبود ههانجام یافت منافقان درآن زمانچه و اهند کرد زمانیکه به کیفر کردار شان عذاب فرود آید یعنی در تقدیم فیصل خصومات از محضر پیغمبر (ص) خود داری کرده دیگرانراازآنبازمیدارند هنگامیکه عذاب آن آغاز کردد این منافقان چه کرده میتوانند مگر اینکه بعضور پیغمبر (ص) سوگند خورند که ما به حضور حضرت عمر (رض) ازآن جهت رفتیم کهوی درمیان آشتی افگند ،ورنه از ارشه پیغمبر اعراض نمیکردیم وهرکز خود داری نمی نمودیم .

أولَّ عِلَى الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي الْهُ مَا فِي اللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مَا فِي اللَّهُ مَا فِي النَّهُ مَروه عساني ميباشند عهميداند خدا آنچه دا در قُلُو بِهِمَ فَا عُرِضَ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَعِظْهُمْ دَلِهَاي شَانَ است پس اعراض عن اذایشان و پنددهایشانوا و قُلُ بَلِیْغًا الله و قُلُ لَهُمْ فِی اَنْ فُسِمِهُمْ قُولًا بَلِیْغًا الله و بعدهایشان در بادهٔ شان سغن موثو

تفسیر: دراین آیت کریمه حضرت باریتعالی قسمها ومعذرت سابقه منافقان را تکذیب فرموده میگوید منافقان هرچه میگویند بگویند خدا راز دل آنهارا خوب میداند یعنی ازنفاق و دروغ شان کامل آگاه و با خبر است تونیز « ای پیغمبر» بر علم خداوندی کفایت نموده از ستخنان منافقان اغماض کن متاثرمشو و در نصایح آنها و توضیح مقاصد هیچگاه تقصیر مکن و از هدایت شان مایوس مباش .

وَمَا اَرْسَلْنَامِنَ رَّسُولِ اِلَّالِيْطَاعَ وَمَا اللّهِ اللّهِ فَرَمَانَ برده شود وَ نَهُ فَرَسَادِيمِ هَيْ يَغْمِرِي دَا مَكْرَبُراي آنكه فرمان برده شود بِإِنْ نِ اللّهِ فَوَلَوْ النّهُ مُ اِنْ ظَلَمُو اللّهِ فَوَلَوْ النّهُ مُ اِنْ ظَلَمُو اللّهِ عَلَى اللّهِ فَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

هسیو: خدای تعالی پیغمبری را که بسوی بندگان خویش فرستاده برای این است که موافق حکم الهی (ج) فرمودهٔ وی را بیندیرند بنابران لازم بود که این مردم ارشادات پیغمبر (ص) را ازابتدا بدون درنک بهان ودل می پذیرفتند واگر بعداز ارتکاب کناه متنبه شده از خدا(ج) طلب مغفرت میکردند وحضرت پیغمبر (ص) هم برای شان از خدا (ج) مغفرت میخواست خداوند توبه شانراقبول میکرد. مگر آنها تمرد ورزیدند طوریکه اول از حکم پیغمبر (ص) که حکماو بعینه حکم خداست باز کشتند وباز وقتیکه دچار خجالت ووبال گردیدند هم متنبه و تا نسب نشدند بلکه به کناه دیگر که عبارت از قسمهای دروغ و تاویلات بیمعنی بود پرداختند پس جنین اشخاص چگونه لایق مغفرت شده میتوانند .

خسدارا پذیرندهٔ توبه مهربان

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْ مِنُونَ حَتَّى پسقسماستبهپرورد کارتو که ایمان نمی آدند تا

تفسیر: منافقان در چه خیالات بیهوده می باشند و چه حیله های بیفایده به کار میبرند آنها بدانند که مابذات خود قسم خورده ایم که دای رسول تازمانیکه این مردم در تمام منازعات مالی و جانی خورد و کلان خرد محض شخص ترا منصف و حکم ندانندو باز فیصله و حکم ترا بکمال خو سی و بدون انقباض طبع نپذیرند هرگز مومن شموده نمی شونده پس بر آنها لازم است که هر کار را بعد از سنجش بعمل آرند .

و او آو آنا كتانا عليهم آن افتالو آ و او او اعر ما حميفرديم برايشان عه بعشيد آنفسكم آو اخرجو امن دي ياركم خويشتن دا يابرائيد اذ وطن تان مافعلوه و الا قليل مِنهم طو لو آنهم نمي عردند آندا معر اندى اذايشان و امر آنها فعلوا ما يو عظون به لكان ويروند جيزي داكه بندداده شده اند به آن هر آئينه درآن بود

# خَيْرً اللَّهُمُ وَآشَدَّ تَثْبِيْتًا ﴿ وَإِذَا لَا تَيْنَاهُمُ

ومحکمتر دراستواری دین و آنگاه البتهمیدادیم بایشان

مِنْ لَكُونَا اَجُرَّ اعْظِیمًا ﴿ وَلَهُكُ يُنْهُمُ الْمُولِ لَيْنَهُمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْ

صِرَاطًا مُسْتَقِيبًا ﴿

تفسیس: چون هستی ما همه ملك حضرت الهی (ج) است بایدبفرمان او از نثار هستی خود دریغ نكنند اگر خدا (ج) مردم را به فدای جان وجلای وطن مامور می گردانید چنانكه بنی اسرائیل مامور شده بودند حكم وی را انجام نمیدادند مگر معدودی چند كه درایمان خویش صادق واستوار بودند و منافق هرگز نمی توانست آنرا تعمیل كند آنهابدانند كهما این حكم رابرای مصلحت ونصیحت شان داده ایم نه برای آنكه هلاك گردند وجلای وطن شوند \_ اگر این احكام سهل وآسان را انجام هملاك گردند افسوس كهوقت را دمند نفاق زایل می شود و مسلمان خالص می گردند افسوس كهوقت را غنیمت نمی شمرند و نمیدانند كه دراین امر اندك این جهان و آنجهان شان درست میشود .

#### وَمَنُ يُطِعِ اللّٰهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَ عِلَى وَمَاعَتُ وَمَ مَا اللّٰهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَ عِلَى وَمَاعَت و هر عاطاعت عند وعرضا و بيغبر دا (پس) آنجماعت مُعَ اللّٰذِينُ اَنْعَمُ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيّنَ با عسانی اند عه انعام عرده خدا برایشان اذ بیغمبران والصِّلِّ یُقِینُ وَ النّٰهُ لِکَ آ ءَ وَ الصّلِحِینُ عَلَیْ وَ الصّلِحِینُ وَ السّلِحِینُ عَلَیْ اللّٰهِ کَ آ ءَ وَ الصّلِحِینُ عَلَیْ اللّٰهِ کَ آ ءَ وَ الصّلِحِینُ عَلَیْ وَ سَهِیدان و سَهِیدان و سَهیدان و سَهیدان و سَهیدان و سَهیدان و سَهیدان

# وَحَسُنَ أُولَا عِلَى رَ فِيْقًا ﴿ وَلَا عِلَى رَ فِيْقًا ﴿ وَلِيْقًا ﴿ وَلِيْقًا ﴿ وَلِيْعَا لَا عَلَا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا الل

تفسیر: نبی آنست که وحی الهی (ج) بروی فرود آید وفرشته پیغام حدا (ج) را آشکارا باو باز گوید. صدیق کسی است که پیغام واحکامی راکه از جانب الهی (ج) به پیغمبر (ص) میرسد از دل برآن گواهی دهد وبدون دلیل آن را راست انگارد. شهید آنست که به حکم شرع؛ خویش را فداکند، صالح وخوشبخت کسی است که درنهادوی نیکوئی بود از کردار بد جانوتن خویش را اصلاح نماید \_ خلاصه این چهار طایفه از سایر افراد امت برتراند \_ دیگران که مسلمانند باوصف آنکه بهمقام ومرتبت ایشان رسیده نمی توانند اماچون دراطاعت خداو پیغمبر وی مشغول اند در ذیل آنها بشمار می آیند. رفاقت این حضرات امری بس نیکو و پسندیده است آنرا کوچک نباید شمرد.

(فایده) :دراین آیت اشارت است باینکه منافقانیکه ذکر شده ومیشوند ازاین رفاقت ومعیت بی نصیبند .

# خ لِكَ الْفَضُكُ مِنَ اللّهِ وَ كَفَى اللهِ وَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْمًا اللهِ اللهِ عَلَيْمًا اللهِ المُلهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِي

تفسيو: مطيعان حكم خدا وپيغمبر را اگررفاقتانبياء ، صديقين،شهدا صالحين ميسر ميشود نعمت بزرگي است كه خدا(ج) خاص به فضل خويش به آنها ارزاني داشته اين نعمت دربدل اطاعت آنها نمي باشد ومنافقين ازآن به كلي محرومند \_ خدا (ج) كافيست كدانا وبصيسر مي باشد مخلص ومنافق را مي شناسد ؛ طاعت واستحقاق اصلي فرمان بران واندازه فضل را به تفصيل ميداند پس كسي را در تكميل يافتن وعده الهي (ج) نسبت به تفاصيل امور انديشه دست ندهد .

يَا يَهُمَا الَّذِينَ الْمُنُواخُذُوْ إِحِدُ رَكُمْ مِنَا اللَّهِ يَنِ الْمُنُواخُذُوْ إِحِدُ رَكُمْ مِنَانَ بَعِيرِيد سلاح خود را

# فَا نُفِرُ وَ ا نُبَاتِ أَوِ انْفِرُ وَ ا جَمِيْعًا ﴿ فَا خَمِيْعًا ﴿ فَا خَمِيْعًا ﴿ فَا خَمِيْعًا ﴿

تفسیو: ازینجا ذکرجهاد آغازمیشود درآیت گذشته ذکر شده بود که هرکه خدا(ج) و پیغمبر وی رااطاعت کند برفاقت انبیاء وصدیقین شهدا وصالحین نایل میگردد \_ دراحکام خداوند (ج) چون جهاد دشوارتر است مخصوصاً برمنافقان کهذکر شده ومیشوند ازاین جهت حکم جهاد داده شد تاهرکه رفاقت انبیاء وصدیقین شهداء وصالحین را توقع نکند \_منقول است کهدرآغازاسلام چندین افراد ضعیف الاسلام دعوت اسلامرا پذیرفته بودند هنگاهیکه جهاد فرض گردید بعضی متزلزل شدندوبرخی با کافرانهمز بان گردید ندو بهمخالفت پیغمبر برخاستند این آیت دراین باره فرود آمد \_ مطلب این است ای مسلمانان کیفیت منافقان ازاول بهشما معلوم شده خیرشما دراین است که هرنوع باشد احتیاط کنید بهسلاح باشد یابدانش و تدبیر یابه تجهیز درقبال و قتال دشمن از خانه برآئید چه دسته دسته وچه یکجا چنانکه مقتضای موقع باشد .

و إن مِنْكُم لَهُنْ لَيْبَطِّعْنَ عَ وَلَا لَيْبَطِّعْنَ عَ وَ وَ مِرَائِينَهُ السَّامِ السَّ

تفسیس: ای مومنان درمیان شما اشخاصی نیز وجوددارند که در جهاد درنک میکنند و پهلو تهی می نمایند و احکام الهی (ج) را بجانمی آرند و منفعت دنیارا ترجیح میدهند مراد منافقانست مانند عبدالله بن ابسی و همراهان او که در ظاهر اسلامرا پذیرفته بودند و در حقیقت غرض آنها منفعت دنیا بود نه اطاعت خدا (ج) .

#### فَانَ اَ صَابَتُكُمُ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدَا نَعَمَ بس امر مسيد شعادا مصيبتى معويد به تعقيق انعام مود الله عَلَى إِذْ لَمْ اَكُنْ مَّعَهُمْ شَهِيدًا ا

خدا برمن آنگاه که نبودم باایشان حاضر تفسیر: پیشتر گذشت کهمنافق درجهاد مماطله میکند ومراقب احوال مجاهدان می باشد که بر آنها چه میگذرد اکنون خدا(ج) میفرماید کهاگر درجهاد مصیبتی بهمسلمانان میرسد چنانکه کشته شوند یابه هزیمت

روند منافق شادمان میشود ومیگوید فضل خدابود که با مسلمآنان در جهاد شامل نشدم ورنه خیر من نه بود .

و اعمر برسد بشما فضل مِّن اللّٰهِ و اعمر برسد بشما فضلی از جانب خدا اللّٰهِ اللّٰهُ وَلَنّ کَانَ لَهُمْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

یافتمی مطلب بزرت را تفسیر: اگر مسلمانان به فضل خدا (ج) فیروز گردند یابسیار غنیمت یابعد منافق پشیمان گردد ومانند دشمن از فرط حسد گوید ای کاش در جهاد بامسلمانان بودمی تا کامیاب میشدم یعنی مال غنیمت می یافتم یعنی منافق تنها بمحرومی خویش افسوس نمیکند افسوس وی بیشتر نسست به حسد بست که به فیروزی مسلمانان دارد.

فَلَيْقَا تِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الّذِينَ س بايد بجنعد در راه حدا مسانيعه يَشُرُ وَنَ الْحَيْلُوةَ اللّهُ نِيَا بِالْلَاخِرَ وَط ميدونند زندعتن دنيادا به آخرت ميدونند زندعتن دنيادا به آخرت و مَنُ يُتَقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيُقْتَلُ و مرعه عينعد در راه خدا بس مستعشود

تفسیر: اگر منافقان از جهاد خود داری کنند ، کنند واگربه نشیب و فراز دنیا علاقهمندباشند ، باشند اما آنانکه دنیارادرمقابل آخرت چیزی نمیدانند درراه خدا(ج) بدون تأمل بجنگند وبر زندگی و تمتع دنیا نگاهی نیفگنند آنها بدانند که درانقیاد احکام الهی (ج) هرگونه منفعت است خواه مغلوب شوند یاغالب ، مال پیدا کنند یانی .

وَ مَالَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ و چیست شما دا ته نعی جنعید در داه جدا

والمستضعفين من الرجال والنساء و در نجات مغلوبان اذ مردان و ذنان

وَ الْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا وَ الْوِلْدَانِ اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا وَ لَكَانِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ وَدَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّل

أَخُرِجُنَامِنُ هٰذِهِ الْقُرْ يَا الظَّالِمِ اَ هُلُهَا عَلَيْهِ الْقَالِمِ اَ هُلُهَا عَلَيْهِ الْفُلَالِمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَ اجْعَلُ لِنَا مِنُ لَكُ نُكَ وَ لِيَّا َ عَالَى وَ لِيَّا عَالَى وَ لِيَّا عَالَى وَ لِيَّا عَالَى وَ لِيَّا

وَّ اجْعَلُ لَنَا مِنْ لَكُ نُكَ نَصِيرً اللَّهُ وَلَكَ نَصِيرً اللَّهِ اللَّهُ مِنْ لَكُ نَكَ نَصِيرً اللَّهُ

تفسیر: بدوعلت جنگیدن شما باکافران ضرور است اول به غرض غالب گردانیدن واعلای دین الهی (ج) دوم برای نجات مسلما نان مظلوم که در دست کفارند \_ چندین تن درمکه بودند که نتوانستند با حضرت پیغمبر (ص) هجرت نمایند خویشاوندان شان برآنهاستمها می نم دند تاباز کافر شوند خداوند (ج) بهمسلمانان فرمود شما برای و امر باکافران بجنگید برای رفعت و برتری دین برای نجات مسلمانان ناتوان از ظلم کفار مکه .

اللهِ يَنَ الْمَنُوْ ايْقَا تِلُوْنَ فِي سَبِيلِ
اللهِ وَ اللّهِ يَنَ كَفُرُوْ ا يُقَا تِلُوْنَ
اللّهِ وَ اللّهِ يَنَ كَفُرُو ا يُقَا تِلُوْنَ
اللّهِ وَ اللّهِ يَنَ كَفُرُو ا يُقَا تِلُوْنَ
اللّهِ وَ اللّهِ يَنَ الطّاعُو تِ فَقَا تِلُوْ آ
اللّهِ اللّهِ الطّاعُو تِ فَقَا تِلُوْ آ
اللّهِ اللهِ اللّهِ الطّاعُو تِ فَقَا تِلُوْ آ
اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

تفسیو: چون امری ظاهراست که مسلمانان درراه خدا ۱ج، و کافران در راه شیطان می جنگند برمسلمانان لازماست که بادوسان شیطان یعنی کفار بجنگند خدا (ج) مدد گار شان است هیچ تشویشی به خود راه ندهند و بدانند که کید شیطان ضعیف است بر مسلمانان تا اسیری نمی افگند مقصد ازین ترغیب و تشجیع مسلمانان به جهاد است که در آیات آینده مصرحاً ذکر میشود.

اَلَمْ تُرَالِي الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّواً أيا نديدي بسوى كساني كلي منتشد بايشان بازداريد

# آیک یک م و آقیه و الصّلوة و انو الزّکوة تو دستهای خود را ربعنی مجنعید، وبریادارید نماذ را و بدمید دور در

تفسی : قبل ازهبرت مکه مسلمانان سخت بزحمت بودند و کافرا ن ستم های گوناگون برایشان می کردند چون به معضر پیغمبر (ص) حاضر می شدند شکایت میکردند واجازه میخواستند که باکفار مقاتله کنند وانتقام کشند حضرت پیغمبر (ص) ایشان را منع میکردومی گفت هنوز به ما حکم قتال نیامده بلکه حکم است که صبر کنید و حوصله نمائید نماز بخوانید وزکوة بدهید ومطابق حکمیکه بشما فرود آمده رفتار نمائید زیرا مادامیکه انسان به طاعت خدا وجهاد نفس و رنجهای جسمانی و صرف مال خو نکند جهاد نمودن واز حیات در گذشتن بوی دشوار است مسلمانان این اندرز سودمند را پذیرفته بودند .

## أَجُلِ قُرِيْبٍ الْ

بيعاد نزديك

تفسيو: بعد از هجرت چون حكم جهاد فرود آمد بايد مسلمانان شاد ميشدند كه داعيه شان بشرف اجابت مقرون شده بود وبر مطلبخويش فايز شده بودند اما بعضى مسلمانان ضعيف چنان از جهاد ميترسيدند كه كسى از عذاب الهي (ج) بترسد بلكه ازآن هم زياده تسر و آرزو ميكردند كه كاش اندك مدتى حكم قتال تاخير مي شد تاما بزند كي خويش مشغول مي بوديم .

# 

#### بهتراست بکسیکه پرهیزگاری کند وستم کرده نخواهید شد بقدر رشته باریکیکه درپوستخرماست

تفسيو: چون بنابر رغبت زندگاني ومنافع دنيا حكم جهاد براين ها گران معلوم مي شد خدا (ج)مي فرمايد: به آنهابكو منافع دنيا همه ناچيز وسرم الزوال است و به كساني كه از نافرماني الهي(ج) پرهيزميكنند ثواب عرت بهتر مي باشد شمامنافع دنيارا لحاظ نكنيد ودر اطا عست خدا (ج) تقصير مورزيد وازجهادمترسيد شما مطمئن باشيد كه كوچكترين رنج وفداكاري شما ضايع نمي شود بايد به همت وشوق جهاد كنيد.

تفسیو ۶ هرقد مقام محفوظ واستواد وایمن داشته باشید مرکشمادا نمی گذارد مرک هرک خود ضرور نمی گذارد مرک هرکس مقدر ومعین است و دروقت مقرر خود ضرور فرا میرسد اگر بهجهاد شامل نشوید نیز از مرک رسته نمیتوانید از ثواب جهاد گریختن واز مرک ترسیدن واز مقاتله کافران در خوف بودن ، سراسر نادانی و دال بر فتور ایمان است .

وَإِنْ نَصِدُهُمْ حَسَنَهُ يَّقُولُوْ اهٰذِهِ وَاللهِ عَسَنَهُ يَّقُولُوْ اهٰذِهِ وَاللهِ عَلَيْهُ مَا يَعْوَلُو الهٰذِهِ مِي وَلِنَ نَصِبُهُمْ سَيِّعُةً وَانَ تَصِبُهُمْ سَيِّعُةً اللهِ وَانَ تَصِبُهُمْ سَيِّعُةً اللهِ وَانَ تَصِبُهُمْ سَيِّعُةً اللهِ وَالْمَ بِرَسِد ايشانوا بِدَى يَقُولُ لُو الهٰذِهِ مِنْ عِنْدِ لُكَ اللهِ يَقُولُ لُو الهٰذِهِ مِنْ عِنْدِ لُكَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

گویند این از جانب تست تفسیر: احوال شکفت انگیز منافقان را بشنوید اگر مسلمانان درست جنگ کنند وفیروز گردند وغنیمت بدست شان افتد گویند این ازجانب خداست یعنی به تصادف واقع شده و تدبیر پیغمبر (ص) را درآن دخلی نیست واگر تدبیر درست نیفتد و هزیمت واقع شود بر تدبیر پیغمبر الدام مرآدند.

تفسیو: خدا(ج) می فرماید ـ ای محمد در پاسخ آنها بکو که خیروشر از جانب خداست که آفریده کار وهستی بخش موجودات حضرت اوست و دیگری را درآن دخلی نیست و تدابیر پیغمبر (ص) نیز ازسوی خدا والهام الهی (ج) است الزام شما بر پیغمبر (ص) نا درستومظهر قصور دانش شماست اینها همه حکمت الهی (ج) می باشد که شما را متنبه میگرداند و باشما معاملهٔ امتحان میکند این جواب اجمالی بود درآیت آینده الزام منافقان به نفصیل ذکر می شود .

مَا اَصَا بِكَ مِنْ حَسَنَةِ فَهِنَ اللَّهِ َ آنجه رسیده ترا اذ نیکوئی (پس) اذ جانب خداست

وَمَا آصاً بِكَ مِنْ سَيِّعَةٍ فَمِنْ نَّفُسِكَ "

وآنچه رسیده ترا از بدی از نفس تست تفسیر: اصل این است که اگرچه موجد نیکیها و بدی ها حضوت خداست اما بنده باید حسنات را فضل واحسان خدا شناسد و بدی ورنجراازشامت اعمال خویش داندو بر پیغمبر الزامی وارد نکند پیغمبر (ص) آفریدگار و سبب کارهانیست هستی بخشای امور خداست و سبب آن کر دار شما .

وَ أَرُسُلُنُكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَ كُفَى وَ أَرُسُلُنُكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَ كُفَى وَ وَ اللَّهُ وَلَا مُواللَّهُ وَ اللَّهُ وَلَا مُواللَّهُ وَلَا مُولِدُ وَ اللَّهُ وَلَا مُواللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُواللَّهُ وَلَّهُ وَلَا مُواللَّهُ وَلَا مُولِدُ وَ اللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَلَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَ اللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّالِقُ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ مُنَّالًا لِمُؤْمِنُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَّهُ مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَلَّا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا مُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِّقُونُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا لَا لَاللَّهُ وَاللَّالَّ اللَّهُ وَاللَّالَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَّالَّ اللَّهُ وَلَّا لَا لَا لَاللَّالَّالَّا لَا لَا اللّهُ الل

بِاللَّهِ شَهِيدًا ١

تفسیو: خدا(ج) آلزام منافقان را از پیغمبر (ص) بسرداشته ار شاد میکند که ماترا بسوی مردم پیغمبر گسردانیده ایم مابهر چیز آگا هیسم وسزای کردار هرکرا میدهیم توبه الزام وانکار بیهودهٔ کس اعتنائی مکن ووظیفهٔ رسالت را ادامه بده.

مَنُ يُّطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ اللَّمَ عَلَمُ اَطَاعَ اللَّمَ عَلَمَ اللَّمَ عَلَمَ اللَّمَ عَلَمَ اللَّمَ عَلَمَ اللَّمَ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمَ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ الل

پس نفرستادیم ترا

عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۞

OTV

٤

تفسیر: خدا (ج) رسالت پیغمبر را محقق فرموده این حکم رادربارهٔ وی میشنواند! هرکه به اطاعت پیغمبر ما پرداخت در حقیقت به اطاعت ما پرداخته وهر که اعراض کرد ای پیغمبر ماترا نگهبان آن ها نگردانیده ایم آنهارا از گناه حفظ کنی ما خود بینای احوال ایشانیم وظیفهٔ تو ابلاغ پیغام ماست ودادن ثواب یا عقاب کار ما میباشد.

وَ يَقُو لُوْنَ طَاعَةٌ لَا فَإِذَا بَرَ زُوا ك كتَّت پس روی گردان

تفسی : مکر دیگر منافقان را بشنو ! روبروی تو گویند به جکم تـو اطاعت داریم وچون از حضور تو برون روند برخلاف آن مشورهمیکنند یعنی به نا فرمانی ومخالفت تول خدا(ج) مشوره های شانرا مینویسد پس ای پیغمبر از آنها اعراض کن واندیشه منما وهمه امور را بهخدا(ج) بسیار وی ترا کافی است .

# اَ فَلَا يَتَدَ بَّرُونَ الْقُرْانَ وَ الْحَرَ مَهُ وَ الْحَالَ اللّهِ اللّهِ عَنْدِ مَهُ وَ اللّهِ عَنْدِ عَنْدِ اللّهِ لَوَ جَلُ وَا فِيلُهِ مِنْ عِنْدِ عَنْدِ اللّهِ لَوَ جَلُ وَا فِيلُهِ اللّهِ عَنْدِ عَنْدِ عَنْد درآن البته ميافتند درآن الجند ميافتند درآن الجند ميافتند مناد البته مناد البته ميافتند مناد البته البته مناد البته البته مناد البته البته البته مناد البته ال

تفسیر: از آیات گذشته آشکار گردید که حضرت محمد (ص) فرستادهٔ خداست هرکه وی را اطاعت میکند بعینه خدا را اطاعت میکند و هرکه از حکم وی سرباز زند مورد عذاب الهی (ج) واقع میشود اما منافق ومخالف حضرت وی گفته میتوانند مادر گواهی خدا(ج) وتصدیت ارشادات وی ترددی نداریم ولی ازچه معلوم کنیم که این گفته خداست واز آدمیان نمی باشد خدا (ج) در پاسخ آنها میفرماید اینها در قــرآن غور نمی کنند تا برایشان آشکار گردد که قرآن کلام خداست ـ اگـر قرآن چنانکه شما پنداشته اید کلام خدا(ج) نمی بود اختلاف بسیار درآن پدیدار میگردید انسان درهر حال به اقتضای آن حالسخن میراند در حال خشم به دوستان التفات نمی کند ودر حال مهربانی خشموستین را از یاد می برد هنگامیکه ازین جهان سخن میراند از آخرت ذکری به میان نمیآرد وآنگاه کهازآخرت میسگوید بهدنیا اعتنائی نمی نمساید در حال استغناء حرفی از نیاز مندی ودر حال نیاز مندی چیزی از استغناء نمی گوید بالاخره سخن انسان دریك حال با سخنی كه درحال دیگر به زبآن می آرد بسیار متفاوت است مکر قرآن که کلام خالق متعال آست اکر چیزی را بیان می کند جانب دیگر آنرا نیز درنظر میداشته با شد هرکهبه نظر تعمق درقرآن نگرد واندکی تأمل نماید داند که قسرآن از هر چیز ودر هر مقام بیك اسلوب بحث میكند ببینید اینجا ذكرمنافقان است که مستحق عذاب شدیدند لهذا سخنان آنها نیز به قدری کهلازم بود مورد الزام قرار داده شد والزامي راكه بر جماعتي خاص عايد بود خاص بر خود آنها عاید کردانیده فرمود که بعضی از آنها چنینمیکنند نه اینکه در حال غضب سخن از حدود خود متجاوز شده باشد وازحالت ديگر كلام مختلف بنظر آيد برعلاوه ما هميشه مي بينيم كهچون سخن انسان بهطول انجامد يكسان نباشد درميان جملات حتما فصيح ومعقد درست ونادرست ـ راست ودروغ ـ موافق ومتناقض موجودباشد اما

قرآن باوجودی که چنین کتاب بزرگ است از هرگونه اختلاف منزه واز نیروی بشر فراتر است.

(فایده): دراین جااشارت است باین طرف که مر که در قرآن از تدبسر وفکر کار نگیرد اختلاف وشبهه ویرا دست می دهد و تنها اصحاب فهم ازاین او هام برکنار می مانند ـ در همین مقام که اول خداوند میفرماید دقسل کلمن عندالله، وبازمیگوید در مااصابك من سیئة فسن نفسك، هر که تدبر نکند و در ست غور ننماید به اشتباه می افتد والله اعلم .

وَإِذَاجًاءَ هُمُ آمُرُ مِنَ الْأَمْنِ أَوِالْحُوفِ

اَنَ اعُوابِهِ اللهِ اللهِ

تفسیر: یکی از معایب منافقان و مسلمانان کرته نظر این است کهچون خبری از امن پیش آیدمثلا: مصالحت حضرت پیغمبر (ص) باکسی بابشارت فتع سپاه اسلام . یاخبرمدهشی پیشس آید چون جسمیت سپاه دشمن یا هزیمت مسلمین ، بلاتحقیق آنرا افشاء میکنند و ماینه رنج وزیان مسلمانان میشوند منافق به غرض ایداومسلمان بنابر کوتاهی دانش خویش چنین کاری میکرد .

تفسیو : اگر خبری پیش آید بائست آنرا به امیر لشکر یا نایب آن برسانند که آنها تحقیق نمایند اگر شائسته کفتن باشد موافق آن حکایت وعمل نمایند .

(فایله): حضرت پیغمبر (ص) کسی رادریکی از قبایل برای تحصیل زکوهٔ مقرر کرد مردم به پذیرائی وی بیرون آمدند او پنداشت که به قتل وی برآمدهاند پیش از آنکه تحقیقی نماید بهمدینه باز گشت وخبر ارتداد مردم آن قبیله را در مدینه شایع نمود ودرنتیجه غلط ثابت شد.

# و الحر نمى بود ففل اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَ الْحَمِيّةُ وَرَحْمَتُهُ وَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ وَ الْحَمَّةُ وَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ

تفسیو: اگر خداوند (ج) به فضل خویش به اصلاح و تهذیب شما احکام نمی فرستاد و در هرموقع به مقتضای ضرورت شما را هدایت و تنبیه نمی فرمود چنانکه دراین موقع شمارا امر قرموده است که به پیغمبر (ص) و رؤسای مسلمین رجوع نمائیه جز چند نفر خواس که عقل تمام وایمان کامل دارند دیگران گمراه می شدید شما ایتن همه تنبیهات را انعام الهی (ج) بدانید وآن را انجام دهید و به شکرش مدازند.

فَقَا يَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا يَكُلُفُ بِسِ قِتَالُ وَي سَبِيلِ اللّهِ وَ اللّهِ وَهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّه

٥

تغسیو: اگر منافقان و مسلمانان ضعیف العقل که درفوق ذکر شدند از پیکار با کافران بترسند ای پیغمبر توتنها از جهاد درنگ منها! خدا مددگار تست به مسلمانان تاکید کن با این همه بکسیکه ازهمراهی تو میگریزد اعتنائی مکن امید است خدا کافرانرا از جنگ بازدارد . (فایده): هنگامیکه این آیت فرود آمد پیغمبر (ص) فرموداگر هیچکس بامن نیاید من خود تنها به جهاد میروم وفقط با هفتاد نفر به غرضجهاد به بدرصغری رفت که با ابوسفیان درآن باره درآخر غزوهٔ احد پیمان به بدرصغری رفت که با ابوسفیان درآن باره درآخر غزوهٔ احد پیمان بسته بود و ذکر آن درسورهٔ پیش گذشت خدا (ج) دردل ابو سفیان وسایر کفار قریش خوف افگند که از مقابله عاجز آمدند و در ایفای و عده دروغگو شدند و خداوند (ج) بر حسب ارشاد خویش کافران را از جنگ باز داشت و پیغمبر (ص) با همراهان خویش بسلامتی بازگشت .

#### وَ اللهُ أَشَدُّ بَأْسًا وَ أَشَدُّ تَنْكِيلاً

#### و خدا سخت تراست باعتبارجنگ و سخت ترست باعتبار عقوبت دادن

تفسیو : جنگ خدا (ج) وعذاب وی نسبت به جنگ کردن با کفار سخت تر است هرکه از جنگ باکفار وکشتن وکشته شدن می ترسد خشم وعذاب الهی (ج) را چگونه تحمل میتواند .

من يَشُفَعُ شَفَاعَةً حَسنةً يَكُنُ لَهُ مرعه سفادش عند سفادش نيعو مرباشد اودا في من يَشْفَعُ شَفَاعَةً نَصِيبُ مِّنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً نَصِيبُ مِّنْهَا وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً نَصِيبِ اذنواب آن و مرعه سفادش عند سفادش مستعَلًا يَتُكُنُ لَهُ كِفُلُ مِّنْهَا طُ

تفسیو: هر که درکار نیك سفارش میکند چنانکه حضرت پیغمبر (ص) مسلمانان را بهجهاد تاکید نمود وهرکیه دراجرای کار بد می کوشد چنانکه منافقان و مسلمانان سست عقیده خود از جهاد می ترسندودیگران را میتر سانند اولی حصهٔ خود را از ثواب و دومی حصهٔ خود را از گناه می یابند همچنین کسی به توانگری بینوائی را سفارش میکند که بهوی چیزی دهد در ثواب او انباز می کردد و کسیکه کافری یا مفسدی یادزدی را به سفارش خویش رها مینماید و آنها مکرر فساد و دزدی میکنند این شخص در فساد و دزدی وی شریك می باشد.

#### وَ كَانَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْعٌ مُّقِيْتًا ۞ و هست خدا بر مرچيز مقتدر

تفسیو: خدا (ج) برهر چیر تواناست ونصیب هرچیر را به وی میرساند پاداش نیکی وبدی به حضرت اودشوار نیست.

تفسير: مسلمانان را سلام دادن و دعا كفتن در حقيقت سفارش او را به حضور كبريائى نمودنست خداوند (ج) يك صورت خاص شيفا عت حسنه را كه در ميان مسلمانان متداول و معمول است آشكارا بيان ميكند يعنى اى مسلمانان هنگاميكه برشما دعا ياسلام كينند زينهار به پاسخ آن بپردازيد به همان كلمه جواب دهيد يابهتر ازآن مثلا اكر كسى به شما السلام عليكم مى گويد به شما لازم است كه در جوابآن وعليكم السلام بكوئيد واگر بيشتر ثواب مى خواهيد ورحمتالله بر آن بيفزائيد واگر گوينده اين كلمه را افزوده باشد شما بركانه را برآن بيفزائيد حساب هر چيز نزد خداست و پاداش آن ميرسد ثواب وجواب بيفزائيد درآن شامل است.

(فایده): ازاین جا به شفاعت حسنه کاملا ترغیب میشود ؛ فساد وزیان شفاعت سیئه پدیدار میگردد زیرا خدا (ج) کسی را که شفاعت حسنه میکند ثنواب میدهد و به کسسیکه به وی شفاعت شده حکم میدهد که باشفاعت گرحسن سلوك نماید برعکس شفاعت سیئه که جز معصیت و محرومی هیچ نصیبی درآن نیست .

\_\_\_\_

الله لآ إله إلا هو اليجهع الله إلى خدا نيست مي مبودى غيراو مرآئينه جمع خوامد كرد شمارادر يوم القيلمة لاكريب فيه طو من يووم القيلمة لاكريب فيه طو من دون قيامت ميهشك نيست درآن و كيست

اَصْلَ قُ مِنَ اللّٰهِ حَدِيثًا اللهُ اللّلمُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

تفسیر : قیام رستاخیز وتکمیل مواعیدثواب وعقاب همه صحیح وراست بوده هیچ خلافی درآن نمیباشد این سخنان را سرسری مپندارید .

آرُ کُسُهُم بِهَا کُسُبُوا اَ اَوْ یَکُ وْ نَ زونسادساختایشانوا به آنچه تسب تردند آیا میخواهید

آَنُ تَهُدُ وَ اللهُ وَمَنُ يَّضُلِل اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَدِيلًا ﴿ وَمَنْ يَضُلِل اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَدِيلًا ﴿ وَهُ مِنْ اللهُ عَدا وَهُ مِنْ دَامَى وَهُ مِنْ دَامَى اللهُ عَدا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدا اللهُ الله

تفسيو: درمنافقان اين طايفه نيز شاملند كه به ظاهر ايمان نياورده بودند بلكه درظاهر وباطن به كفراستوار بودنداما باحضرت پيغمبر (ص) ومسلمانان به ظاهر دوستي ميكردندباين اميد كه اگر سپاه اسلام برقبيلة شان هجوم آرد محفوظ بمانند هنگاميكه مسلماناندانستند كه رفت وآمد آنها باين غرض بوده از دل محبتي ندارك بعضي گفتند بايد ايناشرار راترك كنيم تا از ما كناره شوند بعضي گفتند ادامه دهيم شايد بهدولت ايمان مشرف شوند اين آيت دراين باره فرود آمد ـ هدايت وضلالت دراختيار خداست شما ازآن انديشه ناك مباشيد وبه آنها همه يك جا معاملتي كنيد كه بعدا ذكرميشود به دودسته متفرق مشويد .

## وَ ثُنُ وَالَّوْ تَكُفُرُونَ كُمَا كُفُرُوا

میخواهند کمشما مم کافرشوید چنانکه کافر شدند فتکگونون سرواء فلا نتیخن وامنهم (پس میشوید شما وایشان برابر (پس مکیرید اذ ایشان

أَوْ لِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوْا فِي سَدِيْكِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

فَانُ تُولُوا فَخُذُ وُهُمُ وَاقَتُلُوهُمُ سُ الر اعراض عردند بعيريد ايشانوا حَيْثُ وَجَدُ تُمُوهُمُ وَلَا تَتَكِيْدُ وَا

مرجاته بیابید ایشانوا و معیرید تحسی دا مِنْهُمْ وَلِیًّا وَلَا نَصِیرًا اللهِ

دوست و نه مددگار

ازآنها

تفسیر : این منافقان چندان به کفر خویش استواردند که نه تنها خود از قبول آسلام سرباز می زنند آرزو دارند که شما نیز مثل آنها کافرشوید و باآنها برابر گردید \_ برشماست که تا آنگاه کهآنهها ایمان نیارند و وطن خویشرا ترك گفته باشما نیایند آن هارابه دوستی مگیرید و در کار های خویش انباز مگردانید \_ ازآنها حمایت نکنید و مذدگار شان نیاشید واگر ایمان نیارند و هجرت نکنند هرجا یابید آنها را در بنه افگنید و بکشید از آنها ببرید و هیچگونه تعلقی بهایشان نداشته باشید.

اللَّالَّذِيْنَ يَصِلُونَ اللِي قَوْمِ بَيْنَكُمُ پیوستشوند بسوی قومیکه میانشما و بَيْنَهُمُ مِّيْثًا قُ أَوْجَا ءُوْكُمْ حَصِرَتُ صُدُ وُرُهُمُ أَنْ يُقَا يِلُو كُمْ أَوْ يُقَايِلُو ا قتال كسنند باشما ياقتال كنند قُوْمَهُمْ ﴿ وَلَوْشَا ءَاللَّهُ لَسَلَّطُهُمْ خدا البته تسلط ميدهدايشانرا عَلَيْكُمْ فَلَقْتَـلُوْ كُمْ \* فَإِنِ اعْتَزَلُو كُمْ بر شما (پس) ضرور باشما می جنگیدند 💎 پس اگر یکسو شوندازجانبشما فَكُمْ يُقَا تِلُوْ كُمْ وَٱلْقَوْا لِلْيَكُمُ السَّلَمُ " قتال نكنند باشما و القاء كنند پيفامصلحرا

# فَهَا جَعَلَ اللّٰهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَنِيلًا ﴿ سَنِيلًا ﴿ سَنِيلًا ﴿ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَنِيلًا ﴿ ا

تفسیو: بنابر مدارای ظاهری از بستن و کشتن آنها دست مبر دارید مگر دردو حال یکی اینکه باقومی کهشما پیمان صلح بسته اید آنها نیز میثاق صلح داشته باشند پس دراین حال این ها نیز داخل صلحند.دوم کسانی باشند که ازجنگ عاجز آمده باشما صلح نموده باشند وعهد بستهباشند کهبطرفداری قوم خود باشما وبطرفداری شما باقوم خود نجنگند و به این عهدخویش استوار باشند ، شماباچنین مردم مجنگید وصلح آنهارا بپذیرید واین را احسان خدا(ج) بدانیدکه از جنگ دست برداشته انداگر خدای (ج) خواستی آنهارا بر شمادلیر و پسیروز گردانیدی .

سَتَجِدُ وَنَ الْخَرِيْنَ يُرِيْكُ وْنَ الْخَرِيْنَ يُرِيْكُ وْنَ اَنْ زود مى باييد تومديگر دا كه مى خواهند

رُكُ وُ اَ إِلَى الْفِتْنَانُى أَرْ كِسُوا فِيْهَا عَهُا عَهُا الْفِتْنَانُى أَرْ كِسُوا فِيْهَا عَهُا عَهُا ع

فَانَ لَمْ يَعْتَزُ لُوْكُمْ وَيُلْقُوْآ اِلَيْكُمْ (پس) امحر تناره نشوند اذ جنگ شما و القانکنند بشما السّلَم و يَكُفُّوْآ اَ يُلِ يَهُمْ فَخُدُنُ وُهُمْ صلح دا و باذ ندادند دست های خود دا (پس) بگيريدايشان دا

تفسیں: چنین مردمی نیز می باشند کهبا شما پیمان می بندند کهنه با شما بجنکند ونه باقوم خویش تاشما وقوم شان ایمن مانند امابر پیمان خویش پایدار نمی مانند و همین که پیروزی قبوم خودرا مشاهده کنند به آنها مدد مینمایند شماازینها نیز اغماض منمائید چون آنها عهدخودرا شکسته اند دردست شما حجت واضح می باشد .

تفسير: دراينجا احكام قتلى بيان ميشود كه حطااً بوقوع پيوسته باشد واينكه قتل كردن گويندگان كلمه اسلام كناه اعظم است واگر كسي خطااً كشته شود البته امرى مجبورى است كه احكام آن هم بيان مى شود ودر ذيل آن بيان فضيلت مجاهدان وضرورت هجرت از دار كفر بدار اسلام و كيفيت نماز مسافر ونماز خوف مى آيد قتل خطاء يعنى مسلمانى را شكار بنداشته بكشند بخطاء كشتن چند صورت است مثلا ؛ مسلمانى را شكار بنداشته بكشند يا مسلمانى ما تتر وگله از شكار انحراف نموده به مسلمان اصابت كند يا مسلمانى مسلمانى را كه دربين كفار باشد كافر پنداشته به نادانسته كى به قتل رساند دراين جا مقصود تصريع نوع آخرين است مجاهدان را اكثر اين حادثه روميدهد ومناسب آيات سابقه نيز هميناست وديگر انواع قتل خطانيز درذيل اين مى آيد .

ومن قتل مؤ مناخط افتحر يُرُر قبام ومن قتل من من من المناني و مرحه بعشد مسلماني و بدون قصد بسرلانهاست آذاد مورده

مُّؤُ مِنَةٍ وَّرِيةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَّى آمُلِهَ إِلاَّ أَنْ يَصَّدَّ قُوْا لَا فَإِنْ كَانَ پس اگر مقتول باشد قُو مِ عَدُ و لَكُمْ وَهُو مُؤْ مِنْ فَتَحْرِيْرُ رَقَّبَاتُمْ مُّؤُ مِناتِا وَ إِنْ كَانَ فَدِ يَاةٌ مُّسَلَّمَاةٌ إِلِّي آهَلِهِ وَ تَحْرِيرُ رَقَيَاءٍ مُّؤُ مِنَاءً فَهُنَ لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ شُنْهُرَيْنِ مُتَتَابِعِيُنِ نَوْ بَهُ مِّنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ برای قبول تو به ازجانب خدا

وَ كَانَ اللَّهُ

عَلِيْهًا حَكِيْبًا ﴿

تفسیر :دراین آیت نسبت به قتل خطا دو حکم فرود آمده آزاد کردن بردهٔ مسلمان واگر نتواند دوماه مسلسل روزه گرفتن این است کفارهٔ خطای وی در جناب باری تعالی دوم دادن خون بهای مقتول به وارت مستحق آن اگر ورثه بخواهد آنرا بخشیده می تواند اما کسی کفاره را بخشوده نمی تواند دراین باره سه صورت پدید می آید زیرا وارث ایس مسلمان که به خطا کشته شده یا مسلمان است یا کافر در صورت دوم یا به آن هاصلح است یادشمنی در دوصورت اول دادن خون بها به ورث مقتول لازم است در صورت سوم خون بها لازم نمی آید اما کفاره در هر سه صورت واجب الاداست .

(فایده) : خون بها بمذهب حنفی دوهزارو هفت صدو چهل روپیه (مسکوکهٔ هند) می شود این پول را خویشاوندان قاتل درظرف سه سال باقساط بهور ثهٔ مقتول بپردازند .

وَمَنُ يَقَتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدً افْجَزَا وَمُ و هر که بکشد مسلمانی دا بقصد (پس) جزای وی

جَهُنَّمُ خَالِكًا فِيهَا وَ غَضِبَ اللَّهُ اللَّهُ دون است جاويد باشد درآن و خشم مرفته خدا

عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَآعَدُ لَهُ عَذَا بًا عَظِيمًا اللهِ عَلَيْهُ وَآعَدُ اللهُ عَذَا بًا عَظِيمًا اللهِ براة ولعنت عرده براة و المده عرده بهاو عداب

تفسین: اگرمسلمانی مسلمان دیگردا نه ازروی خطابلکه عمداً پسازآنکه بداند که او مسلمان است ، بقتل برساند سزای او در آخرت جهنم است ومورد لعنت وعداب عظیم میشود وهیچ کفارتی اورا نجات داده نمیتواند . تفصیل مجازات وی دراین جهان به سورهٔ بقره گذشت . (فایده) : نزد جمهور علماء خلود برای کسی است که قتل مسلمان را حلال داند زیرا در کفروی شك نمی ماند یامراد از خلود آنست که تما مدت طویل در جهنم می ماند یااین شخص سزاوار چنین جزاست اما حدا (ج) مالك ومقتدر است هرچه خواهد كند والله اعلم .

#### 

تفسيو: حضرت پيغمبر (ص) وقتى يكدسته از مسلمانان را فرستادند تابايك قبيله جهاد نمايند دراين قبيله مسلمانى مال ومواشى خود را گرفته از ديگران جدا ايستاده بود هنگاميكه نگاهش به مسلمانان افتاد گفت السلام عليكم وى را كشتند زيرا پنداشتند كافر است اما براى حفظ زندگى ومال خود رامسلمان نشان ميدهد مال اورا نيز تصرف نمودند اينآيت فرود آمد وبه مسلمانان تنبيه وتاكيدشدكه هنگاميكه به جهاد مى پردازيد تحقيق كنيد ونادانسته به قتل كسى مبادرت مورزيد مركه مقابل شما اسلام خويش را ظاهر گرداند ازاسلاميت وى انكار مكنيد نزد خدا غنايم بيشمار است اين اشياى حقير در خور نگاهى نيست .

كَذَا لِكَ كُنْتُمُ مِّنْ قَبُلُ فَكُنَّ اللَّهُ مَجنين بوديد بيشاذ اين پسانعام مرد خدا

## عَلَيْكُم فَتَبَيَّنُوا الم

تفسیو: شمانیز پیش ازین یعنی قبل از اسلام چنین بودید و برای متاع ناچیز دنیا بناحق خون مردم را میریختید اکنونکه مسلمان شده اید چنین نکنید واز قتل کسی که احتمال اسلام درآن باشد خود داری نمائید یامطلباین است که دراوایل اسلام شما نیز دربلاد کفار به سر می بردید ؛ حکومت مستقل وزندگانی آزاد نداشتید چنانکه درآن حالت اسلام شما اعتبار داده میشد وحیات ودارائی شما حفظ ورعایت میکردید بهشما نیز رعایت وحفظ مسلمانان لازم است احتیاط کنید وبدون تحقیق آنها را مکشید .

# اِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهَا تَعُهَلُوْنَ خَبِيْرًا ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَبِيرًا ﴾ من الله عن اله عن الله عن الله

تفسیو: خداوند (ج) به ظواهر اعمال وبواطن ارادات شما آگاه است کسی را که میکشید موافق دستور الهی (ج) وبدون اغراض شخصی باشد ممکن است چنین باشد که کافری از ترس جان ومال خویش روبروی شما اظهار مسلمانی نماید وبخواهد به فریب نمجات یابد بگذارید خدا (ج) برهر چیز داناست از عذاب او خویشتن را نجات داده نمیتواند شما بوی چیزی مکوئید این کارشما نیست ،مابهرچیزبینائیم.

# لايستوى القاعد وكون من المؤ منين

غَيْرُ أُولِي الضَّرِرِ وَالْهُجَاهِدُونَ

فِي سَبِيْلِ اللّٰهِ بِآمُوا لِهِمْ وَآنَفُسِهِمْ اللّٰهِ بِآمُوا لِهِمْ وَآنَفُسِهِمْ اللّٰهِ عِلْمَ اللّٰهِ اللّٰهِ عِلْمُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰمِ ال

# فَضَّلَ اللَّهُ الْهُجُهِدِ يْنَ بِآ مُوالِهِمُ افْرَادِهِمُ اللَّهُ الْهُجُهِدِ يْنَ بِآ مُوالِهِمُ افْرَادُهُ

و أَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ كَرَجَةً الْمُ

وَ كُلِّ وَ عَلَى اللّٰهُ الْحُسَنَى وَفَضَلَ وَ مُرِيكِي رَا وَعَلَى اللّٰهُ الْحُسَنَى وَفَضَلَ وَ مَرِيكِي رَا وَعَلَى وَالْوَانِي دَاده است

اللهُ الْهُجْمِدِ يْنَ عَلَى الْقَعِدِ يْنَ عَلَى الْقَعِدِ يْنَ عَلَى الْقَعِدِ يْنَ

آجُرًا عَظِيْمًا ﴿ كَرَرَجْتِ مِينَهُ مَا اللهِ اللهِ اللهِ المِنْانَةُ مِنْانُهُ مِنْانُهُ مِنْانُهُ مِنْدُ المَانِانِودُ المَانِانِيةُ المَانِيةُ المَانِيةُ المَانِيةُ المُانِيةُ المُنْانُةُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُونُ المُنْانُ المُنْانُونُ المُنْانُةُ المُنْانُةُ المُنْانُونُ المُنْانُةُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُونُ المُنْانُونُ المُنْانُ المُنْانُونُ المُنْانُونُ المُنْانُونُ المُنْانُونُ المُنْانُ مِنْ المُنْ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُونُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُونُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ مِنْ المُنْانُ المُنَانُ المُنْ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ مُنْ المُنْانُ المُنْانُ المُنَانُ المُنْمُانُونُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْانُ المُنْا

و مَغْفِرةً و رَحْمَكًا ط

تفسیو: چون پیش ازین مسلمانان نسبت به قتلی کهخطاا نموده بودند مورد عتاب قرار داده شدند واحتمال میرفت که از جهاد کناره گیرند این است که خداوند (ج) مزیت مجاهدان را بیان میکند وبه جهادترغیب میدهد خلاصه برلنگ – شل – کور بیمار معذور حکم جهاد نیست باقی مجاهدان برتمام مسلمانان مقام بزرگ دارند اگرچه دیگرمسلمانان نیز شائستهٔ جنت اند . ازین حکم معلوم شد که جهاد فرض کفایه است وفرض عین نمی باشد یعنی اگریك جماعت مسلمانان بهجهاد کفایت کنند و بقدر ضرورت باشند بردیگران که جهاد نمیکنند میچکناهی نمیباشد ورنه همه کنهگار میشوند .

í

#### و كَانَ اللَّهُ عَفُو رَّا رَّحِيْمًا ٣٠٠ و حَيْمًا ١٠٠٠ و حَيْمًا ١٠٠٠ و حَيْمًا ١٠٠٠ و و هست

تفسیر: خدا (ج) غفور ورحیم است وعدهای اجر ومغفرت ورحمتیکه دربارهٔ مجاهدان فرموده همه را تکمیل میکند یااینکه اگر مجاهدی بنادانستگی مسلمانی را میکشد خدا(ج) ویرا میبخشد به تشویش آن ازجهاد باز نمانید .

فِيْهَا ط فَأُولَا عِلَى مَأْوْلِهُمْ جَهَبُّمُ ط ددآن (پس) آنعروه جایشان دونخ است

و سَلَّ ءَتُ مُصِيْرً اللهِ إِلَّا لَهُ سُتَضَعَفِيْنَ و سَلَّ ءَتُ مُصِيْرً اللهِ إِلَّا لَهُ سُتَضَعَفِيْنَ

----

مِنَ الرِّ جَالِ وَ النِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ

الْهِ يَسْتَطِيعُونَ حِيْلَةً وَّلَا يَهْتَدُونَ

الْهِ يَسْتَطِيعُونَ حِيْلَةً وَّلَا يَهْتَدُونَ

الله يَسْتَطِيعُونَ حِيْلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ

الله فَأُولَا عُلُونَ الله عَفْوًا فَاوَلَا عُفُورًا ﴿

الله عَفْوَدُ الْهِ عَفْوَدُ الْهِ الله عَفْوَدُ الله الله عَفْورًا ﴿

تفسیر: بعضی دردل خویش مسلمانند اماچون در حکومت کفار ندمغلوب ایشانند واز بیم ، اعمال اسلامی را اظهار وبهجهاد اقدام نمی سوانند بر آنها فرض است که هجرت نمایند ، دراین رکوع ذکر آنهاست خلاصه اینها بهخود ستم می کنند که با کافران آمیجته اند و هجرت نمی نمایند هنگام مرگ فرشتگان از ایشان میپرسند؛ که شمابر چه دینید؟ گویند مسلمان بودیم اما بنابر ناتوانی نتوانستیم اعمال دینرا بجا آریم فرشتگان گویند زمین الهی (ج) فراخ بود می توانستید از اینجا هجرت کنید بس جمی چنین اشخاص جهنم است البته مردانی که ضعیفند و زنان و کودکانی که نمی توانند هجرت کنند و طریق هجرت را نمی دانند شائسته غفوند. (فایده): از این معلوم شد از دیاریکه مسلمانان نتوانند به آزادی اعمال مذهبی خود را انجام دهند هجرت فرض است جز کسانیکه بکلی معذور و ناتوان باشند دیگران را اجازه بودوباش در آنجا نیست .

وَ مَنْ يُنْهَا جِرُ فِي سَبِيْكِ اللّهِ يَجِلُ وهر منه بعداردوطن خودرا در داه خدا ميابد في الْأَرْضِ مُراغمًا كَثِيْرُ الْوَسَعَةً دد نبن مواضع بسياد و عشايش

وَ مَنْ يَّخُرُ جُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَا جِرَّ الْكَ

اللَّهِ وَرَسُو لِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْهَوْتُ

فَقُدُو قَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ به تحقیق **تابتشـدتوابوی** بر

غَفُوُرًا رَّحِيمًا أَنَّ

**تفسیو :** دراین آیت ترغیب هجرت ومهاجران را تسلیت است یعنی هر که در راه خدا(ج) هجرت نموده دار ودیار خویش رامیگذارد بسرای سکونت وی زمین فراخ دست میدهد و در معیشت بر او کشودهمیشود چون هجرت كنيد از مسكن ومعيشت مينديشيد وازين مترسيد كهمرك درراه فرامیرسد وشمارا از هردوجا (از وطن اصلی وقرار کاه ثانی) محروم میگرداند \_ زیرا دراین صورت نیز ثواب هجرت کامل بشماداده میشود مرگ فقط بوقت خود عی آید و پیش از وقت مقرر آمده نمیتواند.

وَ إِنَّاضَرَ بُتُهُ فِي الْأَرْ ضِ فَكَيْسَ عَلَيْكُهُ و هنگامی کهسفرکنیددر زمین پس نیست برشما جُنَاحٌ أَنْ تَقُصُرُ وَا مِنَ الصَّلُو قِ تُعَا

#### 

تفسیو: هنگامیکه به سفر جهاد می برآئید واز فتنهٔ کافران که آشکارا دشمن شمایند میترسید که مبادا از موقع استفاده کرده به شما تکلیف رسانند نمازرا قصر کنید نمازی را که در حضر چهار رکعت بر شما مقرر بود درآن وقت دورکعت بخوانید .

(فآیده): سفر درنزدما عبارت از سه منزل است واگر کمتر ازآنباشد قصر جایز نیست ودرآن وقت بیم ایذای گفار موجود بودکه این حکم فرود آمد وقتی که خوف برداشته شد بعدازآن نیز حضرت پیغمبر (ص) درسفر دورکعت نماز میخواند وبه اصحاب تاکید میکرد اکنون در سفر درحال خوفوعدم خوف این حکم مقرراست درقصر فضل خداوند است باید آنرا بهسیاس ومنت بیذیرید چنانکه درحدیثارشاد شدهاست.

وراى شمادرمقابل دشمن وبايد بيايند گروه

مَّيْلَةً وَّاحِدَةً طَّ اللهُ مَنْ

تفسیس: پیشتر بیان نماز سفربود واکنون بیان نماز خوف است یعنی آنجا که سپاه کفار مقابل باشد لشکر مسلمانان دو قسمت شوند یک قسمت باامام نصف نماز خودرا بخوانند ومقابل دشمن روند وقسمت دوم آمده نصف نماز را باامام بخوانند بعد از سلام امام نصف دیگررا هرکدام جداجدا بخوانند اگسر نماز شام باشد جسماعت اول دورکعت وجماعت دوم یک رکعت باامام بخوانند ـ دراین حال آمد شد هنگام نماز معاف است بودن شمشیر ، زره ، سپر ودیگر آلات جنگ نیز بایشان ارشاد فرموده شده تاکفاراز موقع مستفید نشوند ویکبارگی حمله نیاورند

و لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ

آئی مِّنْ مَّطْرِ آوْ کُنْتُمْ مَرُضَی مِنْ مَرُضَی مِنْ مَرُضَی مِنْ مَرُضَی مِنْ مَرُضَی ان بادان با بیماد باشید آن تَضَعُو السلحت کُمْ وَ وَحُدُو السلحت کُمْ وَ وَحُدُو السلحت کُمْ وَ وَحُدُو السلحت کُمْ وَ وَحُدُو وَ السلحت مُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَدِوا وَ بَعِيلِهُ وَدِوا وَ بَعِيلِهُ اللَّهُ وَدِوا وَ بَعِيلِهُ اللَّهُ وَدِوا وَ بَعِيلِهُ اللَّهُ اللَّهُ وَدِوا وَ بَعِيلِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّ

#### جِذُرَكُمْ ﴿

احتياط تان را

تفسیو: اگر بنابر باران یابیماری و ناتوانی برداشتن سلاح مشکل باشد گذاشتن آن مجاز است اما برای حراست خویش زره رسیبر را دور نکنند

(فایده) : اگر خوف دشمن مجال ندهد کهنماز خوف بصورت مذکور ادار در بدون جماعت و تنها نماز گذارند اگر فرصت پیاده شدن نباشد درحال سواری باشاره نماز بخوانند واگر چنان نیرنتوانند نماز را قدر کند.

# إِنَّ اللَّهُ اَعَلَّ لِلْكُفِرِ يَنْ عَذَا بَاللَّمْ مِينًا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللهِ عداد معدده برعافران عداب ذلت آور

تفسيو: يعنى موافق به حكم الهى (ج) به تدبير واحتياط واهتمام كار كنيد از فضل خدا اميد وار باشيدكه كافران رابدست شما خوار مى كرداند واز كا فران مترسيد.

تفسیر: هنگام خوف اگر بنا برتضییق وعدم اطمینان درنماز تقصیری واقع گردد بعد از فراغ ازنماز خوف در هروقت وحال ایستاده نشسته به پهلو افتاده حتی در وقت هجوم ومقاتله نیز خدا را یاد کسنید زیرا تعیین وقت و پابندی بدیگر قیود درهنگام نماز بود که ازآن جهت تضییق وعدم اطمینان پدید میآید سوای این میتوانید درهر حال بدون تعیین وقت خدارا یاد کنید وهیچگاه از یاداو فارغ نباشید عبدالله بن عباس (رض) درذیل اینآیت میفرماید کسی که خرد وحواس وی بنابر علتی از کار مانده باشد البته معذور است دیگر احدی از ذکر الهی معذور شمرده نمیشود.

فَاكَ الطَّهَ أُنْتُم فَا قِيْهُوا الصَّلُوة " (پس) جون ايمن شديد اذ خوف برپاداريد نماذ دا

إِنَّ الصَّلُوةَ كَا نَتُ عَلَى الْمُؤُ مِنِيْنَ مرآئينه نماذ مست بر مسلمانان حالي الله و في الله

كِتْبًا مُو قُونًا الله فرض دروقت مقررةن

تفسیر: چون خوف برداشته شود اطمینان پدید آید نماز را بهخشوع قلب و تعدیل ارکان ورعایت شروط و محافظت آداب برپادارید چنا نکه درحال امن میخوانید اجازت حرکات زایده خاص درحالت خوف میباشد نماز دروقت معین فرض است درسفر و حضر در حال اطمینان و خوف دربارهٔ نماز ضبط و تعیین کامل میفرماید که درحضر چگونه خوانید یا خداوند شود و در سفر چگونه ، در حال اطمینان چگو نه خوانده شود و باید درهر حال به آن پابندی شود .

وَ لَا تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقُوْمِ مَ الْبِيغَاءِ الْقَوْمِ مِ الْبِيغَاءِ الْقَوْمِ مِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ الْبَيْنِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

یا آلهُون کها تا آلهُون و ترُجُون نیزدردمندمیشوند چنانه شمادردمندمیشوید و شماامید دارید من آللی مالا یرُجُون و کان از خدا آنچه را امید ندارند و هست الله علیما کیکیما الله علیما کیکیما الله علیما کیکیما الله با حکمت

تفسيو: يعنى درجستجو وتعقيب كفار از همت كار بگيريد و تقصير مورزيد اگر شما درنبرد آنها مجروح ومتالم ميشويد آنها نيز متالم ميگردند شما درآينده ببارگاه الهنمي (ج) اميد داريد و آن ها ازين آمال بي نصيبند يعنى دراين جهان پيروزى بر كفار ودرآن جهان احراز ثواب عظيم . خدا(ج) مصالح واعمال شمارا ميداند هر چه فرمايددرآن منافع بزرگ وحكمتهاست امتثال فرمان اورا دردين ودنيا غنيمتونعمت بزرگ شناسيد .

إِنَّا آنُو لَنا إِلَيْكَ الْكِتْبِ بِإِلْحَقِّ مِراسَةِ مِراسَةُ مِراسَةً مِراسَةُ مِراسَةً مِراسَةً

تفسیر : درمیان منافقان و مسلمانان ضعیف الاراده هر که مرتکب گناهی می شد برای نجات خویش از سزا و بدنامی حیله می جست و طوری میکرد

که در حضور پیغمبر (ص) بی گناه پنداشته شود حبی می کوشید ک بر بی گناهی تهمت بندد ووی رامجرم قرار دهد دراین باره باهم بمشوره می نشستند \_ وقتی چنین مسلمانی خانه مسلمانی را نقب زد مقداری آرد وچیزی از اسلحهٔ وی را دزدید ـ اتفاقاً جرال سورانم بود و آردتاخانهٔ دزد در راه ریخته رفت وتدبیری اندیشید یعنی مال را بهخانهٔ خود نگذاشته شباشب به خانهٔ یکی از یهودیانی کهباوی دوستی داشت امانت كذاشت صبح مالك مال بسراغ آرد دزد راييدانمود اما چندانكه خانة اورا بیشتر جست کمتر یافت دزد برعدم اطلاع خویش سوگند می کرد مالك بهسراغ آردخویش به خانهٔ یهودی رسید یهود بهموجودیت مال اعتراف نمود اما گفت این شخص شب نزد من امانت کداشته ومن تهدزدیده ام صاحب مال به حضرت پیغمبر (ص) داوری برد قوم دزد. اتفاق نمودند تابهرصورت باشد نكذارند دزدى بروى ثابت شود وكوشش كننديهود را دزد نشان بدهند قبيلة دزد خدمت حضرت پیغمبر (ص) آمدند ودر براثت او سوکند ها خوردند وکواهی دادند نزدیك بود الزام بریهود مقرر كردد دراین موقع خداوند (ج) این چند آیت را فرو فرستاد ؛ حضرت پیغمبر (ص) وهمه را متنبه کردانید که همین مسلمان دزد است ویهود دراین امر قصوری ندارد وراز چسنین مردم را افشاء گردانید . مطلب آیت این است ای پیغمبر ! مــا کــتاب راستین خودرا برتو فرستادیم که موافق تعلیم وهـدایت مـا در میـان مردم به انساف وعدالت حکم کنی چه نیك باشند و چهبد ، چه مسلمان باشند چه کافر ، بهسخن دغابازان اعتماد مکن وازآنها رعایت منما بهسوگند وشهادت آنها بی گناهان را مجرم قرار مده و به طرفداری این دغابازان با یهود مناقشه مکن .

تفسیو: پیش از تحقیق صرف به مشاهدهٔ طواهر .. دزد را برائت دادن ویهود را دزدپنداشتن بعصمت وعظمت مقام تو مناسب نیست از آن آمرزش بخواه! این تنبیه است مخلصین صحابه را کمه بنابر علایق اسلامی یاقومی بر دزد حسن ظن داشتند ومیکوشیدند ینبود رادزدنشان دهند.

خُوّا نَّا آثِيمًا ﴿ يُسْتَخُفُونَ مِنَ النَّاسِ دَعَابِاذَ مَنهُا ﴿ يَسْتَخُفُونَ مِنَ النَّاسِ دَعَابِاذَ مَنهُادُ مَنهُادُ مَنهُادُ مَنهُادُ مَنهُادُ مَن النَّاسِ دَعَابِاذَ مَنهُادُ مَن مِنهُادُ مِنْ مَنهُادُ مِنْ مَنْ النَّاسِ مِنْ مَنْ النَّاسِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ مِنْ النَّاسِ مِنْ الْمُنْ الْمِنْ مِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ مِنْ النَّاسِ مِنْ النَّاسِ مِنْ الْمُنْ الْمِنْ مِنْ الْمُنْ الْمِنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ مِنْ الْمُنْ الْمُنَالِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَاسُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

و لا يُسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَ هُو مَعَهُمُ وَ لَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَ هُو مَعَهُمُ وَ

إِنْ يُبِيِّتُونَ مَا لَا يُرْضَى مِنَ الْقَوْلِ الْمُورِينِ الْقَوْلِ الْمُورِينِ الْقَوْلِ الْمُورِينِ الْقَوْلِ الْمُورِينِ الْقَوْلِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُل

و كَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُوْنَ هُجِيْطًا ۞

تفسیو: در آیت گذشته هنگامی که دغای آنها آشکارا بیان گردید شاید حضرت پیغمبر (ص) بنا بر رحمت عامیکه بر جهانیان وخاصتا به امت خویش داشت از بارگاه اقدس کبریائی بخشایش خطای شانرا درخواست نمود پس ارشاد شد که برعایت آن دغابازان چرا با خدا جدال میکنی خدا (ج) این گونه اشخاص را دوست نمیدارداینها که شباهنگام بطور نهانی مشوره های ناجایز می نمایند از خدا (ج) نمیشرمند که همه وقت با آنهاست وبر تمام اعمال شان حاوی است اگرپیغمبر (ص) بخشایش شان را در خواست نمی نمود هم احتمال عفو شان یقیناً موجود بود ببینید که درموقع دیگر دربارهٔ حضرت ابراهیم (ع) ارشاد صریع است که «یجادلنا فی قوم لوط ان ابراهیم لواهمنیب خداوند (ج) پیشتر درین باره سد باب فرمود و باین ارشاد سفارش این هارا منع کردواشاعلم.

هَا نَتُمْ هُو لَاء جَا كُلْتُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّ

تفسیو : دراین آیت خطاب به قوم درد است و کسانیکه به طرفداریوی پرداخته بودند ـ یعنی هرچیز به حضرت خداوند (ج) معلوم است این حمایت بیجا در آخرت مفادی بدرد رسانیده نمی تواند .

وَ مَنَ يَعْمَلُ سُوْءً أَوْ يَظُلِمْ نَفْسَهُ وَ مَرَ مَ مَرَ مَ مَنَاهَ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَا اللّٰمَ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَاهُ عَنَا اللّٰمَ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ اللّٰمَ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّٰمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

تفسیر: «سوء وظلم، مراد ازگناه کبیره وصغیره است یا «سوء کناهی است که دیگری را ازآن زیان باشد چون تهمتوظلم کناهی که از خود انسان تجاوز ننماید یعنی گناه هرنوع باشد چارهٔ آن توبه واستغفار است والبته بعداز توبه خدا (ج) آنرا می بخشد انسان اگر به فریب گنهگاری را برائت دهد یابه سهو مجرمی را بی گناه پندارد درجرم آن تخفیفی بهم نمی رسد البته توبه مایهٔ آمرزش کناه میشود درایس آیت درد و کسانیکه به قصد یا خطا به طرفداری درد پرداخته بودند هسه را بتوبه واستغفار ارشاد شده است و همچنین اشاره است که اکنون بیز اگر کسی به سخن خویش اصرار می ورزد و توبه نمی نماید از بخشش ورحمت الهی محروم می ماند

ومن يكسِبُ إِنْهَا فَإِنْهَا يَكْسِبُهُ عَلَى وَمِنْ يَسِنُ عَدَ اللهِ اللهُ عَلَى وَمِنْ اللهِ عَلَى مِنْ مِنْدَ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُ اللهِ الل

نَفْسِه و كَانَ اللّٰهُ عَلَيْمًا حَكَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا حَكَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا حَكَيْمًا الله

تفسیو: هر که قصدام رتکب جرمی شود وبال آن برخود اوست وجزای آن خاص بخود او میرسد نه بدیگری زیرا سزای یکی را بدیگری کسی میدمد که ازحقیقت بی اطلاع واز حکمت بی خبر باشد حضرت الهی(ج) بلامبالغه وبه صیغهٔ مبالغه علیم و خکیم است وبار گاه وی از تهمت خطا مبراست آنچه را خود بدزدند وبه یهود تهمت بندند هیچ مفادی در آن متصور نسست .

و مرعه عند خطِبْ عَالَا اَوْ اِنْهَا هُوَ مَرْ مَهُ عَند خط عَظ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الله اللهُ ال

بُهْتَا نَّا وَ إِنْهَا مُّبِينًا اللهَ اللهُ الله

تفسیس: هر که گناه کوچك یا بزرگ کند و آنرا بذمت بی گناهی افگند بروی دوگناه لازم میشود یکی گناه تهمت دوم گناه اصلی د لهذا هر که دزدی کند و بر یهود تهمت بندد وبال آن زیاد میشود وهیچ منفعتی بوی نمیرسد ومعلوم شد که چارهٔ گناهان کبیره وصغیره جز توبهٔ خالص چیزی نیست .

وَ لَوْ لَا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَ حُمَتُهُ لَهُمَّتْ طَّآئِفَةٌ مِّنْهُمُ أَنُ يُضِلُّوكَ اللَّهِ لَكُوكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ازایشان کهاز راه بگردانندترا وَ مَا يُضِلُّونَ إِلَّا اَنْفُسَهُمْ وَ مَا يَضُرُّ وُ نَكَ مِنْ شَيْءٍ ﴿ وَ ٱنْزَلَ اللَّهُ و فروفرستاده عَلَيْكَ الْكِتْبَ وَالْحِيْكَمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنُ تَعُلَمُ ﴿ وَكَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُ عَظِيْمًا

الثلثة

بزرمك

تفسيو: دراين آيت به حضرت پيغمبر (ص) خطاب ميگردد وفسريب خاينان افشاء ميشود وعظمت شان وعصمت وكمال علمي حضرت وى كه بر همه كمالات افضل واول مي باشد بيان ميشود وفضل بي نهايت حضرت كبريائي بر ذات فرخندهٔ او كه از بيان ودانش ما فسراتر است توضيح ميگردد واشارت است باين طرف كه حضرت پيغمبر (ص) اگر دزدرا شائسته برائت پنداشته بود نظر بملاحظه ظاهر حال وشنيدن شهادت واقوال بود \_ (العياذ بالله) نه بباعث ميلان عن الحق يا مداهنت في الحق ودراين امر زياني نبوده وبايد چنين مي شد . هنگاميكه از فضل الهي (ج) حقيقت امر آشكار گرديد ديگر تشويشني باقي نماند مطلب از اين سخنان ومايوس گردند وحضرت پيغمبر (ص) نيز بروفق بزرگي و تقدس خويش واز غور واحتياط كار گيرد .

لَاخَيْرَ فَى كَثِيرٍ مِّنَ نَجُوهُمُ اللَّهِ مِن اللَّهِ مُوهُمُ اللَّهِ مَن اللَّهِ مَعُرُ وَ فِ اَوْ مَعُر وَ فِ اَوْ مَعُر وَ فِ اَوْ مَن اللَّهِ مَا مَا مَا اللَّهِ عَلَى النَّاسِ اللَّهِ وَمَن يَعُمَل اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ

تفسیر : منافقان ومحیلان بکوش حضرت پیغمبر (ص) سخنان مخف می گفتند تادرندگاه مردم باعتبار خویش بیفزایند وچون درمجد

٥

می نشستند بایك دگر بیهوده سرگوشی میكردندیكی رابه عیب منسوب میكردند وازدیگری غیبت می نمودند واز كسی شكایت می كردند ارشاد شد كه این مردم كه آهسته مشوره می كنند دراكش مشوره های شان خیری نیست سخن راست به پوشیدن ضرورت ندارد هرچه را اخفا كنند خداعی درآن است مگر در صدقه وخیرات كه گیرنده منفعل نشود یا دانایندن سخنحق به كسی كه نادانسته دچار خطائی شده باشد یا دانایندن سخنحق به كسی كه نادانسته دچار خطائی شده باشد ناندامت نبردیادرمیان كسانی كه خصومت باشد ودر حال ستیز صلح نكنند خفیه تدبیر نمودن وباز به آنها داناندن حتی دراین حال (توریه) نیز جایز است در آخر خداوند (ج) فرموده هركه ایس امور را بسرای خوشنودی خدا (ج) انجام میدهد ثواب عظیم بوی عنایت میشود یعنی باید برای ریا واغراض دنیائی نباشد .

و مرئه مغالفت تند با بينسر بس اذ آنكه و مرئه مغالفت تند با بينسر بس اذ آنكه تند تا بينسر و يتبغ غير عير تنبين له المهال ي و يتبغ غير معلوم شد بوي داه داست و بيروي تندواهي دا تهخلاف سينيل المهو مينين نو له ما توللي داه مسلمانان است حواله تنيماودا به آنطرف که اختياد کرده و نصله جهنه و ساخ ت مصير الها و دداديم بدون و بدم است دونن

تفسیو: پس ازبیان حق نیزاگر کسی مخالف حکم پیغمبر (ص) رفتار کند وطریق عمومی مسلمانان را گذاشته راه دیگری اختیار نماید قرار گاه وی دوزخ استچنانکه آن دزدکردو بهجای آنکه به گناهخویش اعتراف و توبه می نموداز ترسدست بریدن به مکه گریخت و بامشرکان در آمیخت .

(فایده): اکابر علماء ازین آیت این مسئله را استنباط کردهاند که هر که از اجماع امت خلاف ورزد یاانکار آرد سزای او دوزخ است یعنی قبول اجماع امت فرض میباشد در حدیث وارد شده دست خدا با جما عست مسلمانان است هرکهازآن جدا میشود خویشتن رادر دوزخ میافکند.

/ lb . . . . .

اِنَّ اللَّهُ لَا يَغُفِرُ اَنَ يُشُرَكَ بِهُ وَ يَغُفِرُ مرآئينه خدا نمرآمرند آنرا که شرك آرد بروی و میآمرند مَا کُونَ فَا لِكَ لِهُنُ يَّشَاءُ ط سوای شرك تسيراته خواهد

تفسیو: جرایمی که فروتر از شرك است ازهر که باشد چون خدا (ج) بخواهد می بخشید مگر شرك که مرکز آنرانخواهد بخشید عذاب مشرك مقرر است دزدیدن و تهمت بستن اگرچه کناه کبیره است اما احتمال میرفت که خدا (ج) به فضل خویش دزد مذکوررا می بخشید ولی هنگامی که از حکم پیغمبر گریخت ود رجرگه مشرکان شامل گردید احتمال مغفرت او نیز برداشته شد .

(فایله): شرک منحصر به پرستش غیر الله نیست برخلاف حکم خدا (ج) حکم دیگری را پسندیدن نیز شرک است .

وَ مَنُ يُّشُرِكُ بِاللّٰهِ فَقَلُ ضَلَّ و مرعه انباذ ميرد به عدا (س) مر آئينه ممراه شد ضَلَكُ بَعِيْدًا الله دور افتاد (به ممرام دور)

تفسیو: دور افتاد برای آنکه از خدا (ج) آشکارا منحرف شد بهمقابل خدا دیگری را معبود قرارداد وسراپا مطیع شیطان گردید از اطاعت ورحمت الهی (ج) استفنا ورزید کسیکه این قدر دور افستاده باشسه چگونه مستحق رحمت ومففرت شده میتواند بلکه آمرزش او مخا لف حکمت شمرده میشود وازین جهت است که مشرکان از رحمت الهسی آشکارا مایوس فرموده شده اند مسلمان هر قد رگنهگار باشد چون فساد وی از حد عمل تجاوز نکرده عقاید وعلاقه و توقع وی هم درست است خداوند (ج) دیر یازود هروقت باشد اورا می بخشد .

### وَ إِنْ يَكُ عُونَ إِلاَّ شَيْطَنَا مَّرِ يُدًا ﴿ وَ إِنْ يَكُ اللهِ مَعْ ضَيِطَنَا مَرِ يُدًا ﴿ اللهِ اللهِ عَمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وف لازم

#### لَّعَنْهُ اللَّهُ الْكُلُا لَعْنَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ

تفسیو: مشرکان که جز خدا (ج) دیگری را معبود خود قرار داده اند یعنی بتانی را که بنام زنان موسوم کرده مثل عزی \_ منات \_ نا یله در حقیقت شیطان را که سرکش وراندهٔ خداست می پرستند و شیطان آنهارا فریب داده این امر را بر آنها اجرا کرده است پرستش بتان در حقیقت اطاعت و خوشنودی شیطان است دراین جا مقصود ظاهر گردانیدن گمراهی و نادانی انتهای مشرکان می باشد بزرگتر ازین چه ضلالتی میشود که سوای ذات اقدس احدیت دیگری را معبود قرار میدهندباز سنگ را پرستش می کنند که فاقد هر نوع حس و حرکت و بنام زنان موسوم است این چه رهنمونی شیطان ملعون و مردود است و چه فریب است نظیر این ضلالت و جهالت آیا پیدا میشود ؟ احمق ترین مردمان نیز این عمل را قبول کرده نمیتواند .

وَ قَالَ لَا تَكْخِذَ تَ مِنْ عِبَادِ كَ و مَعْتَشِيطَانُ البَّهِ مِيْمِيمُ اذَ بِنَدَمَانِ تَو نَصِيْبًا مَّفُرُ وُ ضًا ﴿ صَعْدِ عَلَيْهِ مَعْدِهِ

تفسیو: هنگامیکه شیطان بنابر نکردن سجده ملعون و مسردود شد گفته بود سرمایهٔ من تاراج رفت مگر من از میا نبندگان تواز اولاد آدم مقدار معلوم یعنی قسمت زیادی را گمراه میکنم وبا خود بهدوزخ میبرم چنانکه درسورهٔ حجرو بنی اسرائیل وغیره مذکور است مطلب شیطان علاوه بر ملعونیت و تمرد از روز اول بانسان دشمنسی سخت داشته وعداوت خودرا ظاهر نموده است لهذااین احتمال رفع گردید کهشیطان. باوجود خبث وگمراهی ممکن است کسی را بطور خیر خواهانه به مفادی رهنمونی کند بلکه معلوم شد که آندشمن ازلی بنی آدم هر چهبنماید

فساد وبربادی خواهد بود ودر اطاعت این گمراه بدکیش سراسرجهالت و نادانی می باشدیعنی معین نمودن حصه این است که بندگان تودرمال خویش حصهٔ مرانیز معین خواهند کرد چنانکه بهما سوی الله یعنی بت وجن وغیره نذر تقدیم میکنند .

و البته عمراه ميكنمايشان دا واميدوارميسازم ايشان دا وميفرمايم ايشاندا

فَلَيْنِكُنَّ الْحَانَ الْأَنْعَامِ وَلَا مُرَنَّهُمُ فَلَيْنِكُنَّ الْحَامِ وَلَا مُرَنَّهُمُ مُ فَلَيْمِهُمُ

فَكَيْغَيِّرُتَّ خَلْقَ اللَّهِ ﴿

تاتغیر دهند صورتهای آفریدهٔ خدا را

تفسیس: کسانیراکه درحصهٔ من میآیند از راه حق منحرف ملی سازم و در قلوب شان آرزوی حیات و خواهشات دنیوی وانکار قیامتوحساب و کتاب آخرت را القاء می نمایم و به آنها تعلیم میدهم که گوشهای حیوانات را شق کرده بنام بتان واگذارند صورت های را که خدا (پ) آفریده واصولی را که ی مقرر داشته تبدیل دهند.

(فایده): رواج کفار بود که کوساله برغاله یوچه شتر را به بتها نامزد می کردند یا گوش آنها را شق می نمودند یا به گوش آنها علایمی گذاشته وا می گذاشتند باید مسلمانان از تبدیل صورت ظاهری مانند خصی نمودن وباسوزن خال نهادن وبانیل سبز کردن یا گیسوان کودك را بنام کدام کس دراز گذاشتن از تمام این کارها اجتناب نمایند تراشیدن ریش نیز دراین تغییر داخل است ، تغییر هر یك ا زاحکام الهی (ج) امری سخت ووخیم است چیزی را که خدا (ج) حلال گردانیده حرام قرار دادن و آنچه را حرام کردانیده حلال پنداشتن مسلمان را از اسلام خارج می گرداند هر یکه درآن مبتلاه گردد یقین کند که در حصه مقرره شیطان داخل است چنانکه مذکور کردید .

و من يَتَخِذِ الشّيطن وَ لِيًّا مِنْ وَ مَن يَتَخِذِ الشّيطن وَ لِيًّا مِنْ وَ مِن اللّهِ مِن اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللللللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

رُونِ اللّٰمِ فَقَدُ خَسِرَ خُسُرَانًا أَسُّ بِنَا اللّٰمِ فَقَدُ خَسِرَ خُسُرَانًا أَسُّ بِنَا اللّٰهِ فَقَدُ خَسِرَ خُسُرَانًا أَسُّ غَاهِمِ عَنِينَ مَ مَا يَعِدُ هُمُ السَّيْطِينَ فَيَعَلَى مُهُمُ السَّيْطِينَ فَيَعَلَى هُمُ السَّيْطِينَ وَعَده مِدهدايشان داواميدميدهدايشان دا ووعده نميدهدبايشان شيطان شيطان

الله غُرُورًا ﴿ أُولَـ عِلْكُ مَأُولُهُمُ جَهَنَّمُ اللَّهُمُ جَهَنَّمُ اللَّهُمُ جَهَنَّمُ اللَّهُمُ حَهَنَّمُ مَعَر فريب اين مروه جاي شان دون است وكل يُجِدُونَ عَنْهَا عَجْمِيْطًا ﴿ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهَا عَجْمِيْطًا ﴿ وَلَا يَجِدُونَ عَنْهَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

تفسیس: هنگامیکه خبانت و عداوت شیطان بخوبی آشکار کردید اکنون هیچ شبهتی باقی نماند که هرکه از معبود حقیقی خویش منحرف کردیده به شیطان موافقت نماید سخت درزیان میافتد وچون پیمان هاوامیدهای شیطان سراسر فریب است در نتیجه قرار گاه آنها دوزخ است که به هیچصورت ازآن برآمده نمی توانند .

والّذِينَ الْمَنُولُ وَعَمِلُوا الصّلِحٰتِ
و تسانى عه ايمان آوردند و تردند تارهاى شائسته
سُنْلُ خِلْهُمْ جُنْنِ تَجُرِى مِنْ
دود در آديم ايشان دا درباغها تعروان است اذ
تَحْرِتُهَا الْآنْهُمُ خُلِلِ يُنَ فِيهَا آكِدًا اللّهُمُ خُلِلٍ يُنَ فِيهَا آكِدًا اللّهُمُ عَلِيهِ السّند درآن هميشه

وَ عُدَا لِلّٰهِ حَقًّا لَا وَ مَنُ أَصُدَ قُ

#### مِنَ اللهِ قِيلاً ﴿

خدا (درگفتار)

تفسیر: کسانیکه از فساد شیطان محفوظ آند وبر وفق ارشاد الهی (ج) ایمان آوردند و کار های نکو کردند همیشه درباغی که بهار آن جاوید است بسر میبرند این وعده خداست و هیچکس از حضرت وی راستگوتر نیست از چنین وعده کذشتن واکاذیب شیطان را پذیرفتن چه ضلالت بزرگی را به خویش تحمیل نمودن است .

# فَأُ و لَـ عِكُ عَلَمُ نَكُ خُلُونَ

و ستم نمیشوند بقدر کنجدی (پوست دانه خرما)

تفسیر : اهل کتاب یعنی یهود و نصاری می پنداشتند کهچونمابندگان خاص خدائیم مانند دیگران دراثر گناهان مورد باز خواست نمی شویم پیغمبران ما حمایت میکنند و مارا نجات میدهند بعضی مسلمانان بیخرد نیز دربارهٔ خویش چنین می اندیشیدند خداوند (ج) فرمود نجات وثواب بپندار وامید کسی موقوف و منحصرنیست حرکه بدکند بهسزامیرسد هنگام عذاب الهي (ج) حمايت كسي به كار نمي آيد . در مصيبت اندك وبيماري دنيا غوركنيُّد كسي راكهخدا(ج) گرفتار ميكند فقط خدا خـود نجات مى بخشد آنانكه اعمال نيكونمودند به شرطيكه ايمان داشته باشند به بهشت می درآیند و ثواب حسنات خویش را کامل می یابند خلاصه أواب وعقاب مربوط به اعمال است از آرزو و توقع چیزی ساخ<mark>ته نمی</mark>شود از آرزوها بگذرید وبانجام اعمال نیكهمت گمارید .

تفسیو: پیشتر معلوم شد که نزد خدا (ج) اعمال اعتبار دارد وآرزوی بیبهوده را آمری نیست برای اهل کتاب و سایرین نیز همین قاعدهمقرر است ودرآناشاره به فضیلت وستایش اصحاب ومندمت و نکوهش اهل کتاب بود اکنون واضح کرده می فرماید که کدام کس می تواند که در دیانت مقابله کند با شخصیکه به حکم پروردگار سرنهد واعمال حسنه را از دل اجرا نماید ودین حضرت ابراهیم را براستی پیروی کند ابراهیم کههمه راگذاشته بخدا پیوسته بود وخدا (ج) نیز اورا بدوستی خود برگزیده بود طاهرست که این هرسه وصف حمیده علی وجه الکمال در حضرات اصحاب موجود بود نه دراهل کتاب بنابرآن آرزوی اهل کتاب که پیشتر گذشت لغو محض وباطل میگردد .

ورلاً مِمَا فِي السَّلَمُ وَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا فِي اللَّهُ مِنْ السَّالِي وَمُعَالِمُ اللَّهُ مِنْ أَلَّ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّلِيْ اللَّهُ مِنْ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ أَا مِنْ مُنْ أَمْ مُنْ أَنْ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَمْ مُنْ أَمْ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلّالِمُ مُنْ أَمْ مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّ مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أَلَّا مُنْ أ

تفسیر: هر چه درآسمان وزمین است بنده وآفریده ومملوك خدا ودرقبضهٔ اوست باهرکه هرچه خواهد برطبق رحمت وحکمت خودچنان می کند حضرت او نیازمند به کسی نیست کسسی راکه خلیل خویش میگرداند فریب نمی خورد ودر مکافات ومجازات کافهٔ اعمال نیكو بسد مردم تردد نمی نماید .

تفسيو: خداوند (ج) درآغاز این سوره در موضوع تادیهٔ حق یتیم تاکید فرموده بودکه اگر ولی یتیم از اقارب او مثلا پسر کاکای اوباشدوبداند کهحق اورا کامل ادا کرده نمی تواند باوی نکاح نکند وبگذارد بادیکری نکاح کندوخود ازوی حمایت نماید دراثر این حکم مسلمانان نکاح چنین نکاح کندوخود ازوی حمایت نماید دراثر این حکم مسلمانان نکاح چنین مواقع برای دختر مغید است که درنکاح ولی خود درآید زیرا چنانک ولی قریب رعایت اورا می نماید دیگری نمیکند مسلمانان دراین باره از حضرت پیغمبر (ص) اجازه خواستند این آیت فرود آمد واجازه داده شد وبیان گردید که ممانعت گذشته در صورت خاص بود یعنی درصور تیکه حق یتیم را کامل ادانکنید – ودربارهٔ تادیهٔ حق یتیم تاکید شده بود واکنون که به غرض سلوك واحسان ، ارادهٔ نکاح آن هارادارید به شما اجازت است .

(فایلم): عرب عادتأبعضی زنان ، پسران ویتیمان را از حقوق محروم میکردند ومیراث نمیدادند ومی گفتند میراث حق کسی است که بادشمن بجنگد دختران یتیم را اولیای شاندرنگاحمی آوردند اما درنفقه ومهر شان نقصان ودر مال شان تصرف بیجا می نمودند چنانکه در آغاز این سوره دراین باره احکام موکد داده شد دراینجا ارشادی کهاز ابتداء در چند رکوع شده میرود خلاصه میشود: متابعت الحکام الهی (ج) واجب است در مقابل حکم الهی (ج) حکم \_ رای \_آرزو وقیاس دیگرانشائسته میچگونه اعتبار نمی باشد حکم دیگران رابه مقابل حکم خدا شندیدن وحکم خدارا گذاشته به حکم دیگری رفتار نمودن کفر صریح وضلا ات

٥

است این حکم بانواع تاکیدات بلیغه اظهار شده بود اکنون به حواله آیات سابقه بعضی مسایل که به نکاح زنان و دختران یتیم متعلق است توضیح میشود تاپس از تاکیدات مذکور درتادیهٔ حقوق زنان کسی را ترددی دست ندهد ـ روایت است چون حضرت پیغمبر (ص) حکم میراث را واضح فرمود بعضی رؤسای عرب به خدمت پیغمبر (ص)آمده به تعجب کفتند شنیده ایم شما دختر و خواهر را از میراث حق میدهید حال آنکه میراث حق کسانیست که بادشمن جنگ کنند وغنیمت بدست آرند پیغمبر (ص) کفت بدون شبهه حکم خدا (ج) همیناست که به آنها میراث وجهه لله «حضرات اصحاب می باشند که در معاملات نکاح مهر ، نفقه کوچك ترین فرو گذاشتی در حقوق زیر دستان خویش نمی نمودند و در کومی اللهی ( ج ) بمنافع و اغراض شخصی ، به رواج و مرسومات قومی اعتنائی نداشتند ؛ از آنچه در آن احتمال مخالفت حکم اللهی (ج) به نظر میرسید پرهیز میکردند و بعد از اجازت صریح تعمیل میداشتند و الله اعلم .

وَ مَا تَفُعَلُوْ ا مِنْ خَيْرٍ فَاِنَّ اللَّهَ و آنچه ميكنيد اذ نيكون (پس) مرآئينه خدا

كان به عليها س

تفسیر: خداوند (ج) بخوردترین حسنات شما داناست احسانیکهدربارهٔ زنان ویتیمان میکنید ثواب آنرا ضرور مییابید.

و این امرا هٔ خافت مِن بغلها نُشُورًا و ایر مرسد از جنی شومرش و ایر افرا کار افرا کار کردانیدن بس نیست منامی برمر دو ایر

يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُّلُحُ خَيْرٌ ا

اصلاح می کنند میانخود (به صلحی) و صلح بهتر است

تفسیر: هرگاه زنی بددلی واعراض شوهر خویش را ببیندو برای حصول رضای اواز مهر و نفقه وغیره چیزی بگذارد و شوهر را راضی سازد دراین مصالحت بهیچ کدام گناهی عایدنمی شود مصالحتوموافقت دربین زوجین بسیار مستحسن است البته زنرا بدون سببآزردن ودر مال او تصرف کردن گناهست.

#### وَ أُحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشَّحَ م

حاضر است نفس هـا برر

تفسیر: حرص وبخل به منفعت مال دردل هـریك جا گـرفته نظر بـه مصلحت اگر زنبه شوهر منفعتی رساند شوهر راضی خواهد شد.

وَ إِنْ تُحُسِنُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللَّهَا وَ لَنَّا فُوا فَإِنَّ اللَّهَا وَ اللَّهَا اللَّهَا اللهَا وَ اللهُ اللَّا اللهُ الل

كَانَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرًا ﴿

تفسیو : اگر بازنها رفتار نیك كنید واز بدخوئی وجنگ بپرهیزید خدا از تمام امور شما باخبراست ثواب حسنات شمارا ضرور عنایت میكند ظاهر است كهدرینصورت نهاعراض وكدورت پدید می آید ونه بسرای تحصیل خوشنودی به گذشتن از حق حاجت میافتد .

وَكَنُ تَسْتَطِيْعُوْا اَنْ تَعْدِ لُوْا بَيْنَ وَ هُرَّوْ نَسْتَطِيْعُوْا اَنْ تَعْدِ لُوْا بَيْنَ وَ هُرَّوْ نَسْتَهُ فَلَا تَبِيْدُوا النِّسَاءَ وَ لُوْ حَرَ صُتُمْ فَلَا تَبِيْدُوا نَانَ وَ الرَّحِدرَ نَانَ وَ الرَّحِدرَ نَانَ وَ الرَّحِددرَنَ وَمُعَيْد (س) ميل مكنيد

#### كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوْ هَا كَالْمُعَلَّقَةِ \*

ه تمام میل پس می *گذ*ارید آنزن را مانند معل

تفسیو: اگر بیش ازیك زن در نكاح شماباشد وشما نمی توانید در محبت قلبی ودر هر كار میان آنها برابری كنید چنین نیز نكنید كهبیك جانب كاملا متوجه باشید ودیگرش را درمیدان معلق بگذارید یعنی نهخود آنرا آسوده نگهمیدارید و نه بالكل جدا می شوید كه دیگری باوی نكاح كند

وَ إِنْ نُصُلِحُوا وَ تَتَقُول فَا نَ اللّٰهَ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَ الْمَر اللّٰهُ اللهُ عَلَيْد ويرهيز مارى من الله (سهر آئينه) خدا كَانَ عُفُورًا رَّحِيْمًا اللهُ هست آمرز مار مهربان

تفسيو: اگر اصلاح ومصالحت كنيد واز تعدى واتلاف حقحتى المقدور كناره گيريد البته خداوند (ج) آمرزگار ومهربان است .

و این یکفر قایغن الله ککلا مِن و ایم هردو جداشوندبرنیاد مرداند خدا هریك دا آن سَعَتِه طو كان الله و اسعًا حكيمًا ها مشاش خود و مست خدا صاحه تشایش باتدبیر

تفسیو: اگر زن وشوهر درجدائی خیر خودرا بدانند ونوبت به طلاق رسد حرجی درآن نیست خدارج) کارساز وبرارندهٔ حاجات استدراین آیه اشارت است باین طرف کهشوهر باید زنخودرا آسدوده نگهدارد وطرف ایدا قرار ندهد واگر شوهر باین امر قدرت نداشته باشدطلاق دادن مناسب است واقد اعلم .

و لقن و صينا الذين أو يو الكتب را و به تعقيق حم فرموديم اهل من قبلكم و ليا كم أن اتقوا بيش اذ شما و شمارا مه بترسيد اذ سمارا من الله من و إن تكفر و افران كفر و افران من المناه و من المناه و من المناه و من الكر في الكر في

تفسیو : درفوق ذکر ترغیب و ترهیب گذارش می یابد یعنی اطاعت کردن به حکم پروردگار واجتنباب از مخالفت آن بسرهمه ضرورسست که با موجودیت آن به سخن دیگری گوش نهادن هر گز جایز نمی باشد .

در ضمن احکامی چند متعلق بزنان ویتیمان که مردم به آنگرفتار بودند توضیح شده اینك باز بیان همانترغیب وترهیب است خلاصهٔ این دوآیت این است به شماوییشینان شما بهمه این حکم ابلاغ شده که از خدا (ج) بترسید و نافرمانی نکنید باوجود این اگر کسی حکم الهی (ج) را نپذیرد خدا مالکهمه چیزهاست وحضرت او نیازی به کس ندارد یعنی هر که تصرد می ورزد به خود زیائ میرساند اگر شما فرمان میبرید خدای که مالك تمام اشیاست همه کارهای شمارا می سازد خداوند (ج) سه مرتبه فرموده که مرخدا راست هرچه در آسمانها ودر زمین است مقصود از اول کشایش ووسعت است یعنی در بارگاه او هیچ کمی وزیان نیست مقصود از دوم بیان بی نیازی وصمدیت اوست یعنی اگر شما از حضرت او انکار ورزیدید هیچ اعتنائی به آن ندارد مرتبه سوم اظهار رحمت و چاره سازی ویست بشرطیکه پرهمین گار مشهد.

اِن یُشَا یُن هِبُکُمْ اَ یُنها النّاسُ مردم ای بغواهدخدا میبرد شمادا ای مردم و یائی یائی علی و یائی با نخر ینن و کان اللّه علی و میآدد دیمران دا و مست خدا بر فاللّک قل یُر این تدوانیا

تفسیر: خدا(ج) قادر است که بیكباره کی شمارا نابود گرداند و از صفحهٔ گیتی محو سازد ومردم دیگری بوجود آرد که مطیع و فرمانبر او باشند ازینجا نیز بی نیازی وصمدیت حضرت او بهخوبی آشکارمیشود ونیز به کسانیکه فرمان اورا نمی برند پوره تخویف و تهدیدشده است.

مَنُ كَانَ يُرِيدُ ثُوابِ اللَّائِيَا مَنُ كَانَ يُرِيدُ ثُواب اللَّائِيَا مَدِ مَا اللَّائِيَا وَالْا خِرَةِ ا فَعِنْدَا لِلَّهِ تُوابُ اللَّائِيَا وَ الْا خِرَةِ اللَّائِيَا وَ الْا خِرَةِ اللَّائِيَا وَ الْا خِرَةِ اللَّ

تفسیو : اگر باحکام الهی (ج) متابعت ورزید هم دنیا به شماداده میشود وهم آخرت ـ تنها دنیارا خواستن واز خدا (ج) نافرمان بودن وخود را از نواب آخرت بی نصیب کردن منتهای بی دانشیست .

هُ وَ كَانَ اللّٰهُ سَمِيعًا ، بَصِيرًا اللهُ وَ مَانَ اللهُ سَمِيعًا ، بَصِيرًا اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ الله

تفسیر : خدا(ج) تمام اعمال شمارا می بیند وهمه سخنان شمارامیشنود هر که طالب چیزی باشد برایش میرسد .

تفسیو: باید ادای گراهی براستی وموافق حکم الهسی (ج) باشد اگسر درآن به شما یا اقارب وعزیزان شما زیانی برسد باید حقرا آشکارا وبراستی اظهار کنید وبرای منافع دنیازیان آخرت را برخویش عاید مگردانید.

إِنْ يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيْرً ا فَاللَّهُ الْمُورَ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

#### آن تُعدِ لُوُ الْ

تفسیر: درادای شهادت حق تابع هوای نفس مشوید که ازتوانیگر رعایت کنید یا بر بینوایان رحم نموده راستی را بگذارید شها حق را اظههار کنید خدا (ج) نسبت بهشما خیر آنهارا بهتر میداند وبه مصالح شان عالم تراست ودر بارگاه وی چیزی کم نمی باشد .

تفسیر: پیچاندن زبان این است که هنگام گفتن سخن راست زبان را چنان می پیچانند و کج میکنند که شنونده به شبهه افتد یعنی واضح راست نمی گویند اعراض آنست که پوره سخن نمی زنند بلکه سخنانی راکه به کار می آید نگهمیدارند درهردو صورت اگر چه گوینده دروغ نگفته باشد اما بنابر عدم اظهار حق گنهگار میشود باید شهادت راست و آشکارا و کامل ادا شود.

بَا يَتُهَا الّذِينَ الْمَنُوّا الْمِنُوْ الْإِللّٰهِ وَرَسُو لِللّٰهِ وَالْكِلْمِ اللّٰهِ عَلَى الْكِرْ فَى نَزّل وَرَسُو لِلْهِ وَالْكِلْمِ الّذِي نَزّل وَ يَعْمِيرُ وَ وَرَسَادُهُ وَ الْكِلْمِ الّذِي كَنْ اللّٰهِ كَالْمُ كَلّٰ عَلَى رَسُو لِلْهِ وَالْكِلْمِ وَالْكِلْمِ الّذِي كَلّٰ الّذِي كَلّٰ عَلَى رَسُو لِلْهِ وَالْكِلْمِ اللّٰهِ كَالِمَ عَلَى رَسُو لِلْهِ وَالْكِلْمِ اللّٰهِ كَالِمُ كَلّٰ اللّٰهِ كَالِمُ اللّٰهِ كَالِمُ اللّٰهِ كَالِم وَالْمُورِ وَبِهُ عَتَابِي اللّٰهِ كَالِمُ كَلّٰ اللّٰهِ كَالِم اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ

آنزل مِنُ قَبُلُ وَ مَنُ يَكُفُرُ بِاللّٰهِ پيش فرستاده و هركه يقين نعند بغدا و ملكئِكتِه وَكُتُبه وَرُ سُلِه وَ الْيُو مِ و فرشتعانش و عنابهایش و پیغمبرانش و بروز اللا خِر فَقَلْ ضَلَّ ضَلَلًا 'بَعِیْدًا ای قیامت (پس)به تحقیق عمراه شده به عمراهی دود

تفسیو: هر که اسلام را میپذیرد بوی لازم است که تمام آخکام الهی (ج) را از تأدل یقین کند کسیکه از ارشادات حضرت او یکی راهم نپذیرد مسلمان نیست تنها مظاهره و گفتار اعتبار ندارد.

إِلَى اللَّذِينَ الْمُنُو اللَّهِ كَفُرُوا لَيْمَ الْمُنُو اللَّهِ الْمُنُو اللَّهِ الْمُنُو اللَّهِ الْمُنُو ا

ثم كَفُرُو اثُم ازْ كَاكُو اكْفُر الله يَكُنِ باذِ مَافِر شدند باذ الموزودند معرد را مرمز الله لِيغُفِر لَهُمُ وَلَا لِينَهِدِيهُمْ سَيلًا ﴿ خدا نمى آمرذد ايشان را و مرمز ننمايد ايشان را دامَ

تفسیر: در ظاهر مسلمان ودر دل مذبذب ماندند وعاقبت بدون یقین کردن مردند اینها راه رستگاری رانمی یابند و کافرند – از مسلمانی ظاهری چیزی ساخته نمی شود مراد ازین ها منافقین است بعضی گویند که این آیت دربارهٔ یهود میباشد که نخست ایمان آوردند و پسازآن بنابر پرستش گوساله کافر شدند باز توبه کردند ومومن شدند بازاز حضرت مسیح (ع) انکار کرده کافر گردیدند پس ازآن از رسمالت حضرت رسول الله (ص) منکرشدند ودر کفر خویش افزودند .

بُشِّرِ الْمُنْفِقِيْنَ بِآنَ لَهُمْ عَذَابًا آلِيْهَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

والذين يَتَخِذُونَ الْكَفِرِينَ مِعْدِنَدُ وَنَ الْكَفِرِينَ

آوُلِياً، مِنْ رُونِ الْهُؤُ مِنِيْنَ اللهُ وَمِنِيْنَ اللهُ وَمِنِيْنَ اللهُ وَمِنِيْنَ اللهُ وَمِنِيْنَ الله

آينُتغُونَ عَنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَاكَ مَا الْعِزَّةَ فَاكَ مَا الْعِزَّةِ فَاكَ وَالْكَ الْعِزَّةِ فَالْكَ الْعَرْبَةِ الْعَالَةِ الْعَلَاقِ الْعَلَى الْعَلَاقِ الْعَلَ

لْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيْعًا ﴿

تـمام عزت هـا نـزد خـداسـت

تفسیر: منافقان که مسلمانان را گذاشته کافران را بدوستی میگزینند برای آنها عذاب شدید است واین پندار آنها که صحبت کفار را ممایهٔ عزت دنیا می شمارند به کلی غلط است عزت ازجانب خداوند است حرک وی را فرمان برد عزیز گردد خلاصه این ها دراینجهان و آن جهانذلیل وخوار می باشند .

وَ قُلْ نَزَّ لَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ آنَ وبه تعقيق فرو فرستاد برشما حكم دا در كتاب كه

إن اسبعثم ايت الله يكفر بها مرعه بسنويد آيت ملى خدادا محانكارميشود بأن

ويُستَهْزُ أُرِبِهَا فَلَا يَقْعُدُ وَ الْمُعُهُمُ كُتِّنِي

يَخُو ضُو افِي حَدِيثٍ عَيْرٍ مَ نَفَ الْكُمُ مَمْ الْمُحُو ضُو افِي حَدِيثٍ عَيْرٍ مَ نَفَ الْمُحَالِثُكُمُ مَ مَنْ اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

وَ الْكُلْفِرِ يُنَ فِي جَهَنَّمُ جَهِيْعًا اللهِ

تفسیر: ای مسلمانان! خداوند (ج) پیشتر درقرآن مجید به شما حکم داده است در مجا لسیکه احکام وی را انکار واستهزاء می نمایند هرگز نشینید ورنه شمانیز مانند آنها شمرده میشوید اما هنگامیکهبهسخنان دیگر مشغول باشند اگر باآنها بنشینید ممانعتی نیست درانجمن های منافقان بر آیا تواحکام الهی (ج) انکار واستهزاء می شد بنا برآن این آیت فرود آمد و اینکه می فرماید که حکم بشما رسیده اشارت به آیست «واذا رایت الذین یخوضون فی آیتنافاعرض عنهم الآیة همی باشد که پیشتر فرود آمده بود .

(قایده) : ازین معلوم شد در محلیکه عیب وطعن دردین گفته می شدود اگر کسی می نشیند و آن سخنان را می شنود اگرچه خود چیزی نگوید «تنها به نشستن وشنیدن» منافق شمرده میشود .

نکئی معکم سے وان کان لِلْکفرِین نبودیم باشما و انم باشد کافران را نصیب فالو آلم نستخون علیکم نصیب تویند آیا مافرانمیرنده(مستولی) نبودیم برشما و نهنعگم من الهو مینین ط

تفسیو: منافقین آنانند که دایم در کمین شما می باشند وانتظار میبرند اگر شمارا فیروزی نصیب گردد میگویند آیا ماباشما نبودیم مارا نیز در غنیمت انباز گردانید اگر کافران رادرجمنگ نصیبی رسد بعنی غالب شوند به کافران رمیگویند آیا مانبودیم کهدور شما راگرفته و به حرا ست شما پرداختیم وشمارا از آسیب مسلمانان نجات دادیم پس درمال تاراج مارا نیز سیم دهید .

(فایده): ازین معلوم کردید که بردین حق بودن وبا گمراهان ساختن نیز

فَاللّٰهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يُوْمَ الْقِيْهَا وَ الْفِيهَا وَ الْقِيْهَا وَ الْفِيهَا وَ الْفَيْهَا وَ الْفَ پشر خدا فيصله ميعند ميان شما دوز قيات وَلَنْ يَنْجُعُلُ اللّٰهُ لِلْكَافِرِ يُنَ عَلَى و هر من نعرداند خدا عافراندا بر الْهُوُ مِنْيُنَ سَبِيلًا آنَا

مومنان داهی برایغلبه

نوعی ازنفاق است .

تفسیو: خدا (ج) درمیان شما وآنها حکم فیصل میدهد شما رابهبهشت جاودان می برد آنهارا در دوزخ می افسکند دردنیا هرچه بتوانند انجام میدهند اما چنانکه آرزوی قلبی آنهاست مسلمانان را مستأصل ساخته نمی توانند .

اِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ يُخْدِ عُوْنَ اللَّهُ مرآئينه منافقان فريب مي منند باخدا وَ هُوَ خَادِ عُهُمُ

و (سزای)فریب میدهد خدابایشان

تفسیو: در دل کافرند ودرظاهر مسلمان تااز مضوت وایدای جانبین محفوظ بمانند واز هردوطرف مستفید گردند خدا (ج) سیزای این دغا وفریب شان راداد که شرارت وخبائت های نهانی شان را به پیغمبر خویش ظاهرکرد وآنها راچنان ولیل گردانید، کهقابلیت اعتبارازایشان به کلی سلب گردید وهمه فریب همای عمان بر مسلمانان منکشف شد وسزای را که در آخرت به آنها داده میشود نیز ظاهر فرمود چنانچه در آیات آینده ذکر میشود خلاصه از فریب آنها چیزی ساخته نشد خدا خود شانرا در فریبی افگند کهدنیا وآخرت شانبه غارت رفت.

وَ إِذَ ا قَا مُوْ آ اِلَى الصَّلُوةِ قَامُوْ ا و جون برخیزند بسوی نماذ برخیزند کُسا لَی لا یُرُ آ ءُ وُنَ النَّا سَ وَ مران جانان می نمایند بمردمان و لا یک کُرون اللَّی اللَّ قَلِیلًا ﴿
لا یک کُرون اللَّی اللَّ قَلِیلًا ﴿
لا یک کُرون اللَّی اللَّ قَلِیلًا ﴿
لا یک نک میند خدادا مع اندی

تفسیر: نماژ که امری بس ضروری و عبادت خالص است و در ادای آن کوچکترین زیان مالی و جانی متصور نیست منافقان در آن نیبز تنبلی می کنند و آن را به غرض ریا و فریفتن مردم به کره می خوانند تابر کیفر شان کسی آگاه نشود و مسلمان شمرده شوند پس ازینگونه اشخا ص چه توقعی توان کرد و آنها را چگونه مسلمان توان کفت .

من بُذَبِيْنَ بَيْنَ ذَالِكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

هُوُ لَاءِطُو مُرِثِي رَّا

لَهُ سَبِيلًا

هیچ راهی

تفسير : منافقان بالكل در تردد وحيرت گسرفتارند نه باسلام اطمينان دارند ونه به کفر \_ درسخت پریشانی مبتلا می باشند گاهی بیک جانب می گرایند و گاهی بدیگر جانب \_ کسی راکه خدا بخواهد \_ گمراه کند حسان نجات يابد .

يَايُّهُاالَّذِينَ الْمَنُّوُا لَا يُتَّخِذُو

آء مِنْ ذُونِ

اَ تُرِيْدُونَ اَنْ تَجْعَلُوا لِلْهِ عَلَيْكُمُ

بِمِنَ النَّارِ ۚ وَ لَنْ تَجِدُ دوزخ و هرگز نمی یابی بایشان مدد گاری زيرين آتشند

تفسیر : مسلمانان را ترك نمودن وبا كافران دوست شدن حنانكه منافقان مى كنند دليل نفاق است پس اى مسلمانان! شما هركز چنين مكنيد ورنَّه الزام صَريح وحجت كامَلَ النهي (ج) بر منافقت شماًاستوارً

میشود کهبرای منافق فروترین طبقات دوزخ مقررشده هیچ مددگاری ندارند کهبتوانند آنهارا ازآن طبقه برون آرد ودر عذاب شان تخفیفی وارد کند مسلمانان از چنین کاری باید کناره کیرند

اللّ الّذِينَ تَابُوْا وَ اَصَلَحُوْا وَ اعْتَصَهُوْا مَعْ اللّهِ اللّهِ يَنَ تَابُوْا وَ اَصَلَحُوْا وَ اعْتَصَهُوْا مِعْ مَرِدَنِد وَاستواد مُرفَتِند وَاللّهِ وَاخْلَصُو الْحِينَ اللّهِ اللّهِ وَالْحَلَمُ اللّهِ وَالْحَلَمُ اللّهِ وَاللّهِ وَالْحَلَمُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَا

تفسیر: منافق هم اگر از نفاق توبه کند واعمال خود را اصلاح نما ید ودین پسندیدهٔ خدا را استوار گیرد وبه خدا (ج) توکل کند ودین خودرا از ریا وسائر مفاسد پاك نکهدارد مسلمان خالص است دردین و دنیا با مومنان خواهد بود و ثواب بزرگی را که مومنان می یابند او نیز می یابد به شرطیکه از نفاق براستی توبه کند.

مَا يُفْعَلُ اللّٰهُ بِعَلَ الْبِكُمْ إِنْ شَكْرُ نَمْ جه محند خدا عداب عردنشمادا اعرزشعر عنید، حقرراتسلیم عنید

تفسیع : خدا (ج) اعمال حسنه را قدر میکند وهمه سخنان بندگان را بهخوبی میداند کسی که احکام ویرا بامتنان وسپاس گذاری تسلیم میکند وبرحضرت وی یقین میداشته باشد خدای عادل رحیم نمیخواهد چنین شخص را مورد عذاب قرار دهد عنذاب وی مخصوص سر کشان ومتمردان است .

وست نميدارد خدا تشكاد كردن

تفسیو: اگر از کسی درامور دین یادنیا عیبی معلوم شود مشهورنباید کرد خدا (ج) همه سخنان رامیشنود وبر تمام کار ها آگاه است وهرکه را بروفق آن جزا میدهد این را غیبت میگویند تنها مظلومان مجاز اند که ظلم ستمکاران را بمردم آشکارا بیان کنند همچنین در بعضی مواقع دیکر غیبت رواست شاید دراین جاازین جهت ایس حکم فسر موده شده تا مسلمان ، منافق را مشهور نسازد وعلی الاعلان وی را بد نام نکند زیرا ممکن است بیشتر کینه پیدا کند وبیباك شود بلکه منا فق را بهطور مبهم نصیحت کنند منافق خود خواهد دانست یادر خفیه نصیحت کنند شهرت چنانچه حضرت پیغمبر (ص) نیزچنین میکرد ونام کسی را بهبدی شهرت نمیداد .

ان ببل و اخبر ا و بخفوه ا و بعفواعن الرسل و الخبر ا و بخفوه ا و بعفواعن الرسل و الخبر ا الرسل و المال على الله و الله و

تفسیو: دراین آیت منظور ترغیب مظلوم به عفو نمودن است چونخدای قدیر متعال باوجود توانائی وقدرت خطای گنهگاران را می بخشد بنده ناتوان باید به طریق اولی از سر تقصیر دیگران در گذرد خلاصه انتقام کشیدن از ستمگاران ، مظلومان را جائز است اما بهتر آنست که صبر کنند وببخشایند ـ دراین آیت اشارت است باینکه اگر می خواهید

منافقان اصلاح شوند برایذا وشرارت آنها صبر کنید درپرده وبملایمت آنها را بدانانید طعن ولعن ظاهری را بگذارید وآنهارا آشکارا مخالف خود نگردانید .

إِنَّ الَّذِينَ يُكُفُّرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَ يُرِيْدُ وَنَ أَنْ يُّفَرِّ قُوْا بِيُنَ اللّٰهِ که تفریق کنند میان وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَؤْمِنُ بِبَعْضِ بِبَعْضِ اللهِ يُرِيدُ وُنَ أَنْ بعضی را نَّنَ ذَا لِكَ سَسُلًا ﴿ میان كُلِفِرُ وُنَ كُفِر يْنَ عَذَابًا مُهِينًا ۞ عبذاب خواركسننده آماده کرده ایم برای کافران

لايحبالله النسآء

تفسیر: اینجا ذکر یهود است چون نفاق زیاد دریهود موجود بود ودر عصر فرخندهٔ رسالت پناهی ؛ منافقان عموماً یهود بودند یا با یهود روابط ودوستی داشتند وبر طبق مشورهٔ آن ها رفتار میکردند ازینجهت درقرآن کریم یهود ومنافق اکثر یکجا ذکر شده اندخلاصه آیت ایناست که این ها ازخدا وپیغمبران وی منکرند و میخواهند میان خدا (ج) و انبیاء تقریق کنند یعنی به خدا ایمان آرند وبر پیغمبران وی ایمان نیارند وبعضی از پیغمبران را بپذیرند وبعضی رانپذیرند ومطلب شان این است کهدرمیان اسلام و کفر مذهب جدیدی برای خود ایجاد کنند این چنین مردم اصلا وحقیقتاً کافرند وبرای آن ها عذاب خواری وذلت آماده است.

(فایده): ایمان آوردن به خدا(ج) آنگاه اعتبار دارد که به پیغمبر عصر خود تصدیق کنند وحکم وی را بپذیرند بدون تصدیق به پیغمبر ایسمان بخدا (ج) درست نمیشود واعتباری ندارد بلکه یك پیغمبر را تكذیب نمودن برابراست بهآن که خدا وهمه پیغمبران را تكذیب کنند یهود چون حضرت پیغمبر (ص) را تكذیب کردند گویا بخدا وهمه پیغمبران تكذیب نمودند و ، كافر حقیقی محسوب شدند .

تفسیر: کسانی که هیچیك از انبیادرا جدا نکردند بلکه به خدا و هه پیغمبران وی ایمان آوردند خدا (ج) برحمت خویش ثواب عظیم بایشان کرامت میکند مراد ازینها مسلمانانند که به رسول الله صلی الله علیه وسلم وهمه پیغمبران ایمان آورده اند .

لايحباتة النسآء آنُ ثُنَرٌ لُ يُسْعُلُكُ أَهُلُ الْكِتُبُ که فرود آری ( یکبار ) . کتا*ب* عِمْ كِنْبًا مِّنَ السَّمَاءِ فَقَدُ سَالُهُ ا آسمان به تحقیق پرسیدند لَى آكْبُرُ مِنْ ذَالِكَ فَقَا لُوْآ اذموسی (اسلاف شان) بزرمتر اذین از مین ارتختر از مین از می آشکارا (پس) گرفت ایشان را مِمْ ثُمَّ اتَّخَذُ و ا الْعِجُلَ مَا جَآءَ نَهُمُ الْبَيَّاثُ آنکه آ**مد** 

فَعَفُو نَا عَنُ ذَ لِكَ الْكَ الْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّل

تفسیر: از رؤسای یهود چندی بعضور پیغمبر (ص) آمده گفتند اگر براستی تو پیغمبر خدائی کتابی نوشته به یکبارگی از آسسمان فرودآر چنانکه موسی علیه السلام توریت را آورده بود بنابران این آیت نازل شده ودر تمام این رکوع الزامات را بهجواب آن ذکسرکرد باز جراب تحقیقی داد مطلب آیت اینست که ای محسد این سرکشی و بیباکی

یهود که عنادا از تو چنین کتابی میخواهند جای تعجب نیستاسلافشان ازین سخت تر امری از پیغمبرخود یعنی موسی (ع) خواست بودند که خدا (ج) رابما آشکار بنمای والا بر تو یقین نمی کنیم . در اثر این گستاخی صاعقه افتاد وهمه راهلاك گردانید و باز حق تعالی بدعای حضرت موسی آنهارا زنده ساخت اما باوجودیکه چنین علامات عظیم الشان رامشاهده کردند گوساله پرستی را اختیار کردند بازهم خداوند (ج) ازین خطای شان در گذشت این واقعه درسورهٔ بقره قدری مفصل بیان شده .

#### وَ النَّيْنَا مُوسِى سُلَطْنًا مُّبِينًا ﴿

تفسيو: مراد از غلبهٔ صريح آنست كه موسى عليه السلام گوسالهٔ مذكور را كشت ودر آتش افكنه وخاكسترش را بدريا انداخت ودرهوا پراگنده ساخت وهفتاد هزار گوساله پرست بقتل رسيد .

#### وَرَفَعُنَا فَوْ قَهُمُ الطُّورَ بِمِينًا قِهِمُ

برداشتیم بالای شان طور را به واسطه گرفتن عهد شان تفسیر : یعنی چون یهود گفتند که احکام توریت نهایت سخت است وما آنرا قبول کرده نمیتوانیم کوه طور را از زمین برداشته بر ایشان معلق نمودیم و گفتیم این احکام را قبول کنید واستوار گیرید ورنه کوه برشما فرود آورده میشود .

### وَ قُلْنَا لَهُمُ ا كَ خُلُوا الْبَابِ سُجَّدًا وَ قُلْنَا لَهُمُ ا كَ خُلُوا الْبَابِ سُجَّدًا وَ قُلْنَا لَهُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ

تفسیر: به یهود حکم داده شده بودک سجده کنان سر فرود آورده درشهر درآئید آنها بجای سجده وفروتنی لغزان لغزان به سرین خویش رفتند همین که به شهر رسیدند بمرض طاعون گرفتار شده دردوساعت تقریباً هفتاد هزار ازایشان عرضهٔ هلاك گردیدند.

وَ ا حَدْ نَا مِنْهُمْ مِیْنَا قًا عَلِيْظًا ﴿ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: به یه ود حکم شده بود که روزشنبه ماهی شکار نکنندو نسبت به سایر آیام روز شنبه در دریاماهی بیشتر به نظر می آمد یه ود حیله کردند ودر نزدیك دریا حوضها ساختند چون روز های شنبه ماهیان از دریا بحوضها داخل میشد حوضهارا می بستند فردای آن روز به شکار آن میپرداختند دراثر این فریب وعهد شکنی خدایتعالی آنها را مسخ کردو بوزینه ساخت که از میان جانوران حیله گر وخسیس می باشد .

فيمانقضهم مِّيْتَاقَهُمْ وَكُفُر هِمْ بِالْبِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهَا وَ قُلُو بُنَا عَلَيْهُا وَ اللّٰهُ عَلَيْهَا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ اللّٰهُ ال

بِكُفُر هِمْ فَلَا يُؤْ مِنُونَ إِلَّا قَلِيْلًا ﴿ مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْلًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّلَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر: یهود میثاق خودرا شکستند خداوند (ج) بنا بر شکستن عهد ومنکر شدن شان از آیات الهی و بناحق قتل نمودن پیغمبران وبنابراین قول شان که دلهای ما درغلاف است عذاب شدید برایشان مسلط کرد هنگامیکه حضرت پیغمبر (ص) یهود را هدایت فرمود گفتند دل های ما در پردهاست سخنان تو در آنجا نفوذ کرده نمی تواند .
خدا (ح) مرفر ماید حنین نسبت بلکه بنایر کفر آنیا خدا در دلیای شان

خدا (ج) می فرماید چنین نیست بلکه بنابر کفر آنها خدا در دلهای شان مهر نهاده واین است که ازدولت ایمان بسی نصیبند مگر عدهٔ قلیلی که مستثنی می باشند مانند عبدالله ابن سلام وهمراهان او رضی الله عنهم.

و به سبب عفر شان ومختاد شان بر مريم بهتاناً

ا کیکو کاک اللہ عز یُزًا حکیمًا ا

تفسیر: خدای متعال به تکذیب قول یهود میفرماید که یهود نه عیسی را کشته اند و نه مصلوب نموده اند اقوال مختلف یهود دراین باره از تخمین وظنون شانست وخدا (ج) آنهارا در شبهه افگنده حقیقتاینست که مسیح را خدا به آسمان بر داشت ، خدا (ج) بهر چیز توا ناست وهر کار او مبنی برحکمت میباشد واقعه چنین بودکه یهود چون بهقتل مسیح عزم نمودند قبلا مردی از میان آنها در خانهٔ وی داخل شده بود خدا (ج) مسیح رابه آسمانبرداشت وآن شخصرا بصورت مسیح مشابه گردانید دیگران که در خانه درآمدند اورا مسیح پنداشته کشتند بعدا چون خوبنگریستند به خیال افتادند که چهرهٔ وی شبیه مسیح بعدا چون خوبنگریستند به خیال افتادند که چهرهٔ وی شبیه مسیح اگر مقتول از همراهان ماست مسیح چه شد واگر مسیح است همراهما کجا رفت اکنون هرکس به تخمین خویش چیزی میگوید و هیچکس به کجا رفت اکنون هرکس به تخمین خویش چیزی میگوید و هیچکس به اصل مسئله علم ندارد حق آن است که حضرت عیسی (ع) هر گزمقتول نشده بلکه خدا اورا به آسمان برداشته ویهود را به شبههافگنده است.

# و إن مِن آهُلِ الْكِتْبِ إِلَّا لَيْوُ مِنَى وَنِيتَ مِيهِ مِنْ الْهُلِ الْكِوْرِمِنَى وَنِيتَ مِيهِ مِنْ اللهِ مِنْ مِهِ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ الله

عَلَيْهِمْ نَسُولِيكًا الآ

تفسیں: حضرت عیسی (ع) در آسمان موجود وحیات است وقتیکه دجال پیدا شوداز آسمان دراین جهان تشریف بیارد واورا به قتل رساندوبر یهود ونصارا ثابت گردد که حضرت عیسی (ع) زنده است وبوی ایمان آرند ودر قیامت حضرت عیسی (ع) اعمال واحوال شان را اظهار کند که یهودبه تکذیب ومخالفت من پرداخت ونصاری مرا پسرخدا گفت.

عَلَيْهِمْ طَيِّبْتِ أُحِلْتُ لَهُمْ وَ بِصَلِّ هِمُ برايشان وبهسببمنع عردن شان برايشان وبهسببمنع عردن شان

عَنُ سَدِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا إِنَّ وَ أَخُذِ هِمُ اللَّهِ كَثِيرًا إِنَّ وَ أَخُذِ هِمُ

الرِّ بواوقَلْ نُهُواعَنُهُ وَآكُلِهِمْ آمُواكَ سودرا وبه تعقیق نهی شده بودند از آن و به سبب خوردن شان مال های

النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ اَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِ يُنَ مردم دا بناحق و مهاعرده ایم به عافران

مِنْهُمْ عَنَابًا اَلِيْمًاسَ اذ ایشان عداب دردناك

تفسیر: اینجا خدای تعالی شرارتهای شدید گذشته وآیندهٔ یهودرا که ازآن سر کشی و جسارت شان بر گناه معلوم میشود بیان کرده میفرماید ما از همین سبب احکام شرعی را بر آنها سخت گذاشتیم تا سرکشی وطغیانشان بشکند پس این شبه باقی نماند که تحریم طیبات در تورات حکم شده بود ومخالفت یهود با حضرت عیسی (ع) و بهتان شان بر حضرت مریم بسیار بعد از نزول توریت می باشد وچطور سزا بر جرم مقدم شده مآل این رکوع آناست که اهل کتاب از عصرحضرت موسی (ع) مسلسل وپیوسته شرارتها ، نافرمانیها وعهد شکنیهای شدید نموده اند وبایذای حضرات انبیاء علیهمالسلام کوشیده اند پس واحدتا نازل شود و قرآن کریم را که بهترین کتابهاست کافی ندا نند ازین نالایقان متعصب بدسرشت جای تعجب نیست توازین حرکات ناشائسته تعجب وحیرت مکنماتمام حرکات واوضاع خوردوکلان وگذشته ناشائه مان را میدانیم بنابرآن دردنیا شریعت سخت ودر آخرت عذاب شدید برای شان مقرر کرده ایم .

لْكِنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمُ ثابت قدمان وَالْهُؤُ مِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا ٱنْزِلَ ایمان می آرند به آنچه فرود آورده شده وَ مَا انْزل مِنْ قَبْلِكَ فرودآوردهشده وَالْمُقِيْمِينَ الصَّلْوةَ وَالْمُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالْمُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّاحِرِ اللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّاحِرِ اللَّهِ وَالْمَاكِ لَّعِكَ سَنُو تِيهِمُ ٱجُرًّا عَظِيمًا اللَّ

آنگروه زود میدهیم به ایشان ثواب بزرگ تفسیر: از بنی اسرائیل کسانیکه در علم راسخ واستوارند مانند عبدالله ابن سلام و رفقایش و کسانیکه ایمان دارند و آنها که قرآن و توریت وانجیل همه را قبول دارند و نماز گذاران و زکوة دهندگان و کسانی که به خدا (ج) و روز قیامت ایمان دارند به این طایفه اجر عظیم میدهیم برعکس فریق اول که عذاب سخت به آنها موجود است.

إِنَّا ٱوُحَيْناً إِلَيْكَ مَا وَمَ فَرَسَادِيمِ بِسُوى تَو

تفسيو: اهل كتاب و مشركين مكه يعنى جميع كفار در حقانيت وصداقت قرآن مجيد شبهات متنوع وبيبهوده مى نمودند دراين موقع گفتند خنانكه توريت تماماً بيكدفعه نازل شده توهم كتابى همان طور دفعتاً از آسمان بيار آنگاه ترا تصديق مى كنيم (خوى بدرا بهانه بسيار است ) بنا برآن ايز د تبارك و تعالى بواسطهٔ اين آيات كريمه حقيقت را آشكار وعظمت وحى را بيان وشبهات بيمعناى كفار را ترديد فرموده است و متابعت وحى راعموماً واطاعت قرآن مجيد را بالتخصيص بيان كرده وواضح نموده است كه پذيرفتن حكم الهى (ج) برهمه فرض است وعندر احدى دراين باب منظور نيست وهركس كه در پذيرفتن آن تردد يا تا ماليا انكار كند گمراه وبي دين است اكنون ازينجا جواب تحقيقي داده ميشود.

بعد ازوی بودند

تفسير : ازين معلوم شدكه وحي حكم خاصوپيغام خداستكهبرپيغمبران خود نازل میکند وچنانکه برانبیای پیشین وحمی فرستاده بر حضرت محمد (ص نیز نازل کرد پس کسی که وحمی سیابقه را پذیرفته باید این وحیراهم قبول کندوهرکهاین را نمی پذیرد گویا ازوحیهای سابقه نیز انکار ورزیده تشبیه این وحی باوحی که بهحضرت نوح (ع)وانبیای مابعد او آمده شاید ازین سبب باشد کهدروقت آدم (ع) وحی در حال ابتدائی بود وبرنوح (ع) تکمیل یافت گویا در حــالــت نخستین محض تعلیمی بود ودر زمان نوح (ع) بهکمال رسید ولایق آن شد که میورد امتحان قرار داده شــود ، مطيعان انعــاميابند وعاصيان عــذاب شوند ، چنانکه سلسلهٔ انبیای اولوالعزم نیز از نوح (ع) شروع گردیده وعذاب الهي (ج) بر منكران وحي نيزاز همين وقتآغاز يافته است خلاصه پيش از زمان فوح (ع) دراثر مخالفت حكم خدا وپيغمبر عذاب نازل نمي شد بلکه آنها را معذور شمرده مهلت داده می شد و کوشش تنها به دانانیدن مردم محدود بود درعص حضرت نوح (ع) که تعلیمات دینی خوبروشن وظاهر گردید ودر متابعت حکم خداوندی برای مردم خفای باقی نمانـــد به نافرمانان عداب نازل شد نخست در زمان نوح علیه السلام طوفان عالمگیر واقع گردید پس ازآن درزمان حضرت هُود و حضرت صالح وحضرت شعيب عليهم السلام بركفار انواع عذاب نازل گرديد ازينجاست که خدای تعالی وحی آن حضرت صلی الله علیه وسلم را باوحی حضرت نوح (ع) وپیغمبران مابعد وی تشبیه داده و مشرکان مکه را تنبیهنمود که آگر کسی قرآن عظیم الشان و پیغمبر آخرالزمان را فبول نکسرت مستحق عذاب بیکران میگردد . و آو حيناً الى ابرا هيه و اسمعيل و وحي فرستاديم به سوى ابراهيم و اسمعيل

وَ السَّحْقَ وَ يَعْقُوبَ وَ الْأَسْبَاطِ

وَ عِدْسَلَى وَ الْمَيْوَبُ وَيُونُسُ وَ هُرُونَ و به میسی و به ایوب و به یونس و به هادون و سکینهان و الایکناکه اوک زَبُورًا ش

و رسالا قل قصصناهم عليك مِن قبل و و رسالا قل قصصناهم عليك مِن قبل و و و رساديم بيغمبراني كه داستان هاي شاندام فتهايم بتو و كلم و كلم و فرستاديم پيغمبراني كه داستان هاي شان را نگفته ايم برتو و مخت

اللهُ مُوسَلَى تَكُلِيمًا ﴿

خدا باموسی ،

تفسیر: پیغمبرانیکه بعداز حضرت نوح علیه السلام مبعوث گردیده بطور اجمال بیان شده اند و آنها که اولوالعزم ومشهور وجلیل القدر بودند به تفصیل و تخصیص تذکار یافته اند ازین واضح گردید که ایمان آوردن به حقانیت وحی که به حضرت پیغمبر نازل شده چنان ضروری است که

ایمان آوردن بروحی دیگر انبیای اولوالعزم وضمنآ این هم معلوم شد که وحی گاهی بواسطهٔ فرشته بصورت پیغام و گاهی بطور کتاب نوشته میآید وگاهی بیواسطه وبدون پیغام خدای تعالمی با پیغمبر خـود سخن میزند وچون وحی در همه احوال همان حکم خداوندی است اظاعتش بربندگان مساویانه فرض است طریقهٔ ابلاغ آن تحریری باشد یاتقریری یابصورت پیغام متفرق \_ پس این سخن یّهود (که گفتند وقتی بتوایمان مَّى آوريم كُهُ مَأْنند تُوريت دُفعتاً كَتَابِي از آسمان براي ما بياري ) نهايت بي ايماني وحماقت است وحي حكم خداست وفرود آمدن آن بصورتهاي مختلف می باشد بهرنوعی که فرود آید تردد وانکار در قبولآن حماقت آشکار است \_ یاگفتن آینکه اگر بفلان طریقه وحی آید قبول دارم ورنه نه ، كفر صريح است .

### رُسُلًا مُّبَشِّرِ يُنَ وَمُنْذِرِيْنَ لِـعَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ

الرُّ سُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا اللهُ باحكمت

تفسیر : خدای تعالی پیغمبران را مسلسل فرستاده که مومنان رامژده دهند وکافران را بترسانند تامردم را در روزقیامت موقع عذر نماند وگفته نتوانند كهما علل رضا وسخط ترا نميدانستيم ورنه قدمي برخلاف رضا نمیرفتیم پس وقتیکه خدای تعالی پیغمبران را با معجزات فرستاد وپیغمبران راهحق راتبلیغ کردنددرقبول آنکردن دین حق عذر هیچکس شنیده نمیشود \_ وحی الهی (ج) چنان حجت قطعیاست کههیچحجتی به آن مقابله كرده نميتو آند بلكه همه حجت هارا منعدم ميسازد آينهمه حکمت و تدبیر اوست واگر او تعالی اظهار قدرت کند کیست که آو را مانع آید مگر او خود نمی پسندد .

للكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِهَا آنْزَلَ إِلَيْكَ خدا گواهیمیدهد بهآنچه فرو فرستاده بسویتو لىكن

أَنْزُلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْهَلَاءِكَةُ يَشُهُدُونَ الْمُلَاءِ وَالْهَلَاءِ اللَّهِ مُوهِ مِدهند وَ وَرَسْتَكُانَ اللَّهِ مُدهند وَ كَفَى بِإِ لَكْهِ شَهِيدًا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

و کافی است خدا گوا

تفسیس: همه رامعلوم است. که وحی یك چیز نو نبوده برهر پیغمبسری نازل شده لیکن خدای تعالی در قرآن مجید علم خاص خود را نازل کرده واین حقیقت را ظاهر می فرماید چنانکه دانشمندان میدانند که علوم وحقائقی که از قرآن مجید حاصل شده و خواهد شد از هیچ کتابی دیگر حاصل نشده ؛ هرآن هدایتی که بشر را از آن حضرت صلی الله علیه و سلم رسیده از دیگری پدید نیامده.

اِن الذينة كساني عه عافرشدند و بازداشتندمردم از رأه رفر آئينه عساني عه عافرشدند و بازداشتندمردم از رأه اللي قَلْ ضَلَّو اَضَلَلًا بُعِيْدًا الآلِ النّالَا لَيْنَ عَمراه شدند عمراهی دور (هرآئینه) عسانیعه كفر و اوظله و الله الله لیغفر کفر و اوظله و الله لیغفر کفر و اوظله و الله ایشار او ستم عردند هر عزنیست خدا عهبیامرذه ایشانرا و نمی نماید ایشانرا و نمی نماید ایشانرا دادراست معر داه دورخ بخشم خلویت فیلها ایک اطریق جوداند دورت دورت همیم ایک ایک اطریق می دورخ به بیامرد دورخ به بیامرد دورخ به بیامرد دراه می نماید ایشانرا دادراست معر داه دورخ به بیان بیان فیلها ایک اط

تفسيو: بعد از تصديق وتوثيق قرآن عظيمالشان وخاتم پيغمبران (ص) مى فرمايد: كسانى كه از رسالت محمد صلى الله عليه وسلم انكاركردند واوصاف اورا كه در توريت ذكر شده بود پوشانيده و به مردم چيزى راچيزى نموده آنها را از قبول دين حق باز داشتند نه مستحق مغفرت اند و نهشائسته هدايت . ازين ثابت شد كه هدايت فقط در متا بعت حضرت پيغمبر (ص) منحصر است وضلالت مخالفت است با حضرت وى صلعم ازين آيت يهود سرزنش ميشود وخيالات باطلشان تغليط ميگردد .

بَا يُهُالنَّاسُ قَلُ جَآءَكُمُ الرَّسُولُ ای مردم (به تعقیق) آمده بشما پیغمبر بالحیق مِن رَّ سِکُمُ فَا مِنُواخِیرًا لَکُمْ طُ براستی ازجانب پرورد محارتان پس ایمان بیارید که بهتراست بشما

عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿

تفسيو : پس ازآنكه تصديق حقانيت حضرت پيغمبر وكتابش وتغليط وتضليل مخالفان يعنى اهل كتاب را توضيح نمود اكنون بهعموم بشر

منادی میشود کهای مردم: پیغمبر ما دین حق راگرفته پیش شما آمد خیر شما درآنست که سخن اورا اطاعت کنید واگر انکار ورزیدیدبدانید که هر چهدر آسمانها وزمین است از خدابوده از همه احوال واعمال شما

آگاه می باشد ؛ پس از محاسبهٔ اعمال تان مجازات میدهد .

(فایده) : ازین ارشاد ظاهرشد که قبول وحی فرض و انکار از آن کفر است .

ياً هُلَالْكِتْبِ لَا يَغُلُوا فِي دِينِكُمْ کتابِ ازحدمگذرید وَ لا تَقُو لُواعِلَى اللهِ لِاللَّالْحَقَّىٰ اللهِ لِلَّالْحُقَّىٰ اللهِ لِلَّالْحُقَّىٰ اللهِ لِلَّالْحُقَّىٰ إنَّهَا الْمُسِيْحُ عِيْسَى ابْنُ مَن يَمُ رَ سُهُ لُ اللَّهِ وَ كَلِّهَتُهُ ۚ ٱلْقَاهَا ٓ إِلَّا افگند اورا بسوی مَرْيَمُ وَرُوحٌ مِّنُهُ ' فَا مِنُوا بِاللَّهِ روحى است ازجانب خدا پس ايمان آريد وَرُسُلِهِ ﴿ وَلا تَقُولُوا تَلْكَةً ا

#### اِنْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله

بگذادید این گفتاد دابیادید آنچه بهتراست برای شما بیشك خدا معبود

#### وَّاحِدٌ السُبْحْنَةُ أَنْ يَكُوْنَ لَهُ وَلَكُمْ إِلَّا

یگانهاست (پاکی است اور ۱۱ز آنکه داشته باشد فرزندی سز اوارنست که اور افرزندی باشد

تفسيو: اهل كتاب در تعريف پيغمبر خود غاونمودهازحد تجاوزميكردند چنانكه طائفة ازنصارى مسيح راپسر خدا ميگفتند پس خداوند (ج) فرمود كه درحرف دين مبالغه نكنيد ودر ستايش كسيكه بوى اعتقاد داريد ازحد مگذريد واز حقيقت بيشتر چيزى مگوئيد ودر شان خداوند چيزى بگوئيد كه راست ومحقق باشد وچيزى از خود متراشيد اين چه ظلم است كه حضرت عيسى (ع) راكه پيغمبر خداست وبحكم وى آفريده شده بهخلاف وحى پسر خدا گفته ايد وبه سه خدا اعتقادكردهايد يكى خدا ، دوم مسيح ، سوم مريم ازين سخنان باز آئيد خدا واحد يكى خدا ، دوم مسيح ، سوم مريم ازين سخنان باز آئيد خدا واحد ويكانه است وكسى شريك اونيست وكسى نميتواند پسر اوشودذات او ازين چيز ها پاك ومنزه است تمام اين نقايص از اينجاست كه شما بروحى اطاعت وپابندى نكرديد اگر از وحى متابعت ميكرديد بخداپسر قرار نمىداديد وبه سهخدا قايل وصريحا مشرك نمى شديدوبه تكذيب محمد رسول الله سيدالرسل وقرآن مجيد افضل الكتب پرداختهبزرگترين كيفار نمىگرديديد .

(فایده): طائفهٔ از اهل کتاب رسالت حضرتعیسی علهالسلام را قبول نکردند بلکه بقتل اوهم برخاستند (چنانکه پیشتر مذکور شد) وطائفهٔ دیگر اورا پسر خدا خواندند و هردو کافر شدند وسبب گمراهی هردو طائفه همین عدم اطاعت بوحی الهی (ج) بودازینجا معلومشد که نجات منحصر به متابعت وحی است.

لَهُ مَا فِي السَّلَمُوتِ وَ مَا فِي مِا اللَّهِ وَ الْجَهُ دَدُ اللَّهِ مَا لَكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ مَا كُلُلًا اللَّهِ وَكِيلًا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللللللْمُ اللللللللللللْمُ الللللللللللللللْمُ الللللللللللْمُوالِمُ اللللللْمُواللْمُواللللللللْمُ

لايحبالله النسآء

. . . .

تفسیر: چون در آسمانها وزمین از فرود تافراز هرچه هست آفریده ومملوك وبنده حضرت اوست چهممكن است كسی انباز وی باشد یا پسر او گفته شودخدای متعالهستی بخش موجودات ، وبرای كار سازی تمام كاینات كافی وبسنده است ونیازی بكس ندارد پس بگوئید او را به پسر یاشریك چه احتیاجی افتد خلاصه نه در مخلوق كسی راقابلیت ولیاقت آنست كه باوی شریك شده تواند و نه درذات اقدس او این شایبه می كنجد و نه اورا بدان حاجتی است ، از میان مخلوقات كسی را به حضرت احدیت شریك قرار دادن و پسر او گفتن كار كسانی است كه از خرد وایمان از هردو محرومند .

(فایده): از مضمون فرق این امر دانسته شد که هر که به خدا شریك یاپسر قرار میدهد وی از روی حقیقت مخلوقات را آفریدهٔ خدا و خدا را آفریدگار کافهٔ کاینات نمی شناسد و خداراً به انجام حاجات و چاره کری امور کافی نمیداند گویا خدارا از مرتبهٔ الوهیت برون کرده داخل در مخلوقات و ممکنات می شمارد پس در ارشاد (سبحانه آنیکون الهوله) به اشارتی خفی که بسوی این ناپاکی شده بود پی برده شد و چون این ایا کی شده بود پی برده شد و چون این البیش در فرزند حقیقی و فرزند مجازی ظاهری در هردو مساویانه موجود است به خوبی دانسته گردید که ذات اقدس کبریائی چنانکه ازین امر پاك است که فرزندی از وی پدید آید ازین امر نیز منزه و برتر است که از مخلوق خویش کسی را به فرزندی بر گزیند .

# 

تفسیس: به خدای متعال بنده بودن و حضرت وی را پرستیدن و احکام اورا اطاعت نمودن شرافت علیا و عزت قصوی است از جناب مسیح (ع) وفرشتگان مقرب قدر وضرورت این نعمت عظیم را بپرسند آنها چگونه می توانند ازآن عار کنند ذنت وبی غیرتی در بندگی دگران استسوای بندگی خدا (ج) چنانکه نصاری مسیح را ابن الله و معبود قرار دادند و مشرکان فرشتگان را دختر خدا خواندند و آنها را نیز مانند بتان پرستیدند این است که به ایشان عذاب و ذلت جاوید است.

وَيُسْتَكُبِرُ فَسَيَحُشُرُ هُمُ لِللَّهِ جَمِيعًا اللهِ وَيَعَلَّا وَيَسْتَكُبِرُ فَسَيَحُشُرُ هُمُ لِللَّهِ جَمِيعًا الله واستكباد عند پس نودجمع مي عند ايشان دا بسوي خودهمه دا

وَ لِيَّا وَ لَا نَصِيرًا ﴿
عَلَمُ وَ نَهُ مَدْ عَادِ

تفسیر: کسانیکه از بندگی خدا (ج) استنکاف ورزند وسرباز زنند چنین گذاشته نمی شوند روزی به بار گاه الهی (ج) جمع شدن وحساب دادن دارند هر کهایمان آورده ونیکوکاری کسرده یعنی عبدات الهسی را پوره بجا نموده ثواب اعمال خویش را کامل می یابد بلکه نعمت های بزرگ وفزونتر ازآن ثواب از فضل الهی (ج) بوی عنایت میشود وهرکه

از بندگی خدا ننگ کرد وسرکشی نمود به عذاب الیم مبتلا می شود وکسی بهمددگاری وخیر خواهی وی نمی پردازد وچیزی راکه شریك خدا قرار داده و خویشتن را درعذاب افگنده اندنیز به کارشان نمی آید نصاری غور کنند که ازین دوصورت کدام یك مناسب حال آن ها ست و موافق شان حضرت مسیح (ع) چه می باشد .

نَا يُمْ النَّاسُ قَدُجًا وَكُمْ بُرُ هَانُ بتحقيق آمده مِّنُ رِّ بِكُمْ وَأَنْزَ لُنَّا لِلَيْكُمْ نُورًا وفرودآورد مايم مُبِينًا ۞ فَأَمَّا الَّذِينَ الْمَنُو ابِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدُخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ استوارگرفتند ( به کتاب ) پس(زود)می در آردایشان را در مِنْهُ وَ فَضَلِ لَا قَ يَهُدِ يُهِمِ و مینماید ایشنانرا بسوی خود

تفسیر: پیشتر ـ عظمت وحی الهی (ج) وبالخصوص عظمت قرآن مجید وحقانیت آن بیان ومتابعت آن تاکیدشده در ذیل ، الوهیت وابنیت مسیح که نصاری به آن قایل بودند تردید وابطال گردید اینك در آخر به سخنیکه اصلی وضروری است همه را تاکید فرموده میشود : ای

النسآء النسآء

٤

مردمان ـ بسوی شما از پیشگاه حضرت ربالعالمین حجت کامل و نور آشکارا رسیده است که برای رهنمونی شما کافی ووافی میباشد یعنی قرآن مجید ـ اکنون مجال هیچگونه تأمل و تردد نمانده ـ هر که بخد ۱ ایمان آرد واین کتاب مقدس را استوار دارد در رحمت و فضل الهی (ج) داخل میشود و براه راست بسوی او میرسد و هر که خلاف ورزد در ضلالت و بربادی می ماند .

يَسْتَفْتُو نَكَ طَ قُلِ اللّٰمُ يُفْتِيْكُمُ حكم (فتوى) ميخواهنداذ تو بكو خدا حكم (فتوى)ميدهد بشما فى الْ الْكَالْلَا لَهِ طَالِمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰمُ اللّٰمُ اللّ

تفسيو: درآغاز سوره درآيت ميراث ذكر كلاله گذارش يافته استوچون بعضى صحابه رضى الله عنهم درآن باره تفصيل مزيد خواستند اينآيت فرود آمد كلاله يعنى كمزور وناتوان مىباشد واين جا مراد از كسىاست كه پدرواولاد نداشته باشد چنانچه درفوق بيان شده زيرا وارثاصلى والد وولد است كسى كه والد وولد نداشته باشد برادر وخواهرحقيقى او در حكم پسر ودختر است واگر برادر وخواهر حقيقى نيز نداشته باشد اين حكم درباره برادر وخواهر اندر است كهدرپدر شريك باشند اكر يك خواهر باشد دو گلث واگر خواهر وبرادر هردو باشد مرد را دوحصه وزنرا يكحصه ميرسد واگر تنها برادر دارد وخواهر ندارد برادر وارث خواهر مىشود يعنى باو حصة برادر دارد وخواهر ندارد برادر وارث خواهر مىشود يعنى باو حصة معين نيست زيرا عصبه مىباشد چنانكه در آيت آينده تمام اينصورت ها مذكور ميشود وحكم برادر وخواهر اخيافى در شروع سوره بيانشده وحصة آنها معين است .

انِ الْمُرُوُّا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَ لَكُوَّ لَهُ اللهِ اللهُ وَ لَكُوَّ لَهُ اللهِ اللهِ وَ اللهُ وَ لَكُوَّ لَهُ اللهِ مَرَدَى (مَسَى) بميرد مه فردندي نداشته باشد و او دا المُحْتُ مَا تَكُر لَكَ عَلَمُهَا نِصْفُ مَا تَكُر لَكَ عَلَمُهَا فَيُصِفْ مَا تَكُر لَكَ عَلَمُهَا فَيْصُفُ مَا تَكُم لَكُ عَلَمُهَا فَيْ فَلَمُهَا فَيْصُفُ مَا تَكُم لَكُ عَلَمُهَا فَيْ فَلُمُهُا فَيْ فَلَمُهُا فَيْ فَلَهُمْ اللّهُ فَلَهُمْ اللّهُ فَلَمُهُا فَيْ فَلَهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَلَهُمْ اللّهُ ال

ت**فسیر :**اگر مردی بمیرد وازوی یك خواهر بماند وپدر وپسر نداشته باشد نصف مال میراث بخواهر او میرسد .

#### و هُو يَرِ سُهَا إِنْ لَهُ يَكُنُ لُهَا وَلَكُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا و آن برادر ميران مىبرد ازآن خواهر اعمر نباشد اورا فرزند

تفسیو :برعکس اگر زنی لاولد بمیرد وازوی بسرادر اعیانی یا عسلاتی مانده باشد وارث مسال خواهر میشود زیرا عصبه می باشد واگر از وی پسر مانده باشد به برادرش هیچ نمیرسد واگر دختر مانده باشد آنچه از دختر باقی ماند به برادرش میرسد اگر برادر یاخواهر اخیافی مانده باشد برای آن ششم حصه معین است چنانکه در آغاز سورهاشاره شد.

فَا نُ كَا نَتَا ا ثُنتَيْنِ فَلَهُمَا سِ اللهِ اللهِ مَا اللهُ ا

**تغسيو ؛** واگر بازماندگانازدوخواهر زياده باشند بهآنها همدوثلثميرسد .

وَإِنْ كَا نُوْ اَ اِخُوهٌ رِّ جَالًا وَّ نِسَاءً واحمد باشند (ودنه) خویشاوندان مردان و نان فَلِلنَّ كَرِ مِثْلُ حَظِ الْا نُدَيْدُنِ طُ (پس) مردداست برابر نصیب دونن

تفسیر: اگر بازماندگان چندمرد وچندزن یعنی چند برادر وچند خواهر باشند حصهٔ برادر دوچند حصهٔ خواهر میباشد چنانکه حکم اولاداست.

يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُوا ط بيان ميعند خدا بشما كه ممراه مسويد

لايحباته

٤

تفسیر: خدای کریم مهربان خاص برای رهنمونی و نجات بندگان خویش از گمراهی احکام راست وحقه رابیان می فرماید چنانچه این جا میسرات کلاله را توضیح داد \_ حضرت او دراین امور کدام غرض ندارد از هسر چیز غنی و بی نیاز است هر که قدرمرحمت وی را نمیداند وازآنانحراف می جوید منتهای شقاوت اوست ازین معلوم شد که اطاعت تمام احکام الهی (ج) بربندگان لازم است و انحراف از امر جزئی وی نیز مهو جب گمراهی است پس کسی که در ذات پاك وصفات کمال او از حکمش مخالفت و رزد و در مقابل آن عقل و خواهش خودرا مقتدا گرداند خبائه و ضلالت او را قیاس کنید که تا کجا خواهد رسید .

### وَ اللّٰهُ بِكُلِّ شَكَى عِ عَلَيْهُ اللّٰهُ ٢٤ وَ اللّٰهُ اللهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللهُ اللّٰهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ١٤ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ١٤ وَ اللّٰهُ ا

تفسیر: پیشتر معلوم شد که خدا (ج) هدایت بندگان خودرامی پسندد واکنون میفرماید که همه چیز باو معلوم است پس مطلب این است که اگر درمسائل دینی ضرورتی واقعشود بپرسید حدراین ارشادمعلوم میشود که اصحاب نسبت به استفساری که در مسئله کلاله نموده بودند تحسین و آینده بکردن چنین سوالها ترغیب میشوند و هکذا درفکر می آید که خدا (ج) برهر چیز آگاه است وشما نمیدانید که حتی این قدر توضیح داده نمی توانید حصصیکه در کلاله و دیگر موارد معین شده علت حقیقی آن چیست پس عقل انسان کجا شائستهٔ این است که به اعتماد وی در ذات وصفات الهی (ج) برخلاف و حی جرئت کند و کسی که از فرق و امتیاز نزدیکان خود عاجز باشد ذات بیچون وصفات بیچگون او تعالی را بدون تلقین وی چه طور فهمیده میتواند .

(فایده): از حکم کلاله وبیان سبب نزول آن دراین جا چند چیز معلوم میشود اول همچنانکه قبلا بعد از «وان تکفروافانه مافی السموات ومافى الارض» حال اهل كتاب را بطريق تمثيل ذكر فرموده همچنان بعد أزارشاد «فاما الذين آمنوا واعتصمواب» السي آخر الايه اصحاب حضرت پیغمبر (ص) را به طریق مثال ذکر فرموده است تاضلال و سوء کسانیکه از وحی انحراف ورزیده اند وحقانیت وسعادت آنانکه به وحی متابعت نموده اند بهخوبي دانسته شود ودر ذيل آن مسئلة دوم توضيح گردید که اهل کتاب به دات اقدس کبریائی انباز و فرزند ترا شیدند چنین امر شنیع را ایمان خویش قرار دادند و به مخالفت وحی الهی (ج) پُرداختند اماحال اصحاب ، آنذوات گرامی نه تنها در اصول ایمآن وعبادات بلکه در عادی ترین وجزئی ترین مسایل متعلق میراث و نیکاح وغیره نیز متجسس وچشم برراه وحی میبودند ودر هر امری بحضرت پیغمبر نگران بودند وعقل وخواهش خویش را حاکم نمیدانستند و اگر یك مرتبه متسلی نمی شدند مكرر حاضر شده استفسار میی نمودنــد ببین تفاوت راه از کجاست تابکجا \_ وهمچنین معلوم گردید کهحضرت پیغمبر (ص) نیز جز بحکم وحی ازخود حکمی نمیداد اگر درامری وحسی موجود نمی بود نزول وحی را منتظر می شد هنگامی که وحی فرودمی آمد

٦

حکم میداد \_ اکنون آشکار گردید که جز ذات اقدس ملك یگانهٔ لاشریك دگر حاکمی نیست چنانچه در آیات متعدده مانند «انالحکمالالله» وغیره این مسئله واضح مذکور گردیده ـ دیگران واسطه اند که احکام الهی ذریعهٔ آنها به مردم رسانده شهود ایس قهدر فهوق است که بعضى واسطة قريب و بعضى واسطة بعيد مى باشند . چنانکه برای ابلاغ حکم پادشاه ، وزیر اعظم ومقربان دولت و حکمدهان اعلى وادنى هركدام وسايط تدريجي مي باشند پس ازاين چه ضلالت بیشتر است که درامری مقابل وحی الہی (ج) ، گمراهی سخن دیگریرا مورد سمع وعمل قراردهد \_ آنانکه زروی تو بجای نگرانند \_کو ته نظرانند چه کو ته نظر انند و نیز اشارتی است بدرخواست اهل کتاب کهمیگفتند کتاب یکباره فرودآید اماحسنی کهدرفرودآمدن متفرق کتاباستحسباحـتیاج وموافق موقع دریك باره فرود آمدن آن نیست دراین صورت هـر كـه مى تواند احتياجات خودرا سوال كند وبذريعهٔ وحى متلو جواب خود را می یابد چنانکه دراین موقع و در اکثر مواقع قرآن این امر موجود است علاوهبر آنكه فوايد دراين صورت بيشتر است بنابر شرافت ذكرالهي وعزت خطاب حق عزوجل مشتمل بر چنان افتخار بزرگی میباشد کــه ساير امم ازآن بي نصيبند « والله ذوالفضل العظيم » هـر آيتي كـه در ستایش یا در پاسخ سوال اصحاب فرود آمده در عداد مناقب آن ها محسوب میشود وهنگام اختلاف اگر موافق رای وگفتار یکی از آنها وحی متلو نازل گردیده تادامن حشر ناموی بهخوبی استوار میمانید در موضوع کلاله سوال وجوابی که مذکور گردیده جانب تمام آینگونه پرسشمها وپاسخها اشاره گردیده است وشاید بنا برهمین اشارت است که سوال بطور مطلق است ومسئول عنهباسوال یکجا ذکر نگردیده و در جواب تصریح یافته است نظیر این در قرآن دیگر جا نمی باشد وجواب را نيرُ خداوند (ج) صريحاً جانب خودمنسوب فرموده والله اعلم والله الهادي خلاصة اصل وسرچشمه تمام احكاموحي الهي (ج) است هدايت بمتابعت آن موقوف وکفر وضلال در مخالفت آن منحصر است وچون در عصـــر فرخندهٔ حضرت نبوی اساس گمراهی یهود ونصاری وتمام مشرکین وهمه اهل ضلالت همين مخالفت بود خداوند (ج) در اكثر مواقع قرآن برحسن متابعت وقبح مخالفت وحي تنبيه فرموده بالخصوص درآينموقع برای آین مضمون مهتم بالشان دو رکوع رآ نازل گردانیده و آنرا ب تمثيل وتفصيل بيان فرموده است شايد ازاين جهت است كه امام بخارى رحمت الله عليه دركتاب خويش باب «كيف كان بد الوحي الي رسول الله صلى الله عليه وسلم» منعقد قرار داده آيت «انااوحينااليك كـمآ اوحينـا الى نوح والنبيين من بعده » را درترجمةالباب داخل وجانب هردوركوع اشاره نموده گویا مطلب این است وقوله تعالی انسا اوحینا السیك كماً اوحينا الى نوحوالنبيين من بعده الى آخر مضمون الوحى والله اعلم .

سورة المآئدة مدنية وهي مائة وعشرون آية وسته وعشرركوعاً (سورة مايده مدنى ويكصدوبيست آيت وشانزده ركوع است)

بِسُورِ اللّٰمِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْرِ وَبُورِ اللّٰمِ الرَّحِيْرِ وَبُورِ اللّٰمِ الرَّحِيْرِ وَبُورِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّ

يَا يُهُا لَّذِ يُنَا مُنُوْا الْوَفُوا بِالْعُقُو رِهُ

تفسير : دوچيز را ايمان شرعي مينامند :معرفت صحيح ـ تسليموانقياد يعنى تمام ارشادات خدا وپيغمبر را راست وصحيح دانستن وبراى تسليم وَقَبُولَ آنَ ازسراخلاص كردن نهادن بنابرجزء تسليم درحقيقت ايمان اقرار وپیمان استوار است برای پذیرفتن تمام قوانین واحکام الهی (ج) وتأدية كلية حقوق ـ گويا هماناقرار ربوبيت كامله ذات اقدس ملك متعال که درسلسلهٔ عهد الست گرفته شده بود اثرظاهر آن در فطرت وسرشت بشر تاامروز پدیدار است وبه ایمان شرعی تجدید و تشریب آن میشود وعهد اجمالی کهدر ایمان شرعی بود تفصیل آن در قسرآن وسنت توضيح يافته دراين صورت مطلب ازدعواي ايمان اين است كه بنده درتمام احكام الهيه \_ خواه مستقيماً متعلق بهخدا باشد خواه به بندگان ؛ تربیت جسمانی باشد یااصلاح روحانی ؛مفاداین جهان باشد یافلاح آن جهان ؛ حیات انفرادی باشد یااجتماعی ، صلح باشد یاجنگ عهد بندد که درهمه حال بمالك خويش وفادار باشد حضرت پيغمبر (ص) پیمانی راکه راجع به اسلام ، جهاد؛ سمع وطاعت یا دیـگر خصال نیـك وامور خير از اصحاب بهشكل بيعت مى گرفتند يك صورت محسوس از این عهد ایمانی بود وچون درضمن ایمان ، بنده به جلال وعظمت آلهی معرفت صحيح ييداميكند وبه شان عدالت وانتقام وصدق وعده هاىوى كاملا يقينش حاصل ميشود مقتضاى آن اين است كه از عواقب مهلك غدر وعهد شكني بترسد وتمام عهودي راكه باخدا يا بابندگان ياباخود بسته چنان تکمیل کند کهدرمراتب وفاداری اوبا مالك حقیقی کوچکترین فرقی پیدا نشود ـ مطابق این بیان چیزهای مختلفی که در تفسیر عقود (عهدها) أز سلف منقول است همه باهم تطبيق ميشود ودر آيتاز لفظ خطاب د ایمومنان، لطف مزید حاصل میشود .

أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيْهَا الْأَنْعَامِ علال مردانيده شده براى شما چهادپايان مواشى

تفسیو: درسورهٔ نساء گدشت کهدرسرای ظلم وعهدشکنی یهود از بعضی اشیای حلال وطیب محروم شده بود «فبظلم منالذین هادوا حرمنا علیهم طیبات» (نسآء رکوع ۲۲) تفصیل آن در سورهٔ انعام است امت مرحومه را باهدایت درایفای عهد اجازت داد کهاز اشیای مذکورنیزمنتفع شوند یعنی شتر ، گاو ، بز وگوسفند و تمام اهلی و وحشی این اجناس مانند آهو ، نیله گاو وغیره بهشما حلال گردانیده شده مرکز آن حیوانات و یادرآن حالاتی که خداوند در قرآن کریم یا به زبان پیغمبر خویش برای کدام مصلحت جسمانی یا روحانی یا اخلاقی آنرا ممنوع قرار داده است .

#### إلا مَا يُتُلِّي عَلَيْكُمُ

آنچهخِواندهخواهدشد برشما

تفسیر: غالباً مراد آزاین اشیای است کهدرآیت سوم این رکوع بیان شده آست یعنی از «حرمت علیکم المیتة» تا «ذالکم فسق» .

تفسیر: تنها شکار حیوانات بری برای محرم جایزنیست و به شکار دریائی مجاز میباشد چون از حالت احرام این قدر رعایت شده کهدرآن شکار ممنوع میباشد باید احترام حرمت خود حرم شریف بیشترازآن باشد یعنی شکار در حرم بهمحرم وغیر محرم به همه حرام شدهاست چنانکه عمومیت آن از «لاتحلوا شعائرالله »مستنبط میگردد.

تفسیو: خدائیکه تمام مخلوقات را بیافرید به حکمت کاملهٔ خویشدربین آنها فرق مراتب گذاشت و در فطرت هر نوع درخور استعدادش قوا و خواص جداگانه و دیعت نهاده وصور مختلف حیات و ممات را ایجاد کرد بلا شبهه بر مخلوقات خود حق دارد که باقتضای اختیار کامل و علم محیط و حکمت بالغهٔ خود هرچه رادر هر حال و برای هر که خواهد حلال یا حرام قرار دهد «لایسئل عما یفعل و هم یسئلون».

### شعارئر الله

تفسیر: یعنی نسبت به چیزهائی که خدای تعالی آنرا علامات ونشان مخصوص معبودیت وعظمت خویش قرار داده بی حرمتی مکنید درایس حرممحترم بیتالته شریف وجمرات وصفا ومروه وهدی واحرام ومساجدوکتب آسمانی و حدود و فرائض و احکام دینیه وغیره همه شامل است از جمله این علایم بعضی چیزهای مخصوص که متعلق بمناسك است بیان میشود چنانکه بعضی احکام محرم در آیه گذشته مذکور گردیده است.

تفسیر: ماه حرام چهار است «منها اربعة حرم» «رکوع پنجم سورة توبه» ذوالقعده و ذوالحجه و محرم و رجب و احترام این چهار ماه آن است که نسبت بدیگر ماه ها درآن نیکوئی و تقوی بیشتر کنند و از شرو فساد جلوگیری نمایند خصوصاً حجاج را آزار ندهند و از حبج مانع نیایند اگر چه نیکوئی و تقوای در دوازده ماه و اجب است امادراین ماههای محترم بطور مخصوص تاکید فرموده شد مگر تعرض و تهاجم در مقابل دشمنان اسلام مذهب جمهور است بلکه ابن جریر دراین باره اجماع را نقل میکند که درین ماه ها ممانعت باقی نمانده و تفصیل آن درسور ه تسویه می آید انشاء الله تعالی .

# و لا الهُدُى و لا القلا عَلَا عَلَا اللهِ عَلِمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

تفسیر: قلائد جمع قلاده و بمعنی طوق و گلوبندی است که در گلوی حیوان مدی بطور نشان بسته میکردند تاآنرا حیوان هدی شناخته بهوی غرضدار نشوند و نیز بینندگان را باین عمل ترغیب شود این است که قرآن کریم نیز حرمت این چیزهارا برقرار داشته به سبب داشتن ایس علامت تعرض به مدی را ممنوع قرار داده است.

# يَبْنَعُونَ فَضُلَّا مِنْ رَبِهِم وَرِضُوانًا اللهِ اللهِ مَالِمُ مَا وَرِضُوانًا اللهِ مِنْ أَنْ اللهِ مِنْ الْمِنْ اللهِ مِنْ الْمِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الْمِنْ اللهِ مِنْ الْمِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ اللهِ مِنْ ال

تفسیر: این افتخار به مسلمانان اختصاص دارد یعنی مسلمانان مخلص دارک برای ادای حج وعسره میآیند تعظیم واحترام کنید و درراه آنها نیبز مشکلات منمائید مشرکانی که بغرض ادای حج می آمدند اگر آنها نیبز دراین حکم عمومی داخل شوند زیرا آنها نیز به عقیده وزعیم خویش فضل وقرب و خوشنودی خدارا جویا میشدند پس باید گفت که این حکم پیش از ندای (انمالمشرکون نجس فلایقربوا المسجدالحرام بعدعامهم هذا) کرده شده بود .

# و إنّ احكلتُم فَاصْطَالُ وُاطِ وَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّا اللَّالَّ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیو : نهی از شکار که در حال احرام شده بود بعد از کشودن احرام باقی نماند .

تفسير: مشركان مكه درسال ششم هجرت تمام شعاير مذكورة آيست كذشته را كه حق تعالى معظم ومحترم قرار داده بود اهانت كردند حضرت رسول الله (ص) و تقريباً يكنيم هزار صحابه راكه درماه ذيقعده خاص به غرض اداى عمره ازمدينه منوره روان شده بودند چون بهمقام حديبيه رسيدند از بجاكردن وظيفه ديني مانم آمدند نها حترام احرام را كردند نه حرمت كعبه را نكاه داشتند ونه ماه محترم و هدى و قلائد رالحاظ نمودند مسلمانان دراثر توهين شعايرالله وممانعت از اداى فرائض ديني درمقابل آن قوم و حشى وظالم هرقدر به غيظ وغضب مى آمدند حق بجانب بودند وممكن بود از جوش انتقام برافروخته شده هرچه از دست شان مىآمد ميكردند مكر چون محبت وعداوت دراسلام هردو تحت قاعده

وسنجش است چنانکه قرآن کریم درمقابل اینگونه دشمنان ظالم و بی انصاف هم حکم فرموده که باید مسلمانان در انتقام از حد در نگذرند وانسان عموماً درمحبت یاعداوت وقتیکه درحال هیجان باشد از درجهٔ اعتدال میبرآید بنابرانخداوند کریم حکمفرموده کهباید عداوت سختترین دشمنان هم شمارا از دائرهٔ عدل وانصاف خارج نکرداند .

# و تعاوَّنُوا عَلَى الْبِرِ وَالتَّقُولَى وَ مَدَ مَنِهُ مَا وَمَدَ مَا وَ التَّقُولَى وَ مَدَ مَنِهُ مَا وَمَدَ مَا وَ الْمُعُولُولُ وَ الْمُعُلُولُ وَ الْمُعُلُولُ وَ الْمُعُلُولُ وَ الْمُعُلُولُ وَ الْمُعَلُولُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعَلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَ الْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعِلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعِلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمِعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ والْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِيمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِمْ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعْلِمُ وَال

تفسی : بالفرض اگر شخصی درحال جوش انتقام بخواهد ازحدانصاف بگذرد طریق جلوگیری او آنست که مسلمانان در ظلم وعدوان با اومدد نکنند بلکه همهمتفق شده به نیکی و پرهیزگاری مظاهره کنند و اورا از بی اعتدالی باز دارند .

#### وَاتَّقُوااللَّهُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ شَدِ يُدُالُعِقَابِ ﴿ يَا لَكِعَالِ ﴿ يَا لَكُوالُعِقَالِ ﴿ يَا اللَّهُ الْعِقَالِ

و بترسيد اذخدا هرآئينهعذاب خدا

سخت است

تفسیر: ترسیدن ازخدا(ج) مایهٔ حق پسندی و عدل و انصاف و دیگر اخلاق حمیده است اگر از خدا (ج) نترسند و به نیسکی تعاون و به بدی تسرك تعاون و به بدی تسرك تعاون نکنند بیم عذاب عمومی است .

#### حُرِّ مَتْ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةُ

حرام گردانیده شده برشما حیوان مرده

تفسیو: دراین آیت چیزی که از خوردنی ها حرام شده میته (خودمرده است) اگر حیوان واجب الذبح بدون ذبح کردن خود به خود بمیردخون وحرارت غریزهٔآن درگوشتش محتقن وجنب میشبود درآن سمیت وگندگی تولید شده موجب مضرت بدنی ودینی میشود (ابن کثیر)شاید باین تعلیل متنبه گردانیده که بعداز حیوان خود مرده حرمت دم(خون) ذکر و بعد ازآن تحریم یکنوع مخصوص حیوانات (خنزیر) مذکور شده است که منتهای خوردن نجاست وبی حیائی او مشهور عام است شاید بنابران شریعت حقه خنزیر را نیز مانند خون حرام قرار داده بعد از دکر این سه چیز یعنی ذواتیکه کندگی و خبائت در آنها موجود است

یکنوع دیگر محرمات ذکرشده یعنی آن حیواناتیکه در ذات خود حلال وطیب است مگر سوای مالك حقیقی بنام دیگری نذر شده باشدخوردن آن نیز بنابر خباثت نیت و گند كی عقیده حرام است جان حیوان بنام وحكم آن خالق ومالك گرفته شود كه به حكم ارادهٔ وی موت وحیات بر آن طاری می شود منخنقه و همه حیوانات غیر مذبوح در حكم میته داخل است چنانكه «ماذبح علی النصب» با «مااهل به لغیر الله» ملحق است چون در جاهلیت به خوردن تمام این چیزها عادت داشتند این قدر به تفصیل ذكر گردیده.

و الكَّ مُ

تفسير : يعنى خونروان :اودما مسفوحاً ( سورة انعام ركوع ١٨ ).

و النّطيحة و ما آكل السّبع الله و الله و ما آكل السّبع الله و آنچه بشاخ زدن مرده باشد

مَاذَ كَيْنُمْ وَمَاذُ بِحَعْلَى النُّصُبِ

حيوانيراكه (بعدازين آفات) ذبح كرده باشيدو حرام است آنچه ذبح كرده شده بنام بت وبتخانه

تفسیر: اندکی قبل آداب واحترام هدی بیان شد یعنی جانورانی که بغرض تقرب الی الله دراولین عبادت کاه خدای یکانه ذبح می شوند و در مقابل آن حکم جانورانی بیان کردیده که ما سوای خدا بنام دیگری یا برای تعظیم مقام دیکری غیر از بیتالله ذبح کردهشوند . (موضح القرآن) . در صورت دوم نیز نیت نذرفی الحقیقة برای غیر خداست اکرچه دروقت ذبحش «بسمالله الله اکبر» گفته شود قرار این بیان فرق «ومااهل لغیرالله به» با «وماذبح علی النصب» واضح گردید (ابن کثیر) .

## وَأَنُ تَسْتَقْسِمُوابِالْأَ زُلَامِ ا

و حرام گردانیده شده آنچه بخواهید تقسیم آنرا به تیرها

تفسیر: بعضی مفسرین مراد از (ازلام) تیرهای تقسیم را گرفته اندکه در زمّان جاهلیت بوقت تقسیم گوشت ذبیحه وغیره به کار می بردند و آن يك نوع قمار بود چنانكه دراين ايام دراين كونه موارد رسم مكتوب تكت انداختن است . لیکن نزد حافظ عمادالدین ابن کثیر ودیگر محققان راجع این است که (ازلام) عبارت از تیرهای است که مشرکان مکه به وسیلهٔ آن هنگام تر دد واشکالات ؛ ارادات و کارهای خود رافیصله میکردند این تبرهارا درخانهٔ کعبه پهلوی کلانترین بت قریش مسمی به (هـبـل) گذاشته بودند بریکی ازآن تیرها امرنی ربی (یعنی پروردگار من امرکرد مرا ) نوشته بودند وبردیگری نهانی ربی (پروردگار من منع کرد مـرا ) وهمچنین برهر تیر سخنانی برای فیصلهٔ تخمینات خود نگاشته بودند چون در کدام کاری تردد پیش میآمد تیرهارا کشیده فال می گرفتند هرگاه تیر دارای (امرنیربی) میبرآمد آنکا ر را میکردند واگر تیر (نهانی ربی) میبرآمد ازآن کار خود داری مینمودند وعلهذالقیاس جون اين عمل يكنوع استشاره واستعانت ازبتها ومبنى برشرك وجهل وأوهام يرستي وافترابرخدا (ج) بود قرآن كريم درمواقع عديده به كمال تشديد و تاكيد حرمت آنرا ظاهر كردانيد قرار اين بيان «آزلام» به مناسبت «نصب» تذكار يافت ودر سلسله تحريم حيوان خود مرده وخون وخنزير و پليـــد ترين چيزها داخل شده واضح كرديدكه نجاست وخباثت معنوى واعتقادى آن كمتر از چيـزهـاي مـذكّـور نيست چنـانكه از اطـلاق كـلمهٔ «رجس» در آیت دیگر این مسئله ظاهر میشود.

تفسیر : این آیت کریمه وقتی نازل گردیده که اصول وقواعد هرشعبه وعلوم هدايت متعلق به حيات چنان ممهد شده بودوفروع وجزئيات به آن قدر تفصیل وجامعیت بیان شده بود که برای مسلمانان هیچ قانون دگرغیر ازقانون الهي (ج) تاروز قيامت قابلقبول والتفات نمانده بود ودر أثـر تربية حضرت بيغمبر صلىاللهعليه وسلم جماعت عظيمالشاني از مبلغين خدا پرست وآموزگاران هدایت بخش ؛ جانباز و سرفروش که تعداد شان از هزاران نفر متجاوز وهريك نمونة مجسم تعليم قرآني بودند آماده شده بود وقتی که مکه معظمه فتح شده بود اصحاب کرام رضی الله عنهم ایفای عهد وپیمان را کهباخدا بسته بودند به کمالوفا انجام میدادند قومیکه بهخوردن اغذیه پلید وگنده و حیوانات مرده ومردار عادت داشت لذت اندوز طیبات مادی ومعنوی گردیده بود آداب واحترام شعائر الله دردل ها راسخ شده بود شيرازهٔ ظنون واوهام وعقيدهٔ انصاب واز لام ازهم گسیخته وشیطان برای همیشه از پرستش خود در جزیرةالعرب بكلي مأيوس گرديده بود درخلال اين احوال ارشاد شد : (اليوم يئس الذين كفروا مندينكم فلانخشوهم واخشون) يعنى كفار امروز ازين امر مايوس گرديده اندكه شمارا ازدينقيم شماباز داشته بارديگر متوجمه انصاب وازلام وديگر خرافات گردانند وياخيال مغلوب نمودن دين اسلام را بدماغ خود بپروراننــد ویا دراحـکام دینیه تحریـف وتبدیلی

تفسیر: دراخبار وقصص آن صدق کامل ودر بیان آن کمال تاثیر و در احکام وقوانین آن وسط واعتدال موجوداست وحقائقی که درکتب سابقه وادیان سماویه محدود و ناتمام بود درین دین قیم تعمیم و تکمیل گردید احکامیکه قرآن حکیم وسنن رسول کریم بطور تنصیص یاتعلیل درخصوص حل وحرمت بیان کرده اظهار وایضاح آن همیشه جاری و کسی رامجال اضافه و ترمیم درآن نیست .

توانند امروز چنان دین کامل ومکمل بسما ارزانی داشتیم که در آینده محتاج ترمیم واصلاح نیست ـ انعام خداوندی برشما به اتمام رسانیده شد بعد ازین هیچ اندیشه از جانب شما نیست که آنرا از دست دهید واین دین را خدا بطور ابدی برای شما پسندید واحتمال منسوخ شدن ندارد بنابرین وجهی نمانده کهاز کفار بترسید آنها ضرر وزیانی بهشما رسانیده نمی توانند ترس ازعدم رضایت آن منعم حقیقی عظیم الشان لازم است که نجاح وفلاح ، سود وزیان شما همه دراقتدار اوست گویا بذریعهٔ (فلاتخسوهم واخشون) بندگان را ملتفت فرمود که تا زمانیکهدر مسلمانان خشیت و تقوی موجود باشد به آنها هیچ گونه اندیشهٔازگفار مسلمانان خشیت و تقوی موجود باشد به آنها هیچ گونه اندیشهٔازگفار

و آنه شام عردم برشما احسان خودرا

تفسیر: بزرگسترین احسان ها این است که مثل اسلام یک قسانونی مکمل وابدی ومانند خاتم انبیاء پیغمبسر عظیم الشسان ومسهربان بشما مرحمت فرمود علاوه برآن توفیق اطاعت واستقامت بخشید و خوانعام اغذیهٔ روحانی و نعمتهای دنسیوی را بشما گسترانیدواسسباب حفاظست قرآن وغلبهٔ اسلام واسباب اصلاح عالم رابشما مهیا فرمود.

ورضيت لكم الرسلام ديناط ورسنديدم براى شما اسلامدا

تفسیو : بعد ازاین دین مکمل وعالم شمول در انتظار دین دیگر بودن سفاهت است غیر از اسلام که مرادف تفویض وتسلیم است وسیلهٔدیگر برای نجات و مقبولیت نیست .

تنبیه: نزول آیت کریمه (الیوم اکملت لکم دینکم) هم یکی از نعمتهای عظمی بهشمار میرود ازینجاست که چون بعضی از یهودان به حضرت عمر (رض) عرض کردند: ای امیر المومنین اگر این آیست بر مانازل می شد در روز نزول آنعید می گرفتیم حضرت عمر (رض) گفت خبس نداری در روز نزول آن برای مسلمانان دوعید جمع شده بود چه ایس آیت کریمه عصر جمعه روز عرفه سال دهم هجری درموقع حجة الوداع منگامیکه درمیدان عرفات بیش از چهل هزار اتقیاو ابرار (رض) پیرامون ناقهٔ رسول کریم صلی الله علیه وسلم حلقه زده بودند نازل شده است وبعد از نزول این آیست هشتادوییك روز دیسگر حضرت نبوی (ص) دراین جهان جلوه افروز بوده اند (اللهم صلعلیه وعلی اصحابه).

فَهِنِ اضْطَرَّ فِی مَخْهَصَةِ غَیْرَ مُتَجَانِفِ پس تسیعه ناجاد شود دد ترسنتی غیر مانل پر تیم لا فَاِنَّ اللّٰمَ غَفُورٌ رَّحِیمٌ ﴿ پیمناه یس (هرآئینه) خدا آمرز تماد همریاناست

تفسير : يعنى قانون حلال وحرام تكميل يافت وگنجايش هيچگونه تغيير وتبدیل درآن نمانه البته شخص ناچار ومضطری که ازشدت گرسنگی جانش بلب رسیده باشد اگر چیزی حرام را بسرای صیاندت از هلك بخورد بشرطیکه بیش از اندازهٔ ضرورت وبرای لذت نباشد (غیر باغ ولاعاد) حق تعالی آن خوراك حرام را از روی مهربانی معاف می نمایــد اگرچه حرمت چیز مذکور به همانحال سابقهٔ خود استالیکن شخصیکه برای حفاظت حیات بقدر سد جوع ازآن تناول نمود نزد خدا(ج) مجرم شمرده نمی شود این نیز یکنوع اتمام نعمت است .

#### يسْئِلُوْ نَكَ مَاذَآ أُحِلَ لَهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّ چه چیز حلال کرده شد، بایشان بگو حلال کرده شد، لَكُمُ الطَّيِّدُ الطَّيِّدُ الطَّيِّدُ الطَّيَّدُ

تفسیر : وقتیکه درآیتماقبل چیز های حرامفهرستشد طبعاً سوال پیدا میشود که آیا چیزهای حلال کدام است ؟ در جواب آن میفر ما بد دا بر هٔ حلال بسیار وسیع است غیر از همان چند چیز که درآن زیان دینی یا بدنی است تمام طیبات واشیای پاکیزه حلالند چون نسبت به شکارحیوانات شكارى مخصوصاً سوال كرده بودند بنابرآن درجزء مابعد آبت حكم آن

#### وماعَلَمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِينَ

وشكارآنچه آموخته باشيداورا ازجانوران شكارى درحاليكه شماآموز گار باشيد بدوانيدن

تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّاعَلَّمَكُمُ اللهُ 'فَكُلُوْا مى آموزيد اينهارا ازآنچه آموخته شمارا

مِمَّا ٱمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَاذْ كُرُواالْسَمَ

و یادکنید

از آنچه نگاه داشته باشند برای شما

حساب گیرنده است

#### اللب عَلَيْهِ "

#### خسدا را بروی

**تفسیر :** جانوری که براسطهٔ سگ شکاری یاباز وغیره شکار ش<u>ب</u>د به شرایط ذیل حلال است (۱) حیوان شکاری باید تعلیم یافته باشد (۲) بشکار فرستاده شده باشد (۳) حیوان شکاری را بطریقی تعلیمداده باشند که از طرف شریعت معتبر است یعنی سنگ را طوری تعلیم دهند که شکار را بگیرد ونخورد وباز چنان آموختهباشد کههروقت کهصاحبش اورا آواز دهد فوراً برگردد ــ ودرصورتیکه سنگ شنکار خودرا خودش بخورد وبازبه آواز برنگردد معلوم است كهچون تحت امراونيستپس شکار راهم برای صاحب خود نگرفته حضرت شاه (رح) دراین خصوص میفرماید چون حیوان شکاری خوی انسان را بیاموخت شکارش چنان است که گویا خود شخص آنرا ذبح کرده است (٤) هنگام فسرستادن حیوان شکاری نام خدا (ج) رابرزبان رانند یعنی بسمالله گفته بفرستند نص قرآنی همین چار شرط را تصریح فرموده است ، شوط پنجم که نزد حضرت امام ابوحنیفه (رح) معتبر آست آنست کهباید حیوان شکاری حتما شکار را چنان زخمزند که خونش جاری شود باین طریق کلمهٔ جوارح به اعتبار مادهٔ جرح مشعراست هرگاه یكشرط ازشرایط مذكوره مفقود باشه شکاری را که جانور شکاری کشته حرام است جز درصورتیکه نمرده باشد وذبح کردهشود بحکم آیت (وما اکل السبع الاماذكيتم) حلال است .

#### وَاتَّقُوااللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿

#### و بترسید ازخدا هرآئینه خدا زود

تفسیو: درهر حال از خدا (ج) بترسید ودر وقت استعمال طیبات وانتفاع ازشکار وغیره ازحدود وقیود شرع تجاوز نکنید انسان چون عموما به لذائذ دنیوی منهمك بوده وقتیکه بهشکار ودیگرمشاغل مشغول میشود از خدا وآخرت غافل میگردد ازین رو تنبیه ضرور بود که خدا را فراموش نکنید و به خاطر داشته باشید که روز قیامت چندان دورنیست از موازنه سیاس ودقائق عمر عزیز یك یك حسا بكرفته میشود.

#### اَ لَيْهُ مَ الْحِلَّ لَكُمُ الطَّيْاتُ طُ امروذ حلال كرده شد براى شما چيزهاى باكيزه

تفسیو : طوریکه امروز دین کامل بشما داده شد نعمت های پاکیزهٔ دنیا هم بطور همیشه برای شما حلال گردانیده شد که گاهی منسوخ نمی شود .

# وطعامُ الذِينَ أُو تُواالْكِتْبَ حِلْ اللهِ مَن وطعامُ الذِينَ أُو تُواالْكِتْبَ حِلْ اللهِ اللهِ مَن اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

تفسیر: مراد ازطعام دراین موقع خوردن ذبیحه است یعنی اگر کدام یهودی یانصرانی وقت ذبح حیوان حلال نام غیر خدا را نگیرد بشرطیکه یهودیت یانصرانیت او بعد از مرتد شدن ازدین اسلام نباشد خوردن آن برای مسلمان حلال است و در باب مرتد احکام جداگانه است .

## و طعام شما حلالاست برای ایشان

تفسیں: درین موقع این را بطور مکافات و مجازات استطراداًذکر فرموده درحدیث آمده که «لایاکل طعامك الاتقی» (خور الكترا غیر از پرهیزگاری نخورد) مطلب این نیست که طعام شما برای اشخاصیکه پرهیز گار نباشند حرام است وقتیکه ذبیحهٔ کافر کتابی برای مسلمان حلال باشد ذبیحه وخور الک مسلمان چگونه برای دیگران حرام می باشد .

## و الْهُحُصَاتُ مِنَ الْهُو مِنْتِ وَ الْهُو مِنْتُ الْهُو مِنْتُ الْهُو مِنْتُ الْهُو مِنْتُ الْهُو مِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُوا وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُوا وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُ الْمُؤْمِنُ وَمِنْتُوا وَمِنْتُهُ وَمِنْتُوا وَالِنَالِي وَالْمُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُلِي وَمِنْتُوا وَلِيْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُلِمُ وَالْمُعِلِي وَالْمِنْتُوا وَمِنْتُوا وَمِنْتُلِمُ وَالْمُعُلِقُوا وَالْمِنْتُوا وَالْمِنْتُلِمِ وَالْمُعِلِيِنَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِقِي وَالْمُعِلِقِي وَالْمُعِلِمُ وَالْمِنْتُلِمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالِمُنْ لِمُنْ مِنْ الْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ لِمُنْ مِنْ الْمُعِلِمُ

تفسیں: قید عفت شاید بغرض ترغیب باشد یعنی مسلمان باید قبل از نکاح اول عفت زن را درنظر بگیرد نباید تصور کرد که اگر پاکدامن نباشد نکاح او صحیح نیست .

# وَ الْهُحُصَلْتُ مِنَ الَّذِينَ أَوْ تُوا لَكِتْبَ وَ الْكِتْبِ وَ الْكِتْبِ وَالْكِتْبِ وَالْكِتْبِ وَالْكِتْب

تفسیر : بایك حكمی كه باهل كتاب مخصوص بود حكم مخصوص دیگر آن نیز بیان گردیده یعنی در شریعت نكاح زن كستابی جا یز و نكاح مشركه جایزنیست «ولاتنكحواالمشركات حتی یومن» ( بقره ركوع ۲۷ ) یاد باید داشت كه نصارای زمان ماعموماً بنام ، نصاری می باشند امادراینها

بسا مردمانی هستند که نه به کتاب آسمانی قایلند و نه بمذهب و نه بخدا ازین جهت اطلاق اهل کتاب بودن برآنها راست نمیآید لهذا حکم ذبیعه وزنان شان مثل اهل کتاب نمی باشد و نیز معنی حلال شدن چیزی این است که فی حدداته درآن کدام نوع تحریم نباشد اما درصور تیکه انسان نسبت به احوال و آثار خارجی از انتفاع حلال مبتلا به حرام شود بلکه احتمال باشد که به کفر گرفتار آید اجازهٔ انتفاع از چنین حلال داده نمیشود در روزگارما از آمیزش و اختلاط بدون ضرورت بایهود و نصاری و گرفتار شدن بدام زنان آنها نتایج خطرناکی که پدید می آید بر کس مخفی نیست پس باید از اسباب و ذرایع اعمال و عقاید بد اجتناب و رزید.

مِنْ قَبُلِكُمْ لِنَّ النَّلْتُمُو هُنَّ يَشْرُو هُنَّ يَشْرُو هُنَّ يَشْرُو هُنَّ يَشْرُو هُنَّ يَشْرُو هُنَّ وقتيعه بدهيد بهايشان أُجُورُ هُنَّ مُحْصِنِيْنَ مُحْصِنِيْنَ مُحْصِنِيْنَ مَهُوايشان دا درقيدنكاح آدند كان

تفسیو: در قید نکاح آوردن گویا اشاره بهآنست که نکاح درظاهر قیدو پابندی است لیکن اینقید ازآن آزادی ها وشهوت رانی ها بهتر است که درهوای آن چارپایان آدم صورت میخواهند سلسلهٔ ازدواج رامعدوم نمایند .

#### غَیْر مُسا فِحِیْن ولا مُتَّخِذِی آخُدانِ ا نهشهوت دانند کان (ذناکنند کان) و نه دوست کیرند کان پنهانی

تفسیس: طوریکه قبلا ذکرعفت زن گذشت اکنون مرد را نیزبه عفت و پاکدامنی ارشاد مینماید: الطیبات للطیبین والطیبون للطیبات (سورهٔ نور رکوع ۳)ازین معلوم شدکه حکمت درامر نکاح حفاظت گوهرعصمت است تا مقصد تزویج تکمیل گردد نه هوا پرستی وشهوت رانی .

ومن يَكُفُرُ بِالْرِيْمَانِ فَقَلَ حَبِطَ عَمَلُهُ وَ وَمَسِيعُهُ مَنْكُو شُدُ الْمِانَ بَتَحْقِيقَ نَابُودَشُدُ عَمَلُاهُ وَ وَمُسِيعُهُ مَنْكُرُ شُدُ الْمُانَ بَتَحْقِيقَ نَابُودَشُدُ عَمَلُاهِ

## رُ وَهُو فِي الْأَخِرَةِ مِنَ الْخَسِرِيْنَ ﴿ قَلَ الْخُسِرِيْنَ ﴿ الْحَالِينِ مِنَ الْخُلِسِرِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّ

تفسير: بايد فايده اجازت از مناكحت بازنهاى اهل كتاب اين باشد كه حقانيت واخلاق اسلامى مومن خدا ترس بدل زن جايگير شودنهاينكه شوهر فريفته آنها شده گوهر گوان بهاى ايمان را قربان اوكند ومصداق (خسرالدنيا والاخرة) گردد وچون در اثر مناكحت بازن كافره احتمال قوى اينفته است لهذا تهديد (ومن يكفر بالايمان فقد حبط عمله ) خيلى موزون وبموقع اسمت اين نظريه من است اما حضرت شاه صاحب مى فرمايند كه باين دوحكم اهل كتاب رادر دنيا ازمشركين تخصيص دادنداما درآخرت حال تمام كفار خراب است اگر عمل نيك هم كنند قبول درگاه الهى (ج) نيست .

## يَّا يُّهَا الَّذِينَ الْمُنُوَّا

تفسير : احسان عظيمالشاني كه برامت محمديه شده چون شنيدهشود فطرتاً دل مومن خدا شناس از احساسات شکر گذاری وعقیده واطاعت ووفاداری لبریز میشود ومیخواهد که ببارگاه منعم لایزال خویشدست بسته حاضر شده جبين نياز بسجده نهد وممنونيت بندكي وعبوديت انتهائی خویش را عملی ثبوت نمایند بنابران بسرای شان هدایتداده شد که چون بخواهید بدربار ما حاضر شوید یعنی ارادهٔ نسماز نمائید خودرا به نظافت آراسته بیائید ـ جمیع لذائذ دنیوی ومرغوبات طبیعی كه اجازهٔ تمتع واستفاده ازآنها درآیت ماقبل وضو (طیباتومحصنت) داده شده انسان را تایك اندازه از صفات ملكی دور و به غفلت و بهیمیت قريب ميكرداند وهر نوع احداث موجبات وضو وغسل از استعمال آنها بطور لازمی پیدا میشود ازین جاست که میفرماید وقتیکه از مرغو با ت طبیعی یکسو شده سوی ما قصد نمائید باید از هرگونه آثار بهیمیت وخورد ونوش وغیره که در وجود شما پیداشده از تکدرات آن خود را پاك ساخته بهحضو ر ما بيائيد ومعلوم است كهاين نظافت وپــاكى از وضو وغسل بدست مىآيد نتيجة وضو تنها طهارت بدن وصفائي باطن وخیال را بمرجع اصلی رجعت دادن نیست بلکه هر قطــره آب وضوی صحیح وموافق باصول شرع در ریختاندن گناه نیز اثر بزرگیدارد .

إذا قُهُمُ

وقتی که بر خیــزید

تفسيس: هرگاه از خواب برخيزيديا مشاغل دنيوى را گذاشته به نماز رجوع كنيد در حاليكه بى وضو باشيد اول بايد وضو كينيد غرض وغايت احكام از (ولكن يريد ليطهركم) كه حق تعالى در آخر آيت بيا ن فرموده واضح است كه سبب وجوب شستن دست وروى وغيره آنست كه بنده پاك وصفا گرديده لياقت حضور الهي (ج) را پيدا كندوببارگاه ربالعزة منزلتي يابد واگر طهارت داشته باشد و كدام ناقص وضوروى نداده باشد پاك راپاكساختن حاجت ندارد چه فرضيت تكرارش با عث حرج است برامت ، كه نفى آندر (مايريد الله ليجعل عليكممن حرج) كرده شده ودر صورتيكه كسى برضاى خود بغرض حصول نظافتونورانيت شده وزيادت نشاط ، وضو بالاى وضو ميكند مستحب است واين مطلب از سياق (اذا قمتمالي الصلوة فاغسلواوجوهكم الغ) معلوم ميشود كه در مراز بوضوى تازه ترغيب ميدهد .

# إلى الصّلوةِ فَاغْسِلُوا وُ جُوهَكُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الصّلوةِ فَاغْسِلُوا وُ جُوهَكُمُ وَالْمُسَحُوا وَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَالْمُسَحُوا وَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ وَالْمُسَحُوا وَ اللّهُ اللّهُ اللّهِ وَالْمُسَحُوا وَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

تفسیں: دست را ترکرده بر سربکشید ـ ثابت نمیشود که حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم درتمام عمر کمتر از مقدار ناصیه رامسح کرده باشند ومقدار ناصیه تقریباً چارمحصهٔ سر است وبه مذهبحنفی همین قدر مسح فرض می باشد دیگر موقع تفصیل اختلافات ودلایل این جانمی باشد .

## وَ ٱرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبِيْنِ الْكَعْبِيْنِ الْكَعْبِيْنِ الْكَعْبِيْنِ الْكَعْبِيْنِ الْمَالِيَةِ الْمُ

تفسیو: مثرجم محقق که کلمه (را) را بعد ازپاها ذکر نکرده اشاره لطیف فرموده است یعنی چنانکه دست وروی میشوئید پای راهم تاشتالنگ بشوئید مسح کافی نیست اهل سنت وجماعت همه برشستن پای اتفاق دارند واحادیث کشیره

شستن آنرا ثابت میکند که وقتیکه پایها درموزه نیست شستن آن فرض است البتهبرموزه مطابق شرایطی کهدر کتب فقه موجود است مقیم یکشبانه روز ومسافر سهشبانه روز مسح میتوانه .

## وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنْبًا فَاطَّهُو وُ اللهِ

تفسیو: برای پاك شدن ازجنابت تنها شستن اعضای چار گانه و مسح كافی نبوده شستن تمام بدن ضروری است رسانیدن آب در سطح بدن تاجائیكه بدون ضرر آبمیرسد ضرور است از آنجاست كه به مذهب حنفیه مضمضه و استنشاق یعنی آب در دهان و بینی کردندر غسل فرض است و در وضو سنت .

وَ إِنْ كَنْتُمْ مُّرُضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

اَوُ جَاءَ اَ حَدُّ مِنْ الْعَا يَطِ يا بيايد يعى اذشها اذ تفاي عاجت

آوُلْهُ سُتُمُ النِّسَآءُ فَلَمْ نَجِدُ وَا مَآءً يَا رَفِتُهِ النِّسَآءُ فَلَمْ نَجِدُ وَا مَآءً يَا رَفِتُهِ النِيدِ اللَّ

بو جُو هِ كُمْ وَ اَيْلِ يُكُمْ مِنْكُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

e

تفسیو: درصورتیکه از سبب مرض استعمال آب ضرر کند یادرسفر آب بقدر کفاف پیدانشود مثلا کسی بنابر قضای حاجت به وضویابنابر جنابت به غسل ناگزیر باشد – وحصول آب واستعمال آن بنابر بعضی اسباب ممکن نبود بجای وضو وغسل تیمم کند در تیمم وضو وغسل فرقی ندارد زیرا غرض از مشروعیت تیمم در هردو صورت یکیاست بیان اسرار ومسایل تیمم در رکوع هفتم سورة النسآء بتفصیل گذشت.

(تنبیه): مترجم محقققدس سره (لمستم النسآء) رانزدیك شویدبزنان ترجمه كرده است وآن بهاعتبار محاوره دلالست برجنابت میكند واین ترجمه مطابق است به تفسیر ابو موسی اشعسری و تفسیر ابن عباس كه آنرا ابن مسعود نیز از روی سكوت تسلیم نموده و در صحیح بخاری نیز چنین است و (فتیمموا) را باعتبار اصل لغت (قصد كنید) ترجمه كرده است چراكه تیمم به معنی قصد است علمای شرعی مناسبت معنی لغوی آنرا در نظر گرفته در تیمم شرعی نیز قصد یعنی نیت را فسرض قرار داده اند.

#### مَا يُرِيْكُ اللّٰهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَجِ نميغواهد خدا كه بعرداند برشما حرج (سغتي)

تفسیس: ازاینجاست که در حدث کثیرالوقوع شستن تمام بدن ضروری قرار داده نشده و تنها شستن دست وروی و پای و مست سر فرض گردیده و ساکنان اکثربلاد متمدنه دربرهنه گذاشتن آن مضایقه ندارند تاتنگی و زحمتی و اقع نشود \_ اما در حدث اکبر یعنی جنابت که گاه گاه به وقوع می آید شستن تمام بدن فرض گردیده تانفس از آلایش بهیمیت پاك شود زیرا برای ترغیب بسنوی خصال ملکوتی تنبیه غیر معمولی ضرور بود و باز درحال مرض و سفر و دیگر احوال معذوریت چقدر سهل و آسان گرفته شده که اول بجای آب خاك را پاك کننده گردانید و باز سبی سر و پای که از جمله اعضای و ضو است در تیمم تخفیف شد یعنی سر ساقط گردید که عموماً در خاك و یاقریب خاك استونسبت بدیگراعضا ساقط گردید که عموماً در خاك و یاقریب خاك استونسبت بدیگراعضا بیشتر آلوده گرد و غبار می باشد پس دست خاك آلود را برآن تماس دادن تحصیل حاصل است باقی دوعضو ماند : یکی سر و دیگری دست خاك تا در شروییاشد در حال عدر شروییاشد

# و ليكن يُرِيْلُ لِيُطَهِّرُ كُمْ و ليكن ميداند شما دا

تفسير : زيرا كه اوتعالى خودش پاك استوپاكي را دوست دارد .

تفسیو: چون بندهٔ مومن نعمتهای بزرگی را که در رکوع ماقبل مذکور شد می شنود دردلش عشق ومحبت مفرطی پیدا میشود که بدون درنگ دربندگی منعم حقیقی قیام نماید ازین روبهوی توضیح فرمود که چگونه پاك شده بدربار مرحمت بار ما بیاید خوداین تعلیم یك نعمت استو نعمت دوم است درحالیکه هنوز بنده از عهدهٔ سیاس نعمت های گذشته نبرآمده و بقصد ادای آن بود که بانعامات نوین فایز گردیدبنابران کنشته نبرآمده شکرون» یعنی قبل از ذکر نعمت های گذشته شکر انهمین مضمون (لعلکم تشکرون) یعنی قبل از ذکر نعمت های گذشته شکر ازهمین مضمون (لعلکم تشکرون) حضرت بلال (رض) تحیمة الوضو را ستباط کرده اینك بعد از تعلیم و تلقین شکر نعمت وسطی در آیات سابقه باز همان نعمت های گذشته واحسانهای بزرگی را که بنده درصدد شکرانهٔ آن بود ومیخواست بحضور منعم حقیقی خود قیام نماید بطور اجمال یاد می کند چنانکه میفرماید «واذکروا نعمةالله علیکم الغ».

و اذ كر و انعهة الله عكيكم و اذ عهد احسان خدادا برخويش و ميناقه الذي واثقكم به الذي قلتم و ميناقه الذي واثقكم به الذي قلتم و بيمان اودا كه بسته شمادا بآن ود مختيد منيديم وفرمانبردادى وديم

تفسیر: غالباً این عهد همان عهدیست که درآخر سورهٔ بقره از زبان موسنان نقل کرده شده بود ( وقالواسمعنا واطعنا غفرانك ربنا واليك المصير «بقره رکوع ٤٠») صحابه رضى الله تعالى عنهم دروقت بيعت بدست مبارك حضرت پيغمبر صلى الله عليه وسلم اقرار ميكردند که ما بقدر طاقت و توانائي خود هرامر وسخن شدمارا اطاعت ميكنيم ومى پذيريم خواه موافق طبيعتما باشد خواه مخالف آن ،اين اقرار وعهد عمومي بود بعد ازآن درباب بعض اركان اسلام وامور مهمه برحسب تقاضاى وقت نيز عهدمهم گرفته ميشد وامر (اوفوابالعقود) در آغاز اين سوره از همان قبيل است ودر ضمن آن چندين نعمت واحسان را ذكر نموده بايفاى عهد ترغيب وازهمان درس اصلى يادآورى مكند .

## وَ النَّهُ وَ اللَّهُ طَ لِنَّ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللّلَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ

## الصُّدُ وُ رِ ﴿

تفسیو: شخص شریف وباحیا باید سر نیاز خودرا بحضور منعم بزرگ خم کند آری شرافت ومروت و توقع مزید احسان درآینده تقاضای آن دارد که بنده باید بکلی تابع فرمان منعم حقیقی خود باشد خصوصاً که درین باب عهد و اقرار هماز وی گرفته باشند مهکناست بنده نوازش و کرم بی انتهای حقتعالی را دیده مغرور شود وبایفای عهد نبرداخته نعمتهای الهی (ج) را قدر نکند بنابران خدای تعالی فرمود و اتقوالله شمارا مواخذه نموده دریك لمحه آن نعمت هارا باز می ستاند بهر حال مروت و شرافت ، ممنونیت و خوف و رجا تقاضای آن دارد کهما دراطاعت امر ووفا کاملا مخلص و مستعد باشیم زیرا او تعالی (علیم بذات الصدور) بوده هیچ چیزازاو پوشیده نیست و از اعمال و نیات بندگان اخلاص باشد یا نفاق ، نیاز قلبی باشد یا ریاکاری بخوبی آگاه است (سمعناو اطعنا) گفتن زبانی و اطاعت ظاهری برای ما فائده نمی بخشد .

#### قَوْ امِیْنَ لِلّٰهِ شُهُلَا ءَ بِالْقِسُطِ نَ قیام کنندمیان برای خدا مواهی دهندمان بانصاف

تفسير : درآيت ماقبل بهمومنان امرشده بودكه از نعمت هايحق تعالى وعهد وپیمان خود یادکنید اما درینجا میفرماید که تنها یادآوری زبانی كافي نيست بلكه مقصد اصلى اثبات آن در رنك عمل است دراين آيت تنبیه میشود کههرگاه براستی احسان بیشمان پروردگار را فراموش نكرده وبر عهدخود استواريدبايد بغرض اداى حقوقمنعم حقيقي وراست گردانیدن عهد خویش همیشه آماده و کمر بسته باشید وهمین که حکمی از طرف ولينعمت تان برسد بدون درنك به تعميل آن بذل همت نمائيد وبا موجودیت ایفای حقوق الہی (ج) در ایفای حقوق مخلوق نیز جدوجهد واهتمام نمائید وچنانکه در (قوامینشه ) بطرف حقـوق الله ودر (شهداء بالقسط) به حــقوق عباد اشاره رفته اســت ودرآخر (والمحصنت) هــم گذشت وفرق محض همین قدر است که درآنجا (بالقسط)بر (لله) مقدم شده وشاید سببش آن باشد که درآنجا ازدور ذکر حقوق العباد بوده واينجا حقوق الله بيشتر تاكيد شده بنابرآن درآنـجا تقديم ( بالقسط ) موزون ودراینجا تقدیم (لله) مناسب شمرده شد دلیل دیگر اینکه دراینجا درلحاق ذكر معامله بادشمن،مبغوض استكهياد آوري قسط باآنضرورتر مي بائست ودر لحاق سورةالنسآء ذكر چيزهاي محبوب ومرغوب است وبزرگترین محبوب که (الله) است اولتر یاد داده شد .

و لا يُجُرِ مُنْكُمْ شَنَا نُ قَوْمٍ و باعث نَكند شمارا دشمنی قوم عَلَى الله تعلى لُواط بر آنكه انصاف نكنید

تفسيس: غرض ازعدل آنست كه باهريك بقدر استحقاق وى بدونافراط وتفريط معامله شود وميزان عدل چنان بهمعيار مستقيم وصحيح باشد كهنه بزرگ ترين دوستيها ونه شديدترين دشمني ها هيچكدام نتواند كفه آنرا سنگين گرداند .

تفسیر: باز داشتن نفس از آنچه در شرع مهلك یامضر می باشد در دلها كیف خاص نورانی پدید میآرد كه نام آن (تقوی)است وسایل قریب و بعید برای تحصیل تقوی زیاد است اعمال حسنه و اخلاق خوب همه دراسباب و معدات آن محسوب میشود اما معلوم میگردد كه قریبترین و موثر ترین این اسباب «عدل و قسط» است یعنی بادوست و دشمن یك سان انصاف نمودن و در معامله حق و عدالت به جنبات محبت مغلوب نشدن ازاین جهت است كه «هواقرب للتقوی» فرموده است یعنی عدلی كه دربارهٔ آن حكم شده به تقوی نزدیك تراست كه بعد از مزاولت تدلی كه دربارهٔ آن حكم شده به تقوی نزدیك تراست كه بعد از مزاولت آن كیفیت تقوی بسیار به زودی حاصل میشود.

## واتقواالله التالك خبير بهاتعملون الله خرير وبهاتعملون الله و ترسيده باشيداذ خداهر آئينه خداخوب خبرداداست به آنچه ميكنيد

تفسیو: یعنی چنان عدل وانصاف که رعایت دوستی ودشمنی مانعشده نتواند وبه اختیار آن انسان به آسانی متقی شده تواند یگانه واسطهٔ آن ترس از خدا(ج) وبیم از انتقام اوست واین ترس وقتی بدل جای گیر میشود که انسان همیشه در مضمون (ان الله خبیر بماتعملون) مراقبت و تفکر نماید چون دردل مومن متیقن شود که هیچکار نهان و آشکارا از حق تعالی پوشیده نیست دلش از خوف الهی (ج) بلرزه آید ودر نتیجه آن در جمیع معاملات شیوهٔ عدل وانصاف را اختیار میکند وبرای عملی کردن احکام الهی مانند غلامان آماده می باشد ودر مکافات آن ثوابی مییابد که آیت کریمه (وعدالله الذین امنو الخ)بیان آنرا میکند.

وعد عرده خدا با آنانكه ایمان آورده اند و عار های

الصّلِحْتِ لا لَهُمْ مُعْفِرَهُ و آجُرُ عَظِيمٌ ﴿ السَّلِحُتِ الْمُعْفِرَةُ وَ آجُرُ عَظِيمٌ ﴿ السَّاسِةِ عَظِيمٌ اللَّهُ السَّالِ السَّاسِةِ عَظِيمٌ ﴿ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ ﴿ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَلَيْهُ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَلَيْهُ السَّاسِةُ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةِ عَظِيمٌ السَّاسِةُ عَظِيمٌ السَّاسِةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ السَّاسِةُ عَلَيْهُ السَّاسِةُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَل

تفسیر: یعنی نه تنها از گناه شان که به مقتضای بشریت مرتکب آن میشوند میگذریم بلکه اجرو تواب بی اندازه همارزانی خواهیم فرمود.

وَالَّذِينُ كَفُرُ وُا وَ كُنَّ بُوُا بِالْيَتِنَا و تعديب عردند به آيتهاي ما

<u>~</u>

## أُولَّ عِلَى أَصْحُبُ الْجَحِيْمِ (ا) أَولَّ عِلَى الْجَحِيْمِ (ا) أَو لَحَدِيْمِ (ا) أَو مُروه وزخ الله

تفسیر: این سزا مقابل فریق اول برای کسانی است که حقایق واضحه و مقررات ظاهر وروشن قرآن مبین را تکذیب کردند یا آیاتی را دروغ پنداشتند که بصدق وراستی رهنمائی میکنند وبسوی خدا هدایت .

يَا يَهُا الّذِينَ الْمَنُوا الْ كُرُوُ الْمَا اللّهِ عَلَيْكُمْ الْمُهُا الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ الْمُوْ وَاللّهِ عَلَيْكُمْ الْمُهُمّ اللّهِ عَلَيْكُمْ الْمُهُمّ اللّهِ عَلَيْكُمْ الْمُؤْمِمُ اللّهِ عَلَيْكُمْ الْمُؤْمِمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

تفسیو: اکنون بعداز بیان احسانهای عمومی بعضی احسانهای خصوصی یاد میشود یعنی قریش مکه وپیروان شان دراذیت و آزار پیغیمبر آخرالزمان صلی الله علیه وسلم وامحای دین متین اسلام چقدر دست وپا زدند مگر خداوند (ج) به فضل ورحمت خود دام تزویر شان را درهم کسست پس مسلمانان باید دراثر این احسان عظیم با آنکه بر دشمنان

غلبه واقتدار داشته باشند ازظلم و تجاوزبركنار مانند؛از جادهٔ عدل وانصاف تجاوز نكنند چنانكه درآیات گذشته ازآن تاكید شده است ممکن است دردل کسی بگذرد که درحق چنین دشمنان معاند تعلیم اينقدر مدارا خلاف اصول سياست است زيرا احتمال آنست كهافراد بد باطن واشرار ناهنجار ازاین رفتار ملایم مسلمانان جری تر شهوند این است که برای رفع اشتباه خدای دانا میفرماید (واتقوا الله وعلی الله فليتوكل المومنون) يعني بزرگترين سياست مومنان تقوى وتوكل على الله است ( از خدا ترسیدن و به حضرت او اعتماد داشتن) مقصود ترسیدن از خدا(ج) این است که درظاهر وباطن درهمه معاملات بااو تعالی یاك وبی آلایش ودر عهد واقرار خود وفادار باشید بعد ازآن به یاری خدا از کسی به شما خطری متوجه نمیشود ودر آیت آینده برای عبرت ، قومی را حکایت میکند که از خدا (ج) نترسیده عهد شکنی وغدر نموده بودند وذليل وخوار گرديدند .

#### وَ لَقَدُ إَ خَذَاللَّهُ مِيْثَاقَ بِيَنِي ﴿ إِسُرَا يُبِلِّ خسدا عهسد

تفسیر : عهد گرفتن به امت محمدیه اختصاص ندارد بلکه از امتهای سابقه هم عهدها كرفته شده .

#### و مقررکردیم از ایشان

تفسير : حضرت موسى (ع) ازميان قبايل دوازده كانة بنسي اسرائيل دوازده سردارمنتخب فرمودمفسران اسامي آنهارا از تورات نقل كردهاند فریضهٔ شان بودکه قوم خریش را درانجام عهدتاکید کنند و نیگران احوال شان باشند \_ اتفاق عجیب است کهقبل از هجرت هنگامیکه انصار در «ليلةالعقبه» بدست فرخندهٔ حضرت پيغمبر صلى الله عليه وسلم بيعت ميكردند ازميان آنها نيز دوازده نقيب انتخاب شده وهمين دوازده نفر از طرف قوم خود بدستُ اقدس حضرت نبوی بیعت نموده بـودند در حدیثی از جابر بن سمره (رض) که حضرت پیغمبر (ص) خلفای امت مرحومه را دوازده تن پیشینه گوئی کرده عدد آنها نیز موافق عدد «نقبای بنی اسرائیل» است مفسرین از تورات نقل کرده اند که خدای متعال به اسمعیل علیهالسلام فرمود «مناز ذریت تبو دوازده سیردار پدید مي آورم » غالباً اين دوازده نفر است كهدر حديث جابر بن سمره ذكر شده.

# وَقَالَ اللَّهُ الزَّى مَعَكُمْ ط

تفسیو : مورد این خطاب یاهمان دوازده سردار میباشند (یعنی شما فریضهٔ خود را انجام دهید حمایت وامداد من باشما است) ویا به تمام بنی اسرائیل خطاب شده که من باشما هستم یعنی هیچوقت مرا ازخود دور ندانید هر معاملهٔ که در آشکار ونهان میکنید می بینیم ومیشنویم پس هرچه میکنید آگاه باشید .

## لَئِنَ اَ قَهْتُمُ الصَّلُوةَ وَالنَّيْتُمُ الرَّكُوةَ النَّكُوةَ الرَّكُوةَ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُوةُ الرَّكُونَ الرَّلُونَ الرَّكُونَ الرَّكُونَ الرَّكُونَ الرَّكُونَ الرَّكُونَ الرَّلُونَ الْمُنْ الرَّلُونَ الرَّلُونُ الرَّلُونَ الرَّلُونَ الرَّلُونَ الرَّلُونَ الرَّلُونَ الرَّلُونَ الرَّلُونَ الْمُنْعِلِيلُونَ الْمُنْعِلِيلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ اللَّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ الْمُعَلِّلُونَ اللَّلُونُ اللَّلُ

#### والمنتم برسلى وعزر تهوهم

و یقین داشته باشید بهرسول های من ومدد کرده باشیدایشانرا

تفسير: يعنى پيغمبرانيكه بعد از حضرت موسى عليه السلام بيايندهمه را تصديق كنيد وبه تعظيم واحترام باآنها رفتار كنيد ودر مقابل دشمنان حق باجان ومال باأنها معاونت وامداد كنيد .

## وَ أَقُرُضُتُمُ اللَّهُ وَ وَمِنْ مِ دَهِيد خدادا

تفسیر: مراد از قرض دادن بخدا (  $\Rightarrow$  ) خرج کردن مال دردین و حمایت پیغمبران اوست همچنانکه قرض دهنده بامیدی قرض میدهد کهواپس باو میرسد ومدیون ادای آنرا بذمه خود لازم میداند چیز های را که خدا عطاکرده و درراه او خرج میشود هرگز کم و کم نمی شود خداوند (  $\Rightarrow$   $\Rightarrow$  ان از روی مجبوریت بلکه محض از فضل و رحمت خویش بذمه خود لازم کرده که بانفع بزرگ بشما مسترد نماید .

قُرُضًا حَسنًا وض بطرح نيك تفسير : مراد از (طرحنيك) آنست كهباخيلاص واز مال باك ومحبوب خود بدهيد .

تفسیو: چون نیکی بسیار شود بدی هارا محو ونابود میکند هر گاه انسان بایفای عهد باخداوند (ج) کوشان باشد حقتعالی ناتوانی های اورا دور میکند ودر مقام قرب ورضای خویش جامیدهد.

فَهَنْ كَفَرَ بِعُلَىٰ لِكَ مِنْكُمُ فَقَلَضَكَ پستسيكه عافر شد بعد اذاين اذشما پسبيشكيم مرد سكو آء السيئيل ش

تفسیس: کسیکه بعد از چنین عهد وپیمان روشن بنده وفادار خدا (ج) ثابت نشود بلکه کمر بغدر وخیانت بندد بدانید کهراه فلاح ورستگاری را کم کرده ومعلوم نیست درکدام گودال هلاك می افتد عهدهای که از بنی اسرائیل گرفته شده بود دراین جاذکر میشود وآن این است: نماز زکوة \_ ایمان آوردن به پیغمبران \_ امداد مالی وجانی به آنها \_ اول عبادت بدنی است و دوم عبادت مالی و سوم عبادت قلبی و زبانی و چارم در حقیقت تکمیل اخلاقی عبادت سوم است گویا در ذکر این چیز ها اشاره فرموده که از جان و مال و قلب و قالب و هرچیز بخدا اظهار اطاعت و و فا نمائید لیکن بنی اسرائیل یك یك آنرا خلاف و بهیچ قول و اقسرار خود پایدار نماندند و نتائج عهد شکنی های شان در آیت آینده بیان میشود.

## فَيهَا نَقْضِهِمْ مِيتًا قَهُمْ لَعَنَّهُمْ لَعَنَّهُمْ لَعَنَّهُمْ لَعَنَّهُمْ لَعَنَّهُمْ لَعَنَّهُمْ السَّانَ عَهِد خودرا لعنت كرديم برايشان

تفسیو: لعن به معنی طرد وابعادست یعنی ما آن طائفه را دراثر عهد شکنی وغداری شان از رحمت خود دورودلهای شان را سخت گردانیدیم و فلفظ (فبمانقضهم میثاقهم) ظاهر میکندکه عهد شکنی وغداری سبیب ملعونیت وقساوت قلبی آنهاشده واین فعل از خود شان است از آنجا که مرتب کردن مسبب براسباب فقط کار خداست (وجعلناقلوبهم قاسیه) به آن طرف اشاره شده است.

#### و جعلنا قُلُو بَهُمُ قَسِيةً يَكُرِّ فُونَ و عردانيديم دلهاى شان دا سخت ميتردانند الْكَلِمُ عَنْ مَّواضِعِهِ لَا عَنْ مَّوا ضِعِهِ لَا عَنْ مَا مَايش عَالَمُ اللَّهُ عَنْ مَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

تفسیر: یعنی در کلام خدا(ج) تحریف میکنند گاهی در لفظ و کاهی درمعنی و کاهی درتلاوت آن واقسام تحریف درقرآن کریم و کتب حدیث توضیع شده و تایك اندازه بعض نصارای اروپائی درعصر حاضر باعتراف آن مجبور شده اند .

## و نسو ا حظًا هما ن كر و ا به ج

تفسیس: لازم بهدکه ازنصایح قیمتداریکه درباب بعثت پیغمبرآخر زمان ودیگر مهمات دینیه درکتابهای شان مذکور بود استفاده میکردند مکر دردام غفلتها وشرارتها کرفتار آمده همه را فراموش نمودند بلکهچیزی را کهدر نصیحت ضرور بود ازبین بردند واکنون باقوال و نصایحمفیده که بهزبان حضرت خاتم المرسلین بهآنها یاد داده میشود دلهای سخت ایشان متاثر نمیشود ـ حافظ ابن رجب حنبلی مینویسد که بسبب نقض عهد دوچیزازآن سرزد یکی ملعونیت ودیبگر قساوت قلب ودو نتیجه ازآن برآمد یکی تحریف کتاب آسمانی ودیبگر عدم استفاده از ذکر یعنی دراثر لعنت دماغآنها ممسوخ کشت که به کمال بیباکی وبیخردی به تحریف کتب سماویه جرئت نمودند واز نحوست عهد شکنی دلهایشان سخت شد پس استعداد پذیرفتن سخن حت ونصیحت باقی نماند وبدینصورت قوه علمی و عملی هر دو از ایشان ضایح شد .

#### وَلَا تُزَالُ تُطُّلِعُ عَلَى خَآئِنَةٍ مِّنْهُمُ مطلعمی شوی بر و همیشه تــو دغاء ازاشان

تفسير : سلسلة دغاء وخيانت آنها تاامروز جاريست ودرآينده نيزجاري می باشد بنابران توهمیدشه بیکی نی بیکی ازمکروفریب شانباخبر

تفسير : مراد ازعبدالله ابن سلام وهمر اهان اوست كه داخل دائر هٔ اسلام شده اند.

دوستميدارد

تفسیر : چون این عادت دیرین آنهاست ضرور نیست که درهر مسئلهٔ جزئی بهآنهاداخل مجادله شوی واز هرگونه خیانت شان پرده برداری آنهارًا بگذار واز آنها درگذر بلکه دربدل بدی وشسرارت شسان عفو واحسان نما شايد ازآن متأثر شوند قتاده وغيره گفته است كه حكم اين آيت به آيت « قاتلوا الذين كفروالايومنون بالسُّولا باليوم الاخر الخ» منسوخ است اما به نسخ حاجت نمى افتد زيرا حكم قتال مستلزم آن نيست كهدر مقابل چنین قوم در هیچوقت از عفو وگذشت وتالیف قلوب کار گرفته

#### وَ مِنَ الَّذِينَ قَا لُوْآ إِنَّا نَصْرَ ي از کسانسکه خودرا نصارى

تفسیر: نصاری یااز لفظ (نصر) گرفته شده که بهمعنی امداد است یامنسوب به قریه (ناصره) است واقع درملك شام که حضرت عیسی درآن بود وباش داشتند ازین جهت آیشان را (مسیح ناصری)میگفتند \_\_\_\_

وکسانیکه خودرا نصاری میگفتند گویا دعوی داشتند که حامی و ناصر دین راست خدا وپیغمبران کرام وپیروان حضرت مسیح ناصری ما میباشیم باوجود دعوی زبانی وافتخار ظاهری روشی کهدر معامله دین داشتند درآینده ذکر میشود .

اَخُلُ نَا مِيْتَا قُومُ فَنَسُو احَظًا هِماً المُعْمَا الْمِمَّا عَلَيْهِ الْمُعَا الْمِمَّا الْمِمَّا المُعَا المُعَادِدِينِهِ اللهِ ال

ن گرو و ایده نه داند مه آن

لايحبالله

تفسیو: از آنها نیز مانند یهود عهد گرفته شده بود لیکن آنها در عهد شکنی وبی وفائی کم از اسلاف خود نبودند ومانند آنها از نصائح قیمتداری که مدار فلاح و نجات ابدی شان بود فایده نگرفتند بلکه در بائیبل قسمتهای مهم نصائح راکه مغز وجوهر دین بود بجانگذاشتند.

## فَأَغُرُ يُنَا بَيْنَهُمُ الْعَلَاوَةُ وَالْبَغْضَاءَ سَا اللَّهُ الْعَلَا وَ وَ وَالْبَغْضَاءَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ

تفسیر: دربین خود نصاری یادربین یهود و نصاری برای همیشه عداوتم ومخاصمهها برپا مىباشد نسيان وضياع تعليمات آسمانىي جنانكه می بایست نتیجه داد یعنی نور وحی الهی (ج) را ازدست دادنــد و در ظلمت اوهام واهوا باهم بياويختند مذهب از ميان رفت ومناقشه هـاى مذهبی باقیماند ، فرقه های متعدد پیداشده درتاریکی باهم متصادم شدند ورفته رفته این تصادم وفرقهبندی به شدید ترین بغض وعداوت انجامید \_ بدون شبهه دربین مسلمانان امروز هم تشتت وتصادمات مذهبی موجود است لیکن چون پیش ماوحی الہی (ج) یعنی کتابآسمانی بحمدالله بدونكم وزياد محفوظ است لهذا جمعيتي از مسلمانان باوجود اختلافات بمركز حق وصدق ثابت بوده وآيندههم ثابت خواهد ماند برعكس آن دراثر اختلافات شدید یهود ونصاری یااختلاف خود نصاری در بین خود مانند فرقه (پروتستنت) و (رومن کاتولیك) وغیره فرقه های کُنهٔ باهم اختلاف دارند نهامروز بشاهراه حق وصدق قايم آند ونه تا قيامت قايم خواهند شد زيرا آنها فروغ وحي الهي (ج) را كنه معرفت الهني وقوانین آسمانی را هیچ انسان بدون آن حاصل کرده نمی توانددر اثر بسي اعتداليي هاي خويش صايع كبرده واز دست داده اند مُحَالُ است كه أَزْ تمسك بَائْيَبِل يعني بَانْجِيلُ تَحْرَيْف يَافْتُه تَغْيَر خُورُدُهُ

تاقیامت ازاین اختلافات کور کورانه وبی اصول بغض وعداوت و فیرقه بندی برآمده طریق حقرا ببینند وبهشاهراه نجات ابدی روان شوند اما کسانیکه امروز اصل مذهب ومخصوصاً عیسائیت را بازیچه قرار دادهاند ولفظ مسیحیت یا بایبل موجود را محض برای اغراض سیاسی برپا داشته اند دراین آیت ذکر آن نصاری نیست واگر قبول کنیم که آنها نیز درتحت این آیت داخلند عداوتها ودسیسه کاری های نهانی ومحاربات علانیهٔ شان بر علیهٔ یکدیگر براصحابخبرت پوشیده نمیباشد.

#### اللي يَوُمِ الْقِيلَمَةِ ط تا دوز قيامت

تفسیو: تامادامیکه باشند اختلاف و بغض وعناد درآنها می باشد درینجا لفظ تاقیامت چنان است که ادر محاورات خویش میگوئیم که فلان شخص تاقیامت از فلان حرکت باز نمی آید و معنی آن چنین نیست که او تاقیامت زنده می ماند و این حرکت را دوام میدهد مراد این است که اگر تاقیامت زنده بماندهم ازین حرکت دست نمی بسردارد همچنین از لفظ رالی یوم القیمة) ثابت نمیشود که یهود و نصاری تاقیامت می باشند چنانکه در زمانهٔ ما بعض مبطلین در تفسیر خود نگاشته اند .

# و سُوف ينتَّهُم الله بِمَا كَانُوا و نود خبر دهدايشاندا خدا به آنجه

روره و يصنعو ن ⊛ مي عودند

تفسير : نتيجهٔ اعمال خودرا درآخرت كامل ودر دنيا به ذريعهٔ بعض حوادث مشاهده ميكنند .

يَا هُلُ الْكِتْبِ قَدْ جَاءَ كُمْرُسُو لُنَا الْكِتْبِ قَدْ جَاءَ كُمْرُسُو لُنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ىەارادة خود

يُبِينُ لَكُمْ كَثِيرً الهمّاكُنتُم تُخُفُونَ بِينَ مِيكِند براى شما بسياد اذ آنجه بنان ميداشتيد

مِنَ الْكِتْبِ وَ يَعْفُوا عَنْ كَتِيرٍ مُ

تفسیر: این همه خطاب بیبهود ونصاری است که همان پیغمبرآخرزمان که باوجود تحریف زیادی که در کتاب های شما شده مژدهٔ بعثتشتا یك اندازه موجود است مبعوث گردیده وخدا (ج) کلام خودرا به زباناو القا کرد وحقائقیراکه حضرت مسیح ناتمام گذاشته بودتکمیل کرد وسخنان تورات وانجیل راکه شمامخفی کرده تغیر وتبدیل نموده بیان میکردیداین پیغمبر آنرا ظاهر فرمود واز امور غیرضروری صرف نظر نمود.

قَلْ جَاءَ كُمْ مِّنَ اللّٰهِ نُورُو وَ كَتَابَى بِهِ تَعْقِقَ آمَد بَشَمَا اذَجَانِ خَدَا نُورِي وَ كَتَابَى مُنِ النَّبِكَ مُنِ النَّبِكَ مُنِ النَّبِكَ مَنِ النَّبِكَ مَنَ النَّبِكَ مَنَ النَّبِكَ مَنَ النَّبِكَ مَنَ النَّبِكَ مِنْ النَّبِهِ وَمَنَ النَّبِهِ وَمَنَ النَّبِهِ وَمَنَ النَّهِ مَنْ النَّلِمُ وَيُخْرِجُهُمُ مُنَ النَّلُمُ وَيُخْرِجُهُمُ مُنَ النَّلُمُ وَيُخْرِجُهُمُ مُنَ النَّلُمُ وَيُخْرِجُهُمُ مُنْ النَّلُمُ وَيُخْرِجُهُمُ مَنْ النَّلُمُ وَيُخْرِجُهُمُ مُنْ النَّلُمُ وَيُحْرِجُهُمُ مُنْ النَّلُمُ وَيُحْرِجُهُمُ مُنْ النَّلُمُ وَيُحْرِجُهُمُ مُنْ النَّهُ وَيُودُونُ مَنْ النَّلُمُ وَيُودُونُ مَنْ النَّالُمُ وَيُودُونُ مَنْ النَّلُمُ وَيُؤْمِلُ مُنَ النَّهُ وَيُونُ مِنْ النَّهُ وَيُولُونُ مُنْ النَّهُ وَيُؤْمِلُ وَيُؤُمُ وَيُخُومُ مُنْ النَّهُ وَيُولُونُ مِنْ النَّهُ وَيُولُونُ وَيُؤْمُ وَيُؤُمُ وَيُؤُمُ وَيُؤُمُ وَيُؤْمُ وَيُؤْمُ وَيُؤُمُ وَيُولُونُ النَّالُمُ وَيُولُونُ مُنْ النَّالُمُ النَّالِي النَّهُ وَيُؤْمُ وَيُؤْمُ وَيُولُونُ النَّالِي النَّهُ وَيُولُونُ مُنْ النَّالِي النَّهُ وَيُولُونُ مُؤْمِلُونُ النَّالِي النَّهُ وَيُولُونُ النَّالِي النَّهُ وَيُولُونُ وَيُؤْمُ وَالْكُلُولُ وَلَا لَا مُؤْمُ وَالْمُلْكِ وَلِي النَّهُ وَيُولُونُ وَيُولُولُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَيُولُولُونُ وَالْمُلْكِ وَلِي النَّهُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُولُولُولُولُومُ والْمُومُ وَالْمُوالِمُ الْمُؤْمُ وَالْمُوالِمُ الْمُؤْمُ وَالْمُو

تفسیر: شاید از (نور) ذات رسول کریم (ص) واز (کستاب مبین) قرآن مجید مراد باشد یعنی به یه ود و نصارائی که روشنی وحی الهی (ج) را از دست داده در تاریکی های هوا و آرا و افکار پراگندهٔ خود سر گردان و در گودالهای خلاف و شقاق افتاده حیران و سرگردان اند وبر آمدن شان ازاین و رطهٔ ضلالت بصورت موجود تاقیامت امکان ندارد بگوئید که بزرگترین روشنی خدا (ج) در رسید اگر می خواهید که براه صحیح نجات ابدی رهسیار شوید درین روشنی به پیروی رضای خدا رفت ار نجات ابدی رهسیار شوید درین روشنی به پیروی رضای خدا رفت اکنید طرق سلامتی و نجات را باز خواهید یافت واز تاریکی بر آمده بدون اندیشه در روشنی روان خواهید شد و به عون و عنایت کسی که برضای او رفتار می کنید بدون تکلف صراط مستقیم راطی خواهید کرد.

تفسیو: میگویند خداغیر از مسیح چیزی دیگر نمیباشد ومی کویند که این عقیدهٔ آن فرقه نصاری است که آنرا یعقوبیه مینامند ودر نیزد آنها خدا درپیکر مسیح حلول کرده است (العیاذ بالله) یاچنین گفتهشود که چون نصاری به الوهیت حضرت مسیح قایل شده اند ودر عینزمان بتوحید زبانی هم قائل اند یعنی به زبان میگویند خدا یکی است نتیجهٔ لازمی این دو دعوی آن میشود که به عقیدهٔ آنها جز مسیح خدائی نمیباشد پس باین عقیده در کفر صریح آنهاهیچ اشتباهی باقی نمیماند.

#### إِنْ آرَاكَ آنُ يُنْهُلِكُ الْ هلاككند

#### همه تكحا زمين اند ومادرشرا وآنانراكه

در

تفسير: بالفرض اگر خداي قاهر توانا بخواهد كه حضرت مسيحومريم وتمام باشندگان زمینرا ازگذشته وآینده یکباردریك لحظــه هـــلآك كند کیست کهاورا مانع آید یعنی بالفرض که انسانهای اولین وآخرین یکجا كرده شوند وخدا (ج) بخواهد كهبه طرفة العين آنهارا تباه ونابود كند قوهٔ اجتماعیه آنها ارادهٔ خداوندی را برای یک لحظه ملتوی کرده نميتواند زيرا قدرت وقوت مخلوقات كه مستعار ومحدود استدر مقابل قدرت وقوت اصلىونامتناهى الهي(ج) عاجز محض است وخودآنطائفه که این خطابدر ردآنهاست نیز بـآینسخن اعتـراف دارند بـلکه خود مسيح ابن مريم كه بهعقيدهٔ باطل آنها خداست هم بعجز وناتواني خـود اقرار دارد چنانکه در انجیل مرقس این مقوله حضرت مسیح موجود است ؛ (ای پدر هرچیز تحت قدرت تست این پیاله (اجل) را از من دور کن اما نهچنانکه میخواهم بلکه بطوریـکه اراده ومشیت تو بــرآن رفته )پس درصورتیکهحضرت مسیح علیه السلام که به عقیدهٔ شمآخداست ووالدة ماجدة او حضرت مريم صديقه كهبزعم شما مادر خداست باتمام مخلوقات زمین درمقابل قدرت ومشیت خدا(ج) عاجز وناتـوان باشند خود بگوئید که مسیح یامادر اورا یادیگری را بهخدائی منسوب داشتن چقدر گستاخی وشوخچشمیاست مادربیاناین آیاتکههـــلاكـرا(به معنی مرك) گرفتيم وكلمة (جميعاً) راقدري توضيح داديم بيان مدلول لفظ (جميعاً) مطابق تصريحات ائمة عربي است وغيرازين ممكن است كه هلاك بهمعني (مرگ )گرفته نشود چنانگه امام راغب میگوید هلاك گاهی بهمعنی فنای مطلق ونیست ونابود شدن چیزی است مثلا «کلشی عالك الا وجه» » (یعنی بدون ذات خدای لایزال هرچیز نابود شدنی است )نظر بایسن معنی ؛ مقصد آیت چنان است که اگر خدای توانا اراده کند که حضرت مسيح ووالدهاش وتمام چيزهاى را كه درزمين است نيست ونابود نمايد كست كهخدارا از ارادهاش بازدارد .

عالمي را دردمي ويران كند اوست سلطان هرچه خواهد آن کند

حضرت شاه صاحب نوشته خداوند (ج) دربعضی مواقع در حق انبیا، چنین فرموده تاامت شان پیغمبران خودرا از حد بندگی تجاوز ندهند والا آن مرتبهٔ عالی ووجاهت پیغمبران که نزد خدا(ج) دارند شائستهٔآن نبود که مورد چنین خطاب واقع میشدند .

ِ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمْلُ تِ وَ الْأَرْضِ و مرخداراست پادشاهی مَا سَنْهُمَا مُ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُمُ مى أفريند أنجه ميخواهد درمیان آنهاست

تفسير: هر چيز راطوريكه بخواهد مي آفريند مثلا حضرت مسيح (ع) را بدون پدر وحضرت حوا را بدون مادر وآدمرابدون پدرومادر پیداکرد .

وَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيرٌ ١٠ تواناست

تفسير : دربرابر اوتعالى هيچقوتي مقاومت كرده نميتواند اخيار وابرار همه درآنجا محکوماند .

وَ قَالَتِ الْيَهُو كُو وَالنَّصْرَا يَ نُحُنُّ و نصاری أَنْ أَوْ اللَّهِ وَ أَجِبًّا وَ أَهُ اللَّهِ وَ أَجِبًّا وَ هُ اللَّهِ وَ أَجِبًّا وَ هُ اللَّهِ وَ

> و دوستان اوئیم يسران

تفسير :اينها شايد از سببي خودرا پسران خدا ميگويند كه خداي تعالي دربایبل ایشان اسرائیل یعنی یعقـوب (ع) را نخستین پسر وخـود را یدرش گفته است واز طرف دیسگر نصاری حضسرت مسیح را ابسن الله شناخته اند شاید برای اینکه اولادهٔ اسرائیل وامت حضرت مسیح(ع) شمرده شوند غالباً خودرا بهلفظ ابناء الله ستوده باشند وممكن است كه از گَفتن پسر این مطلب باشد که ما از جهت خواص ومحبوب بودن نزد خدا گویا بهمنزلت اولاد او می باشیم در اینصورت لفظ ابناء باحاصل لفظ احبا يكسان است .

يُعُذِ بُكُمُ بِذُ نُوْ بِكُمْ بگو پسچرا عذاب میکند شمارا

تفسيو: چون از روی حقيقت ؛ ابس الله شدن مخلوق سسر تاسر محال وبديهي البطلان است ومحبوب خدا شدن به مضمون «يحبهم ويحبونه مائده ركوع ۸ » امكان دارد بنابران درين آيت نخست دعوی محبوبيت شان را ردكرد يعنی قومیكه بنا بربغاوت های آشكار و گناهان شديددر دنيا رسوا و گرفتار عذاب شده باشد درآخرت نيز عقلا و نقلا سزاوار عذاب بديست كيست آن دا نشمندی كه چنين قوم متمرد و گنهاار را برای يكلمحه نيز محبوب وعزيز خدا تصور كند هيچكس را با خدا (ج) علاقه نسبی نيست محبت و خلت الهی (ج) فقط باحسن عمل واطاعت حاصل ميشود مجرمانی را كه مستحق شديد ترين مجازات شده باشند ازدعوی (نحنابنا الله واحباء) شرم می بايد \_ درباره پسر نوح (ع) باوجود آنكه پسر صلبی وی بود خداوند فرموده «انهليسمن اهلكانه عمل غير صالح » (هود ركوع ٤).

# بَلُ أَنْتُمْ بَشُو رَهِيْنَ خَلَقَ اللهِ الْجَنِي خَلَقَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

تفسيو: «بشر» درلغت به معنى سطح برونى بدن است بهمين مشابهت اندك انسان رابشر ميگويند شايد دراختيار اين لفظ همين نكته باشد كه اطلاق پسران خدا و عزيزان خدا برشما چگونه راست مى آيددر حاليكه اطلاق انسان شريف وممتاز نيز از شما بعيد است صرف به لحاظ بشره وشكل وصورت كه خداوند (ج) بيافريد شما يك انسان نهايت معمولى ناميده ميشويد كه خلقت شما هم بطريق معتاد و بصورت عامة الناس بعمل آمده پس چگونه و هم ابنيت به شما صادق شده ميتواند .

#### 

هسمر و ريواهي، يداند كه شانسته بخشش كيست وسزابه كه داده شود.

تفسیر: کسی راکه بهرحمت وحکمت خویش می بخشاید یااز طریق عدل وانصاف سزا میدهد کیست که درآن مزاحمتی نماید مجرمان را یارای آن نیست که از قلمرو او یعنی از آسمان وزمین برون روند یا در حیات بعد الممات جای دگر گریخته توانند .

یا هل کتاب به تعقیق آمده است بشما فرستادهٔ ما میکند برای شما

تفسیر: احکام وشرایع مارا بانهایت وضوح آشکارا بیان می نماید از آغاز این رکوع انواع شرارت ها وبی دانشیهای بنی اسرائیل و یهود ونصاری را بیان فرموده نشان داده بود که چون پیغمبر ما نزد شما آمده خطاهای شمارا توضیح میدهد ومیخواهد شما را ازظلمتبرآورده جانب نور رهنمائی کند پس رفتن جانب فروغ هذایت بدو چیز مربوط است یکی اینکه معرفت صحیح الهی (ج) را حصول کنید ؛ دربارهٔمخلوق وخالق عقاید باطله را درذهن جامدهید از (لقد کفرالندین قالوااناله هوالمسیح ابن مریم) تااین جا بیان این جزء بود – امر دوم این است که به حضرت خاتم الانبیاء ایمان آرید که جامع کمالات همه انبیای سابقین و بررگترین و آخرین شارح شرایع الهیه است بیان این جزءدر آیت و ریا اهل الکتب قدجاء کم رسولنا یبین لکم علی فترة – الایه) ذکر شده .

على فَتْر ةٍ مِّنَ الرُّ سُلِ اَنْ تَقُولُو الْوُا دَرِ حَالِتَ انقَطَاعَ آمَدَنَ لِيَعْمِرِانَ لَيْ الرَّ لَيْ الْوَلِيَدِ عَهِمُ مَا جَاءً مَامِنَ 'بَشِيْر قَلْ لَا نَذِ يُر فَقَلُ لَا نَذِ يُر فَقَلُ نَامِدهِ الله عَنْ مَرْده دهنده و نه بيم دهنده لله به تحقيق جَاءً كُمْ بَشِيْرٌ فَوْ نَانِ يُرْط جَاءً كُمْ بَشِيْرٌ وَ بِيم دهنده و بيم دهنده

-

تفسير: بعد از حضرت مسيح (ع) تقريباً شش صد سال سلسلة پيغمبران منقطع گرديده بود و تمام دنيا الاماشآءالله درظلمت جهل وغفلت اوهام واهوا فرورفته ؛ چراغ هدايت خاموش شده بود دمه ظلموعدوان فساد والحاد در تمام آفاق پهن شده بود دراين وقت براى اصلاحجهانيان هادى وبشير و نذيرى را فرستاد كه از همه بزرگتر بود تابه جاهلان راه فلاح دارين را بازنمايد ؛ غافلان را به تخويف وانذار بيدار كند ودون همتان را به بشارت تحريك دهد \_ باين صورت حجت برهمه مخلوقات خدا (ج) تمام شد خواه كسى پذيرد وخواه انكار نمايد .

## ع وَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَلِيرٌ ﴿

تفسیر: اگر شما سخن این پیغمبر را نیندیرفتید خدا(ج) قدرت دارد که قوم دیگری را برانگیزد که پیغام وی را کماحقه بپذیرند وباپیغمبر ممراهی نمایند کار های الهی (ج) تنها بشما وابسته نیست .

# وران قال مُوسلى لِقَوْ مِهُ لِقَوْ مِهُ أَكُو وَالْ كُولُو اللهِ اللهُ وَالْ اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا الل

#### نِعُهَا اللّٰهِ عَلَيْكُمُ مُ نعمت الله الموا المواثقة

تفسیو: درموضحالقرآن است که آبراهیم (ع) در راه خدا(ج)وطنآبای خودرا گذاشته در شام مقیم شد و مدتی ویرا فرزند پدید نیامد باز خدا (ج) بوی بشارت داد کهاولاد واحفاد ترا درجهان منتشر خواهم کرد وزمین شام رابهآن ها خواهم داد نبوت ، دین ، کتاب ، سلطنت رادرآنها برقرار خواهم کرد هنگام حضرت موسیی (ع)آن وعده تکمیسل یافیت بنی اسرائیل وا از پیکار فرعون نجات داد واورا غرق نموده بنی اسرائیل را مامور گردانید که به جهاد عمالقه وفتح شام بپردازند که ملك شام از ایشان خواهد بود موسی (ع) از میان دوازده قبیله بنیی اسرائیل دوازده سردار برگزیده برای کشف احوال مملکت مذکور فرستاد آنها خبر آوردند وملك شام را نهایت ستایش کردند ونیروی عمالقه را که در شام تسلط داشتند بیان نمودند موسی (ع) به آنها گفت مزایای شام را در پیشگاه قوم شرح دهید واز قوت دشمن ذکری به میان نیارید رو نفس سخنان موسی (ع) را شنیدند وده نفس دیگر خلاف ورزیدند

.

چون بنی اسرائیل شنیدند دل از دست دادند و خواستند بعصر باز گردند بنابراین تقصیر چهل سال درفتح درنگ شند دراین مدت دربیابان ها سرگردان و آواره می گشتند و قتی که مردم آن قرن مردند آن دو تن بعد از حضرت موسی (ع) زنده مانده خلیفه گردیدند و فتح در دست آنها حاصل شد .

#### اِنْ جَعَلَ فِيْكُمْ الْبِياءَ چون پيدا عرد درميان شما پيغمبران دا

تفسيو: از جد اعلى شما ابراهيم (ع) تاامروز چندين پيغمبر دربين شما مبعوث گردانيد چون حضرت اسماعيل ويعقوبويوسف وخودموسى وهارون عليهمالسلام وبعد ازآنها هماين سلسله تامدت دراز در بين بني اسرائيل جريان داشت.

### وَ جَعَلَكُمْ مُلُوْكًا

#### گردانید شمارا پادشاهان

تفسیو: شمارا ازذلت غلامی فرعونیان آزادی بخشیده بر مال ومملکت شان متصرف گردانید ، برعلاوه پیشتر از میان شما حضرت یوسف(ع) را برخزائن وسلطنت مصر تسلط ارزانی فرمود ودرمستقبل نیبز مثل حضرت سلیمان وغیره پیغمبر و پادشاهی بیاورد و به نعمت های دین ودنیا شمارا مفتخر وسر افراز گردانید زیرا بزرگترین منصب دینیی (نبوت) می باشد وانتهائی عروج واقبال دنیوی : آزادی وسلطنت واین هردو برای شما مرحمت گردید .

تفسيو: در آوانيكه بهموسى (ع) اين خطاب مى شد بنى اسرائيل نسبت به تمام ساكنين زمين بيشتر مورد نوازشهاى خدا (ج) واقع بودند واگر (احدا منالعلمين) برعموم حمل شود ازاين سبب صحيح نيست كه خود قرآن كريم درخصوص امت محمديه تصريح مى نمايد : «كنتم خير امة اخرجت للناس» (آل عمران ركوع ۱۲) همچنين فرموده «وكذالك جعلناكم امة وسطا لتكونواشهداء على الناس » (بقره ركوع ۱۷) .

يَقُو مِ الْمُقَلَّ سَةَ اى قوم من درآئيد بزمين باك ترده شده النبي كتب الله كرم آنذمين مقردساخته آنراخدابراى شما

تفسیر: خدا(ج) قبلا به حضرت ابراهیم علیه السلام وعده داده بود که این ملك را به اولاد تو ارزانی میدارم واین وعده ضرور کامل شدنی است خوشا بحال کسانی که بدست آنها تکمیل شود.

و لا تُرتُّ و اعلَى آنُ بارِ كُمْ و باز معردید به همان راه که آمده اید فتنقلبو الحسرین آن پسمیعردید زبان کاد

تفسیو : درجهاد فیسبیلاللهجبنودونهمتی راپدرودگفته بحیات غلامی مروید.

تفسير : بسيار قوى هيكل وتنومند وبارعب .

و الله الله خُلها حَلَى يَخُرُ جُوُ ا و ما هرمز داخل نشويم آنجا تاآنكه ايشان بيرون آيند مِنْهَا فَإِنْ يَتَحْرُ جُوْ اللهِ مِنْهَا فَإِنَّا اذآنجا پس امر ايشان بيرون شوند اذآنجا پسما

#### رَا خِلُونَ نَ در آیند مانیم

ت**فسیر** : همت مقابله ویارای مقاتله نداریماکس می توانی بهزور معجزه آنهارا **بکش کهاز ماغیر از تیار خوری چیزی نمی آید .** 

تفسیو: این دومرد نیکوکار عبارت ازحضرت (یوشع ابن نون; و (کالب ابن یوقنا) است که از خدا(ج) میترسیدند لهذا از عمالقه وغیره خوف وهراس نداشتند:

هركه ترسيد از حق وتقوى گــزيد \* ترسد ازوى جنوانس وهركهديد

تفسیو : همت نموده تادروازهٔ شهر خودرا برسانید خدای تعالی شمارا ضرور غالب میگرداند ـ خدا (ج) یار ومددگار کسی است کـه خودش به خود امداد کند .

م أُ مُ مِنْدِنَ اللهُ مُوْمِنُونَ اللهُ مُومِنَانُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

تفسیو: واضح گردید که تر كاسباب مشروعه توكل گفته نمی شود بلکه توكل آنست که برای حصول مقصد نیکو جهد و کوشش انتهائی بعمل آرد وبرای مثمر ومنتج شدن آن بر خدا(ج) توكل كند وبكوشش خود مغرور ونازان نشود زیرا بواسطهٔ اوهام و پختن طمع خام اسباب مشروعه را ترك دادن توكل نی بلكه تعطل است.

قَالُوا يَهُو سَكَى إِنَّا لَنْ نَكُ خُلَهَا مَعْنِد دَنِمِهِ اللَّهِ الْكُلُوا اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا ال

آبَدًا مَّاكَ ا مُو افِيهَا فَا ثُ هُبُ آنْتَ ميچه، ماداميكه ايشان درآنجايند بسبرو تو

وَ رَبُّكَ فَقَاتِلاً إِنَّاهُهُنَا قَاعِدُونَ ﴿

و پروردگار تو پس جنگ کنید بدرستیکه ما اینجا نشسته گانیم

تفسیر: این گفتار قومی است که (نحنابنا الله واحباءه) رادعوی داشتنداما این کلمات گستاخانه از تمرد وطغیان آنها بعید نیست.

قَالَ رَبِّ إِنِّى لاَ آمُلِكُ إِلاَّ نَفْسِي وَأَخِي

گفت موسی ای پروردگار من ، منمالك نيستم مگرنفس خودراوبرادر خود را

تفسیر: حضرت موسی (ع) نهایت دلگیر شد واین دعاراکرد و چون عدول وعصیان بزدلانه تمام قوم را مشاهده میفرمود لهذا دردعای خود بدون نفس خود وهارون علیهماالسلام (که اونیز معصوم بود) دیگری را یاد نکرد ویوشع و کالب هم طبعاً دردعا شریك هردو شدند .

فَا فُرْقُ بِيْنَا وَبِيْنَ الْقُوْمِ الْفُسِقِيْنَ ﴿ الْفُسِقِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قَالَ فَإِنَّهَا هُحُرٌّ مَا أَ عَلَيْهِمْ ٱرْبَعِينَ عَلَيْهِمْ ٱرْبَعِينَ عَلَيْهِمْ ٱرْبَعِينَ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ

سَنَهُ عَيْنِيهُ وَنَ فِي الْأَرْضِ فَلَا تَأْسَ سال سرمردان ميشوند در زمين بس اندوهناك مباش

عَلَى الْقُوْمِ الْفُسِقِيْنَ الْأَوْمِ الْفُسِقِيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَادَانًا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ

تفسيو : دعاى جدائي بصورت محسوس وظاهر اجابت نشد بلي در معنى جدائي شد که همه کرفتار عذاب الهی(ج) شده حیران وسرگردان میگشتند موسی وهارون عليهماالسلام با اطمينان بيغمبرانه وكمال سكون قلب منصب ارشاد واصلاح خودرا دوام دادند چنانکه در شهری ویای علمومی مستولی گردد و در مجمع هزاران بیمار دوسه اشخاص تندرست و قــوی القلب به معالجه وچاره گری وتفقد احـوال آنــها مشغول بــاشند اکر «فافرق بیننا» بجای «جدائی کن» «فیصله کن» ترجمه می شد مطلب واضم تر میگردید حضرت شاه مینگارد که تمام این قصه هارا باهل كــتاب شنوانيد كه شما به پيغمبر آخرالزمان همراهي نخــواهيد كــرد چنانکه اجداد شما باحضرت موسی (ع) همراهی نکردند و خویشتن را از جهاد کناره نمودند ــ این نعمت نصیب دیگران خواهد شد چنانکه نصیب شد ـ برای یك لمحه تمام این ركوع را مقابل نظر آورده باحوال امت محمدیه غور کنید برآنها از جانب خدا (ج) انعاماتی شده که نهدر سابق امتى راشده بود ونه آينده خواهد شد خاتم الانبياء حضرت سبید الرسل صلی الله علیه وسلم را شریعت ابدی داده مبعوث کردانید درمان شان ائمه وعلمای بیافرید که اکر چه پیغمبر نبودند وظایف انبياء رابه اسلوبي نمهايت مستحسن انجام دادند وپس از حضرت ييغمبر (ص) خلفاى وى به قيادت امت پرداختند وتمام جها نرا بهاخلاق خوب واصول سياست وغيره رهنموني كردند باين امت نيز حكم جهاد

داده شد نه در مقابل عمالقه بلکه در مقابل جباران تمام گیتی ؛ نه تنها برای فتح کشور شام بلکه برای اعلای کلمة الله وبر کندن ریشههٔ فساد در شرق وغرب - حدا (ج) به بنی اسرائیل ارض مقدس راوعده داد ، دربارة اين امت گفت «وعدالله الذين آمنو امنكم وعملر االصلحت ليستخلفنهم فى الارض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضيي لهم وليبد لنهم من بعد خوفهم امنا» (ركوع ٧سبورة نور) اگر مـوسي بنی اسرائیل را در جهاد از پشت گردانیدن منع فرموده - بهاین امت نيز خدا(ج) چنين خطابي فرمود «يا ايهاالذين آمنوا اذالقيتم الذين كفروا زحفاً فلانولوهم الادبار» (انفال ركوع ٢) عاقبت الامر رفقاي حضرت موسسی (ع) از عمالقه ترسیدند تا آنجا که گفتند « اذهب انت وربك فقاتلا اناههنا قاعدون» يعنى تو وبپروردگار تو برويد و بجنگيد مادراین جا نشستهایم ، اما اصحاب حضرت محمد (ص) گفتند به خدا سوگند اگر تو گوئی خودرا درامواج دریا بیفکنید بی درنگ خویشتن را مي فكنيم ويك تن ازما كناره نخواهد گرفت اميد است حدا (ج) ازجانب ما به حضرت پیغمبر (ص) چیزی را به عرصهٔ ظهور آرد که چشمان فرخندهٔ وی ازآن روشن گردد ما باپیغمبر خویش بوده در راست وچپ در حضور وغياب ودر هر طرف جهاد ميكنيم به فضل الهي (ج)ماازآن مردم نیستیم که بهموسی علیه السلام گفته بودند « اذهب انت و ربك فقاتلا اناههنا قاعدون» نتيجه آن اين است كه بقدر مدتى كه بنى اسرائيل از فتوحات محروم شده دروادی تیه سرگردان ماندند اصحاب پنغمیر صلی الله علیهوسلم درمدتی کمتر از آن ازخاور تاباختر رایت ارشاد رآ بر افراشتند (رضى الله عنهم ورضواعنه ذالك لمن خشى ربه) .

# في واتُكُ عَلَيْهِم نَبِهَ ابْنَى الْكُمْ بِالْحَقِّ وَاتَّكُ عَلَيْهِمْ نَبِهَ ابْنَى الْكُمْ بِالْحَقِّ وَالْمُوانُ عَلَيْهِمْ نَبِهَ الْبُنَى الْكُمْ بِالْحَقِينَ وَبِعُوانُ بِرَاسِينَ

**تفسیر :** یعنی حکایت دوپسر صلبی آدم (ع) «هابیل وقابیل»را به آنها بشنوان که درین قصه ذکر حسد یك برادر بر مقبولیت وتقوی برادر ديگر واز سر غيظ بناحق كشتن آنست ودرآن عواقبخون نا حق بيان شده در رکوع گذشته توضیح گردید که چون به بنی اسرائیل حکم داده شند که باستمگاران وجابران قتال کنید آنها ترسیده فرار نمودند اكنون شنوانيدن قصهٔ هابيل وقابيل تمهيد است كه كشتن بندكان متقی و مقبول از شدید ترین جرایم میباشد این ملعونان چگونه همیشه آماده به نظرِ میآیند پیشتر نین چند پیغمبر را کشتند وامـروز نیــن برخلاف بزرگـترین پیغمبر خـدا از راه بغض و حسد چـه اقداماتی می نمایند گویادر مقابل ستمگاران و بدکاران خود داری نمودن و برای قتل واسر بندگان معصوم سازش کردن عادت این قوم شده است اما باوجود آن «نحن ابنا الله واحباءه» را نیز دعوی دارند موافق این بیان قصة هابيل وقابيل بازتفريع«من اجلذالك كتبنا على بنى اسرائيل الايه» برآن . این همه تمهید آن مضمون است که بر ختـم قصـه و تفریـع فرموده است «ولقد جاءتهم رسلنابالبينات ثم ان كثيراً منهم بعد ذالك في الارض لمسرفون انماجزاء الذين يحاربون الله ورسوله الايه » .

إِنْ قَرَّ بَا قُرُ بَا نَّا فَتُقَبِّلُ مِنْ أَحَلِ چون قربانی عردند قربانی را پس قبول عرده شد اذ یعی

تفسیر: دختری راکه آدم (ع) میخواست مطابق دستور آن وقت در نکاح هابیل درآورد قابیل طلبگار آن شد آخر به اشارت حضرت آدم هر دو برای خدا قربانی نمودند تانیاز هرکه مورد اجابت قرار یابد دختر ازآن اوباشد غالباً آدم (ع) یقین داشت که قربانی هابیل قبول میشود و چنان هم شد آتشی از آسمان فرود آمد و قربانی هابیل راخورد درآن وقت علامت قبول بارگاه المهی (ج) چنین بود .

#### قَالَ لَا قُتُلنَّكَ عُ مُنت هر آئينه بعشم ترا

تفسیو: قابیل چون اینحال را دید در آتش حسد سوخت و بجای آنکه به اختیار وسایل قبول می پرداخت درحال غیظ و غضب برادر حقیقی خویش را بقتل تهدید کرد.

## قَالَ إِنَّهَا يَتَقَبُّ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴿ مَا لَكُمَّ قَيْنَ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴿

تفسیر: هابیل گفت دراین امر تقصیر من چیست بحضور الهی (ج) قدرت کسی به کار نمی آید آنجا تقوی به کاراست گویا سبب قبول قربانی من تقوای من است توهم اگر تقوی را اختیار کنی خدا (ج) با تو ضد ندارد.

مُآ اَنَابِبَاسِطٍ يَتْدِى لِلنَّكَ لِاَ قُتُلُكَ،

سوی تو تابکشیم تر

درازکننده دست خودرا

مننيستم

تفسیو: حضرت شاه رحمت الشعلیه میفرماید «اگر کسی بناحق قتل دیگری را بخواهد وی مجاز است که آن ظالم رابکشد واگر صبر کند درجهٔ شهادت است » واین حکم درمقابل برادر مسلمان است ور نه درجائیکه انتقام ومدافعت شرعی مصلحت وضرورت شود درآنجا دست و پا بسته نشستن جایز نیست مثلا قتال کردن باکفار وبغات « والذین اذا اصابهم البغی هم ینتصرون » (شوری رکوع ٤) .

## ا نَسَى اخَافُ اللّٰمَا رَبُّ الْعَلَمِيْنَ ﴿ مَرْآئِينَهُمْ مَيْرُسُمُ اذَاتُهُ كَهُرُودُدُ كَادُ عالمَيانَ است

تفسیر: من از تو نمیترسم بلکه ازخدا (ج) میترسم من میخواهمتا آنجا که شرعاً گنجایش دارد دست خودرا به خون برادر خویش رنگین نگردانم ایوب سختیانی میفرماید که درامت محمدی نخستین کسی که باین آیت عمل کرد حضرت عثمان ابن عفان است (رض) (ابن کشیر) خویشتن را به کشتنداد اما به جزئی ترین ضرری به مسلمانان راضی نشد.

## اِنْ آَنَ نَبُوْءَ ابِاللَّهِ مَلِي وَالْمُولِي الْمُعْلِي وَالْمُولِي الْمُعْلِي وَالْمُولِي الْمُعْلِي وَالْمُولِي الْمُولِي الْمُؤْلِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُولِي الْمُؤْلِي ا

تفسیر: گناه قتل مرا نیز باگناهان دیگر خود یکجاکن ابن جریر اجماع مفسرین را نقل می کند که معنی (باثمی) این است و کسانی که نوشته اند در قیامت کناه مظلوم بدوش ظالم بار میشود این نیز ازیك حیث درست است مگر نزد محققان ، تفسیر این آیت نمی باشداکنون حاصل کلام هابیل این شد که اگر تو تصمیم داری وبال قتل مرابردوش خویش نبی من نیز اراده کرده ام کهاز سوی خودهیچ مدافعتی نکنم تاآن حد که ترك عزیمت نیز بمن عاید نگردد .

فَتُكُونَ مِنْ أَصْحُبِ النَّارِ \* وَذَالِكَ بِسِ بِاشْءَتُو الْهُ الْمُ دُونِ أَلْكُ اللَّارِ \* وَإِنَّالِكَ بِسِ بِاشْءَتُو اللَّا اللَّا الْمُ دُونِ أَلْكُ اللَّالِيَةِ وَ النَّالِيَةِ وَ النَّالِيَةِ وَ النَّالِيَةِ وَ النَّالِيَةِ اللَّالِيَةِ وَ النَّالِيَةِ وَ النَّالِيَةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِيِّ اللَّهُ اللَّالِي الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّالِمُ الللْمُلْمُ

تفسيو: يعنى گناهان تمام عمر برتو ثابت مىماند وگناه خونمن برآن مىفزايد وبه نسبت مظلوميت من گناه من رفع ميشود (موضع القرآن).

## فُطُو عَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيْهِ

تفسیر : در ابتدا شاید خلجان تولید شده ورفته رفته نفس اماره این خیال را پخته کرده باشد این کیفیت عموماً در ابتدای معاصی پدید م آبد .

## فَقَتَلَهُ فَأَصَبَحَ مِنَ الْخُسِرِينَ ﴿

تفسیو: خسران دنیوی این است که برادری نیك را که قوت بازوی وی بود از دستداد و خود دیوانه شده مرد در حدیث است که «ظلم» «قطع رحم» چنان دوگناه است که انسان پیش از آخرت در دنیا نینز سزای آنرا می بیند ، خسران اخروی این است که بهباز کردن دروازهٔ ظلم قطع رحم وقتل عمد بدامنی را دردنیا بسزای تمام آن گناهان مستو جب شد ودر آینده نیز هر قدر ازاین نوع گناهان دردنیا کرده شود چونوی بانی آنست به آن شریك می باشد چنانکه در حدیث مصرح ذکرشده .

فَبَعْتَ اللّٰهُ غُرَابًا يَّبُحُثُ فِي الْأَرْضِ سِي فَرِسَادِ اللّٰهُ غُرَابًا يَّبُحُثُ فِي الْأَرْضِ لِيهِ فَرِسَادِ اللّٰهِ ذَاغَى اللّٰهُ عُرَادٍ كَ سَوْاً وَ الْحِيلُوطُ لَيُولِ مِنْ الْمُؤْدِ اللّٰهُ الْحُودِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰمُ اللللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللللّ

تفسیر: چون پیش ازین انسان نمرده بود بعد از قتل وی نمیدانست که نعش اورا چه کند نگاهش بهزاغ افتاد که زمین را میشگافدومرده زاغ دیگر را در زمین که شسگافته پنهان می کند به فکرآن افتاد که من نیز نعش برادر خودرا چنین دفن کنم وهم مایهٔ تأسف اوشد که درعقل نیز نعش برادر خودرا چنین دفن کنم وهم مایهٔ تأسف اوشد که درعقل ودانش وهمدردی بابرادر ازاین جانور نیز عقب ماندم شاید خداوند ازین جهت اورا به ذریعهٔ حیوان ناچیزی تنبیه فرموده که از وحشت وحماقت خود اندکی منفعل شود خصوصیت زاغ درمیان حیوانات ایس است که چون پیکر برادر خودرا آشکار ببیند بسیار شور وغوغا میکند.

## فَأَصْبَحُ مِنَ النَّالِ مِيْنَ اللَّهِ مِيْنَ اللَّهُ مِيْنَ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِن

تفسیو : آن ندامت نافع است که باآن معذرت از گناه وانکسار و فیکر و تدارك هم باشد دراین موقع ندامت وی برای سرکشی از خدا نبودبلکه به نسبت حالت بدی بود که بعد از قتل برادر بهوی لاحق شد.

## الجير الجال في الكانة كتكنا المناسبة ا

تفسیو: در قتل ناحق خسران دنیا وآخرت است و نتائج بد برانمرتب میشود حتی خود قاتل نیز بعد ازقتل بسیار اوقات پشیمان میشودوکف افسوس بهم میمالد ازاین جهت مابنی اسرائیل را هدایت دادیم که الغ .

تفسیو : فساد انگیختن درزمین چندنوع است مثلااهل حقرا از دیسن حق باز دارد یاپیغمبران را اهانت کند یا العیاذبالله مرتدشود و گذشته از خود دیگران رابه ارتداد ترغیب دهد وقس علی ذلك .

## فَكَأَنَّهَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا ﴿ مَنْ

#### أُحْيَاهَافُكُمَا نَّهُمَّا أَحْمَاالنَّاسَ جَمِيْعًا ال زندگانی کسی شدپس همچنان باشد کهزنده ساخت مردمان را همه

تفسیر: نخستین گناه بزرگ در روی زمین این است که قابیل هابیل را کشت بعد ازآنقتل ناحق رواج یافت ازاین جهت در تـورات چنین فرمود « یکی را کشت گویا همه را کشت» یعنی یکی را بناحق کشتن دیگران را نیز باین گناه دلیر کردانیدن است ازآین حیث کسی که دیگری را میکشد اساس بدامنی را بنیاد مینهد گویا دروازهٔ قتل همه مردم وبدامنی عمومی را می کشاید و کسیکه یکی را زنده می گرداند یعنیی مظلومی را از چنگ ظالم قاتل نجات میدهد گویا وی بدین عمل خودهمه مردمان را نجات داده به امنیت دعوت نموده است .

### وَ لَقَدُ جَاءَ نُهُمْ رُسُلْنَا بِا لَبَيِّنْتِ، وهرآئینه آمدند بسوی بنی اسرائیل فرستادگان ما به نشانه های روشن

تفسیر : مترجم رحمة الله علیه از «بینات» حکم واضح را مراد گرفته اما ممكن است كه از بينات آن نشانه هاى آشكار مراد باشد كه من عندالله بودن كدام پيغمبر از وي تصديق شود .

تفسیر : بسا از بنی اسرائیل که چنین نشانه های واضح دیدندواحکام صريح شنيدند باز هم از ظلم وطغيان وتطاول خويش باز نيامدند ازقتل

انبیای معصومین وخون ریزیهای ناحقدر میان آنها همیشه بوده است واکنون بغرض قتل حضرت خاتم انبیاء «عیاذبالله» یاایدا و تذلیل مسلمانان هر گونه دسایس نا پاك را به عمل می آرند وایسنقدر هم نمیدانند که موافق حکم تورات کشتن انسان به هر تقدیریکه باشدچقدر گناه بزرگ است گویا قاتل آن کشندهٔ تمام مردم به حسباب میآید پس در پیقتل وایذا ی کامل و مکمل ترین افراد انسان و مقبول ترین و مقدس ترین جماعت بشر بودن و به جنگ و مقابلهٔ آنها کمر بستن در بار گاه الهی (ج) چه گناه عظیم است با سفرا ی خدا جنگیدن در حقیقت با خدا (ج) جنگیدن است شاید ازین جمهت است که در آیست حقیقت با خدا (ج) جنگیدن است شاید ازین جمهت است که در آیست جنگ میکنند یا در دنیا بانواع فساد پرداخته خودرا مصداق مسرفون فی الارض می گردانند .

إِنَّهَا جَزْ قُا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهُ جزاين نيست جزاء كسانيكه جنك ميكنند بالله ورسو له و يسعون في الْأرْضِ فساكًا و رسول او و من شابند در نمين بقصد فساد

تفسیو: نزد اکش مفسران مراد از بدامنی ، رهزنی وقطع طریق است امااگر الفاظ عمومی گرفته شودمضمون وسیع میگردد وشان نزول آیت که در احادیث صحیحه بیان شده نیز مقتضی است که الفاظ به طور عمومی باشد (با خدا و پیغمبروی جنگ نمودن) یا (درزمین فساد وبد امنی انگیختن این دولفظ چنان است که درآن حملات کفار ، فتنه ، ارتداد رهزنی ، دزدی ، قتل ناحق و نهب ، سازشهای مجرمانه و انتشارات مغویانه همه داخل شده میتواند و هر گناه د رآن چنان است که مرتکب آن بیکی از چار سزای که آینده ذکر میشود ضرور مستحق شاخته مشده د.

تفسیر: دست راستوپای چپ

## أُو يُنْفُوا مِنَ الْأَرْضِ الْمَارِينِ فِي الْمَارِينِ فِي الْمَارِينِ فِي الْمَارِينِ فِي الْمَارِينِ فِي ال

تقسیر : جای دیگر برده آنرا محبوس نمایند چنانکه مذهب امام ابوحنیفه است رحمتالله تعالی علیه .

تفسیر: احوال قطاع الطریق چهار نوع می باشد (۱) که قتل کرده اما به گرفتن مال فرصت نیافته باشد (۲) هم قتل کرده باشد هممال گرفته باشد (۳) مال دزدیده باشد اما قتل نکرده باشد (٤) نهمالی دزدیده باشد ونه قتلی کرده باشد اما به قصد و آمادگی آن بوده بعدا گرفتار شده باشد درهر چهار حالت بالترتیب همین چهار سزاست که بیان می شود.

<del>م</del> ق

تفسیو: سزاهای مذکور فوق که بهطور حدود وحق الله بود قبل از گرفتاری بتوبه نمودن بخشیده میشود اما حقوق العباد معاف نمی شود مثلا اگر کسی مالی را بگیرد باید ضمان دهد واگر کسی را بکشد قصاص میشود البته صاحب مال وولی مقتول حق دارد که آن را معاف کند .

(تنبیه): سوای این حددیگر هیچیک از حدود دردین مشلا حد زنا حد شرب خمر ، حد قذف به توبه مطلقاً ساقط نمی گردد .

#### يَّا يُّهُا الَّذِينَ الْمَنُوا الَّقُوا اللَّهَ ای مروه ومنان بترسید اذخدا و ابْتَغُو اللَّهُ الْو سِیلَة و بطلبید بسوی او وسیله

تفسيس: ابن عباس ، مجاهد \_ ابو وايل \_حسن وديكر تمام اكابر سلف «وسيله» راقربت تفسير كردهاند پس معنى «وسيله خواستن» اين است كه قربت ووصول اورا بخواهيد قتاده ميكويد (اى تقربوا اليه بطاعته والعمل بمايرضيه) قرب خدارا حاصل كنيد به وسيله طاعت و عمل يسنديده . شاعر گويد .

اذاغفل الواشون عدنا لوصلنا \* وعادالتصافي بيننا والوسايل دراین بیتمراد از وسیله قرب واتصال است درحدیث آمده کهوسیله یکی از منازل عالی بهشت است که یکی ازبندگان این جهان آنرا نائل میشود حضرت پیغمبر (ص) ارشاد فرموده کهشما بعد از (اذان)این مقام رابمن ازخدا(ج) بخواهید اینمقامرا بدین جهت وسیله می نامند كه بيشتر ازهمه بعرش رحمن نزديك است واز همه مقامات قرب الهي بلندتر واقع شده بهر حال اول گفت از خدا بترسید این ترس مانند آن نباشد که آنسان از مار وگردم یا از شیر وگرگ ترسیده می گریزد بلکه این ترسیدن برای آنست که بترسد که از خوشنودی ورحمتخدا دور نيفتد ازاين جهت است كه بعداز «اتقواالله «وابتغوااليه الوسيلة » فرموده است یعنی از ناخوشنودی وبعد وهجر او ترسیده به تحصیل قرب ووصول او بکوشید . وظاهرست که بهیك چیز آنگاه نزدیك شده می توانیم که راهیراکه درمیان است قطع کرده به آن رهسپار شویم ت به آن نزدیك شویم بنابران خداوند (ج) فرموده «جاهدوافی سبیله» «جهاد کنید در راهآن » یعنی برفتن آن کاملاً کوشش کنید « لعلکم تفلحون، تادر حصول قرب آن كامياب شويد .

و جاهِدُ وَ ا فِي سَنِيلِهِ لَعَلَّكُمْ وَ ا فِي سَنِيلِهِ لَعَلَّكُمْ وَ اللهِ عَنيد

تُفْلِحُونَ 🕤

رستكار شسويد

تفسیو: در رکوع گذشته سزای اخروی ودنیوی کسانی بیان شده بود کهباخدا وپیغمبرش جنگ میکردند ودر زمین فساد می انگیختند دراین رکوع مسلمانان را ازآن سزاها ترسانیده واضح گردانید که آنگاه که مردمان شقی باخدا وپیغمبر وی میجنگند شما به طرفداری خدا وپیغمبر وی جهاد کنید اگر آنها در زمین فساد می انگیزند شما از کوشش وحسن عمل خود درراه قیام امن وسکون فکر نمائید.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لُواَ تَ لَهُمُ مَّا اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْ

فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَ مِثْلَهُ مَعَهُ لِيفُتكُ وَالْكُوالَّ مِثْلَهُ مَعَهُ لِيفُتكُ وَاللَّهُ مَعَهُ لِيفُتكُ وَا

بِهِ مِنْ عَذَا بِ يَوْ مِ الْقِيْمَا عُمُّ سِلَ آنرا اذ عداب دوز قیامت هرمزقبول کرده نشود

مِنْهُمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ اَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسی : درآیت گذشته واضع شد کهانسان به خوف الهی و حصول قرب وی وبه جهاد نمودن در راهوی می تواند کامیابی وفلاح راامیدوار باشد دراین آیت تنبیه فرموده است که کسانیکه از خدا (ج) اعراض می نمایند اینها اگر درآخرت تمام گنجهای زمین بلکه بیشتر از آن را صرف کنند وفدیه دهند و بخواهند خودرا از عنداب نجات دهند هرگز ممکن نمیشود خلاصه : درآن جا کامیابی به تقوی وابتغای وسیله و جهاد فی سبیل الله حاصل میشود ، رشوت وفدیه چیزی نمیتواند .

ومرايشانراست

\_\_<del>`</del>\_

يُرِيْكُ وْنَ أَنْ يَّخْرُجُوْا مِنَ النَّارِ مَى خواهند ته بيرون آيند أن آتش دونَجُ وَ مَا هُمْ بِخَارِجِيْنَ مِنْهَا أَ وَ لَهُمْ

عَدَابِ مُقْتِم ﴿

و نیستند ایشان بیرون آیندگان

تفسیو: از احادیث کثیره ثابت است که بسی از مسلمانان گنه گار تامدی دردوزخ میباشند باز ازآنجا بیرون کرده میشوند وخدا (ج) به فضل ورحمت خود آنهارا بهبهشت میدرآرد این آیت مخالف آناحادیث نیست زیرا اینجا در شروع آیت صرف احوال کفار بیان شده است دراین آیت دربارهٔ مومنان حرفی نمی باشد .

ازآن

وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَا قَطْعُو ا

آیکِ یُکُها دستهای ایشانوا

تفسیو: اگر باراول دزدی کند دست راست اورا از بندجدا کنید (تفاصیل در کتب فقهموجود است) در رکوع گدشته سرای رهزنان وغیره مذکور شده بود درمیان نسبت به مناسباتی چند که ذکر کردم به مسلمانان چند نصیحت ضروری کرده شد اکنون باز همان مضمون گذشته را تکمیل میکند یعنی آنجا سزای رهزن مذکور شده بود دراین آیت سزای دزد بیان می شود.

جَزُلًا ء كَمِهَا كَسَبَا نَكَا لًا مِنَ اللَّهِ مُ جزاى آنچه بعمل آوردهاند عبرتیاست ازجانب خدا

تفسیر: سزای که به درد داده میشود درعوض مال مسروق نیست بلکه آنسزای فعل سرقت اوست تاوی ودیگران رامایهٔ عبرتباشد، درآنجا که این حدود جاری باشد بلاشبهه بعد از آنکه دوسه نفر سزای خود را یافتند ازدزدی سدباب میشود . امروز مدعیان تهذیب این نوع حدود را سزای وحشیانه می نامند ، اگر دزدیدن نزد اینها فعلی مهذب نباشد نقبناً سزاى غير مهذب آنها دراستيصال اين دستبرد غير مهذب كامياب شده نمیتواند \_ اگر بـه تحمل این وحشـت جزئی چندین تناز دزدان مهذب شده ميتوانند پس حاملين تهذيب بايست شاد باشند كه اين وحشت به هیئت تهذیبی آنها مدد میرساند . بعضی از کسانی کهفقط بنام مفسو اندمیکوشند که (قطعید) راسزای انتهائی دردی قرار دهندوسزای خفیف تر آنرا از شریعت حقه حاصل نمایند اما مشکل این است که سزای خفیف سرقت نهدر قرآن کریم جائی موجوداست و نه در عصر نبوت واصحاب نظيرآن پيدا ميشود أياكسي هست كهدعوى كرده تواند كهدراین قدرعرصه درازدرمیان كسانیكه دزدی كردهاند یك دزد ابتدائی هم نبوده که کم از کم بطور بیان جواز دربارهٔ آن سزای که از قطعید خفیفتر می بود نافذ می شد ملحدی درزمانهٔ پیشین نیز دربارهٔ حدسرقه شبهه کرده گفته بود که چون شریعت دیت یکدست را پنجصد دینار قرار داده پس آندست قیمت داری که پنجصد دینار قیمت آن است در سزای دزدی پنج روپیه یاده روپیه چگونه قطع شود ؟ دانشمندی به چه خوبی جواب داده است (انها لماکانت امینة کآنت ثمینة فلماخانت هانت) «يعنى چون دست امين بود قيمت داشت چون خاينشد ذليل شد» .

## وَ اللّٰهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ® و خدا غالبً داناست

تفسیس: چون غالب و تواناست حق دارد هرقانونی را که خواهد ناف ند گرداند چون وچرا نمی توان کرد اما چون حکیم است هیچ امکان ندارد محض از اختیار کامل خویش کار گیرد و قانونی رابدون موقع نفاذ دهد و برای حفاظت اموال بندگان ناتوان خویش انتظامی پدید آورده نتواند دزدان ورهزنان را آزاد گذاشتن منافی عزت وغلبه و مخالف حکمت وی

فَهُنُ تَابُ مِنْ بَعُدِ ظُلْمِهُ وَ اَصَلَحُ پس مر که توبه نمرد بعداز ستمخود وبصلاح آرد کارخودرا فات اللّٰمَ یَتُو بُ عَلَیْهِ طَ إِنَّ اللّٰمَ پس هرآئینه خدا برحمت بازمیگردد بروی هرآئینه خدا

### مهربان است آمـرزنده

تفسیر : توبه اگر از سر صدق باشد ضروراست کهمال دزدیده را نیز به صاحب آن مسترد نماید اگر تلف کرده باشد تاوان دهد واگر تاوان داده نتواند بخشش خواهد \_ وبركردار خويش ندامت كندوعزم كند كه آینده ازآن مجتنب باشد اگر توبه چنین باشد امیداست خداوند (ج) عقوبت آخروی راکه درمقابل آن سرای دنیا حقیقتی ندارد ازوی رفعکند.

تفسیر : چون حکومت وسلطنت از حضرت اوست بدون شبهه اختیار دارد هركرا مناسب داند ببخشايد وهركرا خواهد موافق عدل وحكمت خویش سزا دهد صرف اینقدر نیست که در بخشیدن وسزا دادناختیار دارد بلکه هیچکس نیست که تواند وی را از استعمال این اختیارات باز دارد زیرا برهرچیز قدرت کامل دارد .

تواناست

همه

## يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ

تفسیر : در آیات گذشته حدود دزدی وغارت گری بیان شده بود اکنون حال اقوامی شنوانیده میشود که درحدود الله تحریف کرده خویشتن را مستحق عذاب عظیم گردانیدند \_ تفصیل واقعه را بغوی چنین نگاشته یکی از یهودیان خیبر بازنی یهود زناکرد مردمذکور زن ؛ وزن شمهوهر داشت یعنی هردو محصن بودند باوجودیکه در تورات سزای این جسرم رجم (سنگ سار ) بود اما بزرکی منزلت آنها مانع اجرای مجازات گردید باهم مشوره کردند وقرار بهآن دادند که چون درکتاب کسیکه در (یثرب) است یعنی محمد صلی الله علیهوسلم برای زانی حکم رجم نمی باشد وآنرا دره میزنند ـ چند نفر از یهود بنی قریظه را نیزد وی بفرستید زيرا همسايه آند و به آنها معاهده صلح بسته اند تاخيال وى دراين باره معلوم شود ــ جمعیتی رابغرضاین امر فرستادند کهنظریه حضرتپیغمبر (ص)را معلوم کنند که برای زانی محصن چه سزا تجویز میکند ـ اگر حکم داد کهدره زدهشود بروی عاید گـرده قبول کـنند واگر حـکم رجم داد میذیرید ، حضرت پیغمبسر (ص) بهجسواباستفسار آنها گفت ،آیا شما به فیصلهٔ من راضی می باشید ؟ اقسرار کردند ( بلی ) درین حال جبرئیل (ع ) از سوی خدا (ج) حکم رجم آورد آنها از اقرار خُـُودُ بِـَـازُ كَـُـشتنه ــ در آخر پيغمبـر صلــيالله عليــه وسلــم پرسيد آن باشندهٔ فدك ابن صوریا درمیان شما چگونه شخص است همه گفتند امروز درسرتاسر گیتی مانند وی عالمی درشرایع موسوی نیستحضرت پیغمبر (ص)وی را خواست وسوگند غلیظ داده پرسید سزای این کناه درتورات چیست اگرچه دیگریهودیان برای اخفای اینحکم مساعی ممکنه نمودند اما بذریعهٔ عبدالله ابن سلام پرده از روی آن برداشته شده بود ابن صوريا كهمسلماً طرف اعتماد آنها بودخواهي نخواهي اقرار كرد كهدر تورات حقیقتاً سزای این گناه رجم است بعد از آن حقیقت را بالتمامظاهر گردانیدکه پهود چکونه رجم را محو کردند و بجای آن حکم دیگری آوردند كةزاني را دره بزنند وبازگونه روسياه بسر خس سوار كرده بگردانند الحاصل حضرت بيغمبر صلى الله عليه وسلم برمرد وبرزن برهردو سزاى رجم راجاری کرد وگفت: خدایا امروزمن نخستین کسی میباشم که حکم ترا در دنیا زنده کردم بعد ازآنکه اورا میرانیده بودنداین حقیقت است.

مِنَ الَّذِي يُنَ قَالُوْ آ الْمُنَّا بِأَ فُو اهِمِهُمُ اللَّهِ يَنُ قُو اهِمِهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْحُلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُو

مع\الوقفعلى الاول اجو

و ایمان نیاورده دلهای شان و از آنانکه یهودند

تفسير : يعنى منافقان ويهود بنى قريظه .

سَمُّعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّعُونَ

( شنوندگانند سخن دروغ را ) جاسوسی می کنند برای دروغ کفتن (شنوندگانند برای قوم دیگر ) جاسوسند

تفسیو : معنی سماعون بسیار شنونده یابسیار گوش فرانهنده میباشد بسیار شنودن گاهی برجاسوسی اطلاق میشود و گاهی معنی آن بسیار قبول کننده میباشد چنانکه درسمع الله لمن حمده شنیدن به معنی قبول کردن است مترجم رحمتالله علیه معنیاول را مراد گرفته اما ابن جریر ودیگر محققان به معنی دوم حمل نموده اند «سماعون للکذب » یعنی کسانیکه دروغ و باطل رابسیار می پذیرند وقبول میکنند « سماعون لفرمآخرین» یعنی جماعت دیگری که آنهارا فرستادند وخود پیش شما نیامدند سخن آنها را خوب قبول میکنند .

يُحرِّ فُون الْكلم مِن بَعْدِ مُو اَضْعِهُ عَلَى مُو اَضْعَفَ اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَ

تفسیو: دراحکام خدا(ج) تحریف میکنند یاسخنان را ازیك جا بدیگر جا پیوند می کنند .

که یاك گرداند

تفسير : اگر حكم دره داده شود قبول كنيد والا خير گويا مي خواهنـــد شریعت الہی (ج) را تابع هوای خویش گردانند .

وَ مَنُ يُرُ دِ اللَّهُ فِتُنَتَهُ فَكُنُ تَمُلِكً گمراهی اورا (پس هرکنز) نتوانی هر کرا اراده کرده است خدا مِنَ اللَّهِ شَيْعًا ط برای او از

تفسير : هدايت وضلالت ـ خير وشر ـ هيچچيز بدون اراده خداونـدى درعالم وجود پدید آمده نمی تواند این چنان یك اصولی است که انسکار آن نظر به تسلیم آن بیشتر مشکل است فرض کنید یکی اراده میکند که چیزی را بدزدد اما ارادهٔ خداوندی این است که دردی نکند اگر او بارادهٔ خویش کامیاب گردد پس لازم می شود که نعوذ بالله خداوند (ج) درمقابل آنعاجزشده واگر ارادهٔ خدا(ج) بهارادهٔ بنده غالب باشد لازم می آیدکه در دنیا دزدی وهیچشری باقی نماند واگر خداوند (ج)از خیر وشر هیچیك ازآن را اراده نمی كند از آن نعوذبالله تعطل یا غفلتاولازم ميآيد تعالى،الله عن كل الشروروتقدس .بعداز غــوركردن برتماماين شقوق نآچار باید تسلیم نمود که هیچ چیز بدون ارادهٔ تخلیق حضرت او موجود شده نمى تواند چون اين مسئلة بسيار مهم و طويل الذيل است ما قصد داريم دربارهٔ اينگونه مسايل مضمون مستقل نوشته به فوايد ملحق سازيم والله الموفق .

أُو لَـُـئِكُ الَّذِينَ این آنمردماناندکه دلهایشا ن را

تفسير : نخست طرز عمل منافقان ويهود را بيان كرد ودرآن اين چند عمل را بهطور خاص ذکرنمود ـ همیشه دروغ وباطل را ترجیح دادن ـ بر خلاف اهل حق جاسوسی نمودن ــ به جماعت های بد نهاد و شبریر . امداد كردن ـ درسخنان هدايت تحريف وتبديل نمودن ـ بر خلاف

خواهش ورضای خود سخن حق را نیذیرفتن در قومیکه این خصال است آنهارا مثال بیماری دانید کهنه بدوا پردازد ونهاز اشیای مضر پر هیز نماید ـ به طبیب وداکتر استهزا کند ـ کسانی را که بهوی میفهمانند دشنام دهد ـ نسخه را یاره کرده دور بیفکند یا برطبق خواهش خود اجزاى آنرا تبديل كندوباخود عهد بندد كهدواى مخالف خواهش وذوق خود راهرگز استعمال نکند با موجودیت این احوال داکتر یا طبیب ولو پذر اوباشد اگر از معالجه دست بردارد واراده کند که بگذارید چنین بيمارى نتيجة بى اعتدالى ها ما غلط هاضد واصرار خودرا ببيند أيسن امر ثبوت بی رحمی وبی اعتنائی طبیب میشود یا انتحار مریض شمرده میشود اکنون اگر مریض دراین بیماری بمیرد طبیب را مورد الزامقرار نمى توان داد كه وى را علاج نكرده يا صحت اورا نمى خواسته است بلکه بیمار خودش ملزم است که بدست ، خویشتن را هلاك نمودهو به طبیب موقع نداده کهبرای اعادهٔ صحت او بکوشد عینا مانند این دراینجا شرارت ، هواپرستی ــ ضــدیت واصرار یهود را بیــان کرده این لفظ را ميفرمايد «ومن يردالله فتنته الغ» وكسى راكه خدا ميخواهد كمراه شود «اولئك الذين لميردالله انيطهر قلوبهم» اين است كساني كه خدا نخواسته دلهای شان را پاك كند مطلب آن این است كه خدا (ج) ب نسبت سوء استعداد واعمال بدآنها نظرلطف وعنايت خود را از آنها باز داشت پس توقعی نماند که آنها براه آیند یاطهارت راقبول کینند توباید خودرا در غم آن ها خسته نسازی لقوله تعالی «لایحزنك الذین الایه، ماند این شبهه « که خدا (ج) قادر بود که آنها را از تمامشرارت ها وغلط کاری ها جبراً باز میداشت ومجبور می نمود که هیچ ضدیت واصرار کرده نتوانند » من تسلیم میکنم که بیشك درمقابل قدرت خدا این چیزها مشکل نبود «ولوشاء ربك لآمن منفی الارض كلهم جمیعاً» (سبورهٔ یونس رکوع ۱۰)اما نظام عمومی جهان چنان وضع شدهکهبندگان را دراکتساب خیروشر مجبور محض نگردانند اگر همه صرف باختیار خير مجبور مىشدند حكمت ومصلحت تخليق عالم كامل نمىشدوبسا از صفات الهي (ج) چنان مي شد که نوبت برای ظهور آن نمي رسيدمثلا عفو ، غفور ، حليم ، منتقم ، ذوالبطش الشديد ــقائم بالقسط ــ مالــك يوم الدين حوغيره وحال آنكه غرض از آفرينش عالم آين است كه تمام صفّات کمالی وی را مظاهره باشد هرمذهب یا هر انسانی که خدا را فاعل مختار میداند انجام کار سوای آن غرض دیگر نیست کهنشان دهد «لیبلوکم ایکماحسن عملا» (سورهٔ ملک رکوع ۱) دراینجا زاید بر ایس تفصيل گنجايش ندارد بلكه همينقدر نيز از موضوعما زايد است .

كَهُمْ فِي اللَّهُ نِيَا خِزُ يُ عَلَيْهِ فَ لَهُمْ مَرايشان داست دريا دنيا داست ومرايشان داست

فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ سَلَمْعُونَ الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ سَلَمْعُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

لِلْكُذِبِ السُّحْتِ الْمُلُونَ لِلسُّحْتِ الْمُ فَإِنْ الْمُ الْمُعْمِ الْمُعِلَّ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعِلَى الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعِلَى الْمُعْمِ الْمُعِلَّ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعِلِمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ

جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بِيْنَاهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُمْ بيايند نزدتو ( پس ) فيصله كن ميان شان يااعراض كن اذايشان

تفسیر: از ابن عباس مجاهد عکرمه ودیگر اکبابر سلف منقول است که این اختیار به حضرت پیغمبر (ص) از ابتدا بود درآخر که تسلط و نفوذ اسلام کامل شد ارشاد گردید دوان احکم بینهم بما انزل الله یعنی منازعات شان را مطابق قانون شریعت فیصله کن مطلب اینکه اعراض و کناره گیری ضرورت ندارد .

و ای نغرض عنه فکن یکونوک و ای اعراض کنی ادایشان سرمیچ دیان نرسانند ترا شیریا و ای ککهت فاحکم بیکنهم و ای ایم میمه می سرمیمه می بیانشان

بِالْقِسْطِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَنْدَمُانُ وَا

تفسیو : قرآن کریم بار بار این امر را تاکید نمیوده اشخاص هرقدر شریر وستمگار وبد گذران باشند دربارهٔ آنها نیز دامان عدالت را به لکه بی انصافی داغدار منمائید این کاری است که نظام عمومی زمیسن و آسمان را استوار نگه میدارد .

\_

تفسیو: شکفت این جاست که حضرت پیغمبر (ص) را حکم قرارمیدهند و تورات را کتاب آسمانی میدانند وبرفیصلهٔ آن راضی نمیشوند پس در حقیقت بر یکی ایمان ندارند نه برقرآن ونه برتورات در رکوع آینده تورات وانجیل را مدح ومتنبه نموده است که چه کتاب عمده وچه علوم هدایت بودکه این نالایقان قدر آنرا نشناختند وچنان ضایع کردند که امروز سراغ اصل آنرا بمشکل میتوان یافت عاقبت خداوند (ج)برحمت کامل خویش در آغر کتابی فرستاد که مطالب اصلی تمام کتب گذشتهرا نگهبان ومصدق است وانتظام حفاظت جاوید آنرا فرود آورندهٔآن بذمت خود گرفته است فللهالحمد والمنه .

## إِنَّا ٱنْزَلْنَالِتَهُ إِنَّا وَيُهَاهُدُ ى وَ نُورُ وَ

هرآئینه ما فروفرستادیم تورات راکه درآن هدایت و نور است تفسیو : برای طلبگاران وصول الیالله هدایت و به کسانی که در ظلمت شبهات و مشکلات گرفتار شوند روشنی است .

يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ ٱسْلَهُوا

لايحبالة

لِلّذِينَ هَا كُواوالرّ بّانِيتُونَ وَالْآخْبَارُ بِلَّانِيتُونَ وَالْآخْبَارُ بِرِينَ مِا كُواوالرّ بّانِيتُونَ وَالْآخْبَارُ بِيرِينَ مِا الْمُعْمِينَةِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُعْمِينَةِ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْكُرْبُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ

تفسيو: در تورات چنان دستورالعمل عظيم الشان وآئين هدايت بود كه بسا از پيغمبران واهل الله وعلماء موافق آن حكم ميكردند ومنازعات را فيصله مي نمودند .

بِمَا الْسَتُحُفِظُو امِنْ كِتْبِ اللَّهِ وَكَانُو ا

عَلَيْهِ شُهُلَاءً عَلَيْهِ بَرَان عواهان

تفسیں: خدود آنهارا ذمهدار حفاظت تدورات گردانیده بدود و مشل قرآن کریم «اناله لحافظون» وعده داده نشده بود حتاآنگاه که علماءواحبار ذمه واری خودرا احساس میکردند تورات محفوظ ومعمول ماند ـ عاقبت از دست دنیا پرستان وعلماء سوء تحریف شده ضایع گردید .

فلا تَخْشُو النَّاسَ وَاخْشُونِ ( پس ) مترسید اذ مردم و بترسید اذ مردم

و لا تشترُ و الایتی تکنا قلیلاط و الدی دا مغرید به آیت های من بهای اندی دا

تفسیو: بنابرخوف مردم یابه طمع دنیا در کتاب آسمانی تبدیل و تحریف مکنید ، احکام و اخبار آن رامخفی مدارید و از تعذیب و انتقام خدا بترسید پس از ایضاح عظمت شان و مقبولیت تورات این خطاب به آن رؤساء و علمای یهود میشود که هنگام نزول قرآن موجود بودند زیرا آنها بودند که از حکم رجم انکار کردند و پیشگوئی های را که دربارهٔ حضرت پیغمبر بود پوشانیدند و در معنی آن بصورت شگفتی تحریفات نمودند یا ضمنا به امت مسلمه نصیحت است که شما مانند دیگراقوام از کسی ترسیده یا درجب مال و جاه گرفتار شده کتاب آسمانی خویش را ضایع مگردانید

چنانکه این امت بحمدالله حرفی از کتاب خودرا ضایع نکرده اندوتاامروز در محفوظ ماندن آن از تغییر وتحریف مبطلین کامیاب اندو همیشسه خواهند بود .

و مَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا آنْزُلَ اللّٰمُ و مَنْ لَمْ يَحْكُمُ مِوافق آنچه فرو فرستاده خدا

فَأُولَ عِلَى هُمُ الْكَفِرُ وَنَ ﴿ الْكِفِرُ وَنَ ﴿ السَّانِدِ لِلَّهِ الْكَفِرُ وَنَ ﴿

تفسیر : غالباً از حکم نکردن به طبق ماانزل الله مراد این است که از حکم منصوص که موجود است انکار کند و بجای آن به رای و خواهش خود احکام دیگر را تصنیف نماید چنانکه یهود در بارهٔ حکم رجم نموده پس در کفر چنین مردم کیست که شبهه کند واگر مراد این است که (ماانزل الله) راعقیده ثابت قبول کند ودر فیصله عملا از آن خلاف ورزد پس مراد از کافر ، کافر عملی میشودیعنی حالت عملی او مانند کافرانست.

و كَتُبُنَا عَلَيْهِمْ فِيهُا آَنَ النَّفُسُ وَفِرَهُمْ آَنَ النَّفُسُ وَفِرَهُمُ وَالْمَانُ النَّفُسُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُل

تفسیو: این حکم قصاص در شریعت موسوی بود اکثر علمای اصول تصریح کرده اندکه شرایع گذشته را کهقرآن کریم یا پیغمبر ما نقل فرموده به شرطیکه حضرت پیغمبر (ص) درآن اصلاح و ترمیمی نکرده باشد درحق این امت نیز تسلیم میشود گویا شنواندن آن بدون رد وانکار دلیل تلقی بالقبول است.

### فَهُنَ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَّهُ اللهُ الله

پس هـر که معاف کـرد قصاص را پس اين عفو کـفارت اسـت وي را

تفسیر: بخسیدن قصاص جروح کفارهٔ گناهان مجروح میشود چنانکه دربعضی احادیث به تصریح آمده بعضی مفسران این آیت را دربارهٔ جارح میدانند ومیگویند اگر مجروح جارح را به بخشد گناه وی معاف خواهد شد والراجع هوالاول .

### وَمَنَ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا آنْزَلَ اللّٰهُ و هرى عمرتند موافق آنچه فروفرستاده خدا فأولَّ عِلَى هُمُ الظّٰلِمُ و نَ ﴿

پس آنگروه ایشانند ستمگاران

تفسیر: یهود باحکم قصاص نیز مخالفت کردند \_ بنی نضیر که درمیان آنها معززتر ونيرومندتر بود از بني قريظه ديت كامل حصول مي كردند وجون نوبت بهآنها ميرسيد نصف ديت را مي پرداختند زيرابني قريظه بنا برناتوانی خویش چنین معاهدتی باآنها کرده بودند تصادفاً یـکی از بنی نضیر بدست یکی از بنو قریظه کشته شد \_ آنها به آئین گذشته تمام دیتراخواستندبنی قریظه انکار آورده گفتند آن روز گــار سپری شد که ما از نیروی شما مجبور شده این ستم را پذیرفته بودیم اکنون در مدینه عهد محمدی صلی الله علیه وسلم برقرار است وامکان نداردکه مادو برابر آنچه از شما میگرفتیم دیت بدهیم غرض درحالموجودیت حضرت محمد محال است که اقویاً ضعفارا ضایع گردانند و تحت فشار قرار دهند زیرا همه میدانستند که حضرت پیغمبر (ص) باضعیف وقوی يك سان انصاف مي نمايد ودر مقابل مظالم اقويااز ضعفا دستگيريميكند اخیراً این داوری به حضور پیغمبر (ص) تقدیم شد پنداری کهبنی قریظه دربارهٔ آن پیکر عدل وانصاف داشت بلاکم وکاست راست برآمد۔ بعد از فرمودن حكم قصاص «ومن لم يحكم بماانزلالله» اشاره بهاين واقعه مى باشىد چون مانند رجم از مشروعيت حكم قصاص صريحاً انكار نكرده بودنه بلکه دستوری خلاف حکم شرعی دراثر مفاهمه بایك دیگراستوار

نبوده بودند ـ پس این مخالفت اعتقادی باقانون عدل نیست بلکه صرف مخالفت عملی می باشد لهذا دراینجا بجای «کافرون» «ظالمون» فرموده است یعنی این آشکارا ستم است که از تواناکمتر واز ناتوان بیشتر دیت ستده شود .

وقفیناعلی ا تارهم بعیسی ابن مریم

تفسیر : یعنی این هم بر نقش قدم آنان روان بود .

مُصَدِّ قَالِّهَا بَيْنَ يَكَ يُكِمِنَ التَّوْرِ لَكِيَّ التَّورِيَّةِ الْعَرِيْنَ الْعَرْدِيْنَ الْعَرْدُ لِلْعَرْدِيْنَ الْعَرْدِيْنَ الْعَرْدِيْنَ الْعَرْدِيْنَ الْعَرْدِيْنَ الْعَلَيْنِ الْعَرْدِيْنَ الْعَرْدُولِيْنَ الْعَرْدِيْنَ الْعَرْدُ لِلْعَلِيْنِ الْعَرْدُولِيْنَ الْعَرْدُولِيْنَ الْعَرْدُولِيْنَ الْعَلِيْنِ الْعَرْدُ لِلْعَرْدُ لِلْعَرْدُ لِلْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ لِلْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ لِللْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِ لِللْعَلِيْنِيلِيْنِيْنِ الْعَرْدُ لِلْعَلِيْنِ لِللْعَلِيْنِ لِللْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِيْنِ الْعَلَيْنِ لِلْعَلِيْنِ لِلْعَلِيْنِ الْعَلَيْنِيلِيْنِ لَلْعَلَيْنِ لِللْعَلِيْنِ لِللْعَلَيْنِ لِلْعُلْمِ لَلْعِيْنِ لَلْعُلِيْنِ لَلْعُلْمُ لَلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمِيْنِ لَلْعُلْمُ لِلْعُلِمِ لَلْعُلْمِ لَلْعُلْمِ لَلْعُلْمِ لَلْعِيْنِ لِلْعُلْمِ لَلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِ لَلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِ لَلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلْمِيْنِ لِللْعِلْمِيْنِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لَلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِللْعُلِمِيْنِ لِللْعُلْمِيْنِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِللْعُلْمِيْنِ لِللْعِلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعِلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلْمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِلْعُلِمِيْنِ لِ

و الله الله الله المال ا

و بور و باور دارنده مرآن چیزدا که پیش اوبود

مِنَ التَّوْرِيَّةِ وَهُدَّى وَّ مُوعِظَةً

لِلْمُتَّقِيْنَ ﴿ متقيانُ دا

تفسیر: حضرت مسیح (ع) بزبان خود تورات را تصدیق می کردوکتابی که بوی داده شده بود یعنی انجیل نیز تورات راراست میپنداشت وانجیل در نوعیت خودبداشتن نور و هدایت مثل تورات بود و باعتبار احکام

وشرایع در میان این دو کتاب بسیار تفاوت اندك موجود بود پخنانکه در «ولا حل لکم بعض الذی حرم علیکم» اشاره شده این فرق منافی تصدیق تورات نیست چنانکه بحمدالله امروز ما باوجودی که قرآن را می پذیریم ومحض به تسلیم احکام آن پابندیم تصدیق داریم که تمام کتب سماویمه من عندالله است .

و آليک کُم اَهُلُ الْاِ نَجِيلِ بِهَا وَ اللّٰهُ وَلَهُ اللّٰهُ وَلَهُ اللّٰهُ وَلَهُ اللّٰهُ وَلَهُ اللّٰهُ وَلَهُ اللّٰهُ وَمَنْ لَمْ يَكُمُ مُونِهُ وَمَنْ لَمْ يَكُمُ مُونِهُ وَمِنْ لَمْ يَكُمُ مُونِهُ وَمِنْ لَمْ يَكُمُ مُونِهِ وَمَنْ لَمْ يَكُمُ مُونِهِ وَمَنْ لَمْ يَكُمُ مُونِهُ وَمِنْ اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى هُ وَلَا اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى هُو اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَوْ اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَّا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَا عَلَى اللّٰهُ وَلَا عَلَا عَلَا

بِمَا اَنْزَلَ اللّٰمُ فَالُولَا عِلَى هُمُ الْفُسِقُونَ ﴿ اللّٰمُ فَالْوَلِ عِلْكَ هُمُ الْفُسِقُونَ ﴿ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِلْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ا

تفسیر :یادراینجا آن حکم را نقل میکند که به عیسائیانیکه دروقت نزول انجیل موجود بودند داده شده بود. یاممکن است بهعیسوی های گفته شده باشد کههنگام نزول قرآن مخاطب بودند تاآنها بر طبق همان چیزی که خدا درانجیل فرود آورده راست ودرست حکم کنند یعنی نکوشند که آن پیشین گوئی را اخفا کنند یابه تاویلات مهمل ولغو تبدیل نمایند پیشین گوئی های که درانجیل نسبت به پیغمبر آخر الزمان نفار قلیط مقدس بزبان حضرت مسیح وارد شده این امر سخت نافرمانی خداست کهشما به تکذیب آن هادی جلیل ومصلح عظیم کمر به بندید و بخود زیان ابدی برسانید که حضرت مسیح دربارهٔ اوفرموده «چون آن روح حق بیاید تمام راههای راست را می نماید» آیا مفهوم اطاعت مسیح مقدس و پروردگار او همین است ؟

و آنزلنا اليك الكتب بالحقي و أنزلنا اليكان الحقي و فروفرستاديم بسوى تو عتاب دا براستى

\_\_\_

مُصلِ قَالِما بين يك يُه مِن الْكِتْبِ بود دادنده مرآنراکه بيش اذوي بوده اذ

و مُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ

تفسیر: مهیمن را چند معنی کردهاند – امین – غالب – حاکم محافظ ونگهبان باعتبار هریك ازینمعانی «مهیمن» بودن قرآن کریم برای کتب سابقه صحیح می باشد امانت الهی (ج) که در تورات وانجیلودیگر کتب سماوی بهودیعت نهاده شده بود درقرآن کریم بازواید محفوظ ودرآن هیچ تبدیلی نشده بعض اشیای فروعی که در آن کتب بهآن روز گار مخصوص یا حسب حال مخاطبین آن دوره بود قرآن کریم آن را منسوخ فرمود – حقایقی که ناتمام بود تکمیل کردوقسمتهائی راکه بهاعتبار این زمانه غیرمهم بود به کلی ازنظرافگند.

فَا حُكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَ لَ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَم عَن مِيانَ ايشان به آنچه فرو فرستاده استخدا

تفسیو: نزاعی درمیان یهود بوقوع پیوست جماعتی از دانشمندان ومقتدایان شان به محضر نبوی حاضر شدند ودرآن نزاع از پیغمبر فیصله خواستند وگفتند شما میدانید که عموم اقوامیهود در اختیار واقتدار ماست اگر شما به موافقت مافیصله کنید ما مسلمان میشویم وبه اسلام آوردن ما جمهور یهود اسلام را میپذیرند حضرت پیغمبر (ص) اسلام رشوتی آنهارا قبول نکرد واز پیروی خواهشات آنها آشکار انکار نمود \_ بنابران این آیت فرود آمد (ابن کییر) .

### ولائتبغ اهُواء هُمْ عَمَّاجاء كون الحكقّ

وپیروی مینخواهش ایشاندا اعراض کنان ازآنچه آمده بتواز حکم داست تفسیر: ماشان نزول این آیات دا در گذشته نگاشته ایم ازآن آشیکار میشود که آیت بعد ازآن فرود آمدکه حضرت پیغمبر (ص) از تعمیل خورسندی وخواهش یهود انکار فرمود ، این آیات استقامت پیغمبر (ص) را تصویب وبرای تاکید اینکه آینده نیز برچنین شان عصمت ثابتقدم بانند نازل گردید کسانیکه رخلاف شان عصمت نبوی علیه السلام تصور

می کنند بس قاصرالفهمند (۱) کسی را از چیزی منع کردن دلیل آن نیست که وی می خواسته همان چیز ممنوعه را ارتکاب نماید (۲) مطلب از معصومیت انبیاء این است که از آنها در مقابل خدا (ج) معصیت صادر نمی شود یعنی هر کاری را که بدانند پسندیدهٔ خدا نیست اختیار كرده نمي تواننداما آگر اتفاقاً از نادانستگي ويا از خطاي راي واجتهاد بجای راجع وافضل مرجوح ومفضول را اختیار نمایند یا نا پسندیده را يسنديده دانسته بدان عمل كنند آنرا دراصطلاح «زلت، مي كويند واين واقعات با مسئلة عصمت منافى نيست چنانكه واقعات حضرت آدم (ع) وديگر پيغمبران براين قضيه گواهست بعداز دانستن اين حقيقت در دانستن مطلب «ولاتتبع اهواءهم عماجاءك منالحق» «واحذرهمان يفتنوك عن بعض ماانزلالله اليك» ودر دانستن ديكر آيات هيچخلجاني باقي نمی ماند\_ زیــرا درآن صرف متنبه می گرداند که حضّرت پیغمبر (ص) بهملمع کاری واسباب سازی آن ملعونان متأثر نشود وچنان راثی را اتخاذ نكند كه از آن بلاقصد اتباع خواهشات آنها بهعمل آيد مشلا دراین حکایت که شان نزول این آیات است یهود صورت عیارانه ویراز فریبی را بحضور پیغمبر (ص) تقدیم کرده بودند وچنان وانمودندگهاگر حضرت پیغمبر (ص) بر طبق رای آنها فیصله کنند همه یهود مسلمان میشوند آنها میدانستند که نزد حضرت پیغمبر (ص) در سر تاسر جهان چیزی از اسلام محبوب ترنیست ممکن بود مستقیم ترینانسانها نیز چنین بیندیشد که چه مضایقه است اگر بس قبول یك خواهش کوچك آنها توقع چنین منفعت عظیم الشان دینی برآورده گردد ـ ایــن است كه دراين گونه موقع خطرناك ومزلة الاقدام قرآن كريم حضرت پیغمبر (ص) را متنبه میگرداند و میگوید ببین و هوشیار باش وچنان رای مده کهبهشان رفیع تومناسب نباشد کمال تقوی ومنتهای دانش پیغمبر پیش از نزول آیت مکروفریب آن ملاعین را ردکرده بود مضمون آیت نیز مثلیکه در فوق بیان کردیم مخالف شان عصمت حضرت پیغمبر نمى باشىد .

### لِكُلِّ جَعَلْنَامِنْكُمُ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴿

#### برای هر گروهی از شما مقرر ساخته ایم شریعتی و راهسی

تفسيو: آئين وطريق كار هر امت را خداوند مناسب احوال واستعداد آن عليحده مقرر كرده است وباوجوديكه تمام انبياء وملل حقه درمقاصد كليه واصول دين كه مدار نجات ابدى بران است باهم متحد وبيكديكر مصدقند ، بااينهم بههرامت موافق محيط واستعدادمخصوصآن،احكام وهدايات خاصه عطاء فرموده ، درينآيت بسوى اين اختلاف فرعىاشاره ميباشد . ازيك حديث بخارى كه ميفرمايد : همه پيغمبران باهم برادران علاتى مى باشند يعنى از پدر يكى واز مادر مختلف نيز همين مطلب است كه اصول همه واحد است وفروع مختلف وچون در توليد فرزند پدر فاعل ومفيض ومادر قابل ومحل افاضه مى باشد درآن نيز يك اشاره لطيف است باين طرف كه اختلاف شرايع سماويه مبنى بر قابليت واستعداد مخطبين است ورنه در مبدء فياض هيچگونه اختلاف وتعددى موجود نيست \_ سر چشمه تمام شرايع واديان آسمانى واحد و همان ذات وعلم ازلى بارى تعالى است .

# وكوشاء الله كجعككم أمّة واحدة

و ليكن خواست كه بياز مايد شمارا در آنجه بشماداده است

تفسیر: تاکیست از شما که بر مالکیت مطلقه وعلم محیط وحکمت بالغهٔ خداوند (ج) یقین کند و هر حکمی تازه را حق و صواب داند و بطوع ورغبت قبول کند و مانند غلام و فادار در مقابل هرحکم جدید گردن نهد و آماده باشد .

## فَاسْتَبِقُوا الْحُيْرِاتِ الْمُ

تفسیو: در اختلاف شرایع دیده به کج بحثی و قیلوقال وقت خویشرا ضایع مگردانید کسانیکه ارادت مندان وصول الی اللهاند باید در حیات عملی جد وجهد نمایند ودر تحصیل محسنات عقاید واخلاق واعمال که شرایع سماویه ابلاغ می نماید مستعد باشند.

الى اللّٰهِ مَرْ جِعْكُمْ جَمِيعًا فَينَبِّعُكُمْ بِمِيعًا فَينَبِّعُكُمْ بِمِيعًا فَينَبِّعُكُمْ بِسُوى خدا دعوع شماست همه يكجا پس خبردهدشمادا

بِهَا كُنْتُمْ فِيلُمِ تَخْتَلِفُونَ ﴿

تفسیو : از عاقبت اندیشه کنید ودر تحصیل حسنات وخیرات مستعد باشید حقیقت تمام اختلافات درآنجا بازگشته منکشف میشود .

و آنِ احْکُمْ بِیْنَهُمْ بِمَا آنْزِلَ اللّٰهُ و فرمود که حکم کن میان شان موافق آنچه فروفرستاده خدا

### و لا تَكْبِي ا هُو آ ء هُمْ وَاحْدَا رُهُمْ و پيرويمين خواهشات آنهارا و حدر آن ان ايشان

تفسیو : اگر بایکدیگر در چنین اختلافات دست و گریبان شسوید به حضرت پیغمبر (ص) حکم است که موافق به ما انزل الله امردهند و به گفت و شنود کسی اعتنائی نکنند .

فَإِنْ تُولُّوا فَاعْلَمُ أَنَّهَا يُرِيْكُ اللَّهُ (رَسُ الْحَرِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ (رس) الحمد اعراض محنند بعان مه همين دا محفواهد خدا أَنْ يُصِدِّبُهُمُ بِبَعْضِ لَمْ مُو بِهِمْ طَالَا اللهُ الل

تفسیو : سزای پوره درقیامت میرسد لیکن ۱ر سزای اندكدراینجا نیز گنهگار یا بینندگان را یك گونه تنبیه میشود .

و إن كثيرًا مِن النَّاسِ لَفْسِقُونَ ۞ و هرآئينه بسياد اذ مردم نافرمانند

تفسیر: از اعراض وانحراف این مردم پیغمبر بسیار ملول نشود بندگان مطیع همیشه در دنیاکم می باشند «ومااکثر الناس ولو حرصت بمومنین »(یوسف رکوع۱۱) .

اَحُسَنُ مِنَ اللّٰمِ حُكُمًّا لِقَوْمِ بهتر اذ خدا حكم كننده (ازحيث حكم) براى قومى

يو قبو ن 🍪 🖰 ته نقين دادند

تفسیر: کسانیکه به شهنشاهی ورحمت کامل وعلم محیط الهی (ج) یقین دارند درنزدآنها درتمامجهان حکم کسی مقابلحکمخدا(ج)شائستهٔ التفات نعی باشد پس این ها چگونه می پسندند که پس از آمدنفروغ الهی (ج) به سوی ظلمت ظنون واهوا وکفرو جاهلیت باز گرایند.

يَا يُنْهَا الَّذِينَ الْمَنُو الْاَتَكَخِذُوا لَا تَتَخِذُوا مَعْيريد معيريد معيريد معيريد والنَّاصِ الله المُؤود والنَّصِلَ على الْوَلِيَاءُ مَ

تفسیر: اولیا، جمع ولی میباشد وولی هم به دوست اطلاق میشود و هم به قریب و هم به مددگار غرض مسلمانان بایمود و نصاری بلکه با تمام کفار علایق دوستانه بر قرار ندارند « چنانکه در سورهٔ نسا، تصریح شده » دراین موقع باید این راملحوظ داشت که موالات مروت وحسن سلوك مصالحت ورواداری عدل وانصاف این همه جدا ، جدا چیزها می باشد ماهل اسلام اگر مصلحت بدانند می توانند با هر کافری صلح و عهد به طریق مشروع باشد سوان جنحوا للسلم فاجنح لهاو ترکل علی انه از انفال رکوع ۸) حکم عدل وانصاف چنانکه از آیات گذشته معلوم گردید در بارهٔ کافر و مسلمان یعنی در حق هرفرد بشر است مروت حسن سلوك درواداری باآن کافران شده می تواند که در مقابل جامعهٔ اسلامی به دشمنی و عناد

مظاهره نكنند ونكرده باشند جنانكه درسورة ممتحنه بهتصريحمذكوراست اماً هيج مسلمان حق ندارد كه «موالات» يعني اعتماد دوستآنه ومعاونت بــرادرآنه باهیـــچ کافری نــماید البتــه مــوالات ظــاهریکه در تحت «الاان تتقوامنهم تقة «داخل مي باشد و تعاون عادي كهدر وضعيت اسملام ومسلمانان جزئی ترین تآئیر بدی نداشته باشد اجازت استاز بعضی خلفای راشدین که دراین باره تشدید و تضییق غیرعادی منقول است بایست آنرا مبنی برسد ذرایع و مزید احتیاط دانست .

#### آوُلِياً أُولِياً أ (بعض) آنان در میان خود دوستیکدیگراند

تفسیر: باوجود تفرقه های مذهبی وبغض وعداوت نهانی که باهم دارند علایق دوستانه با یکدگرمیداشته باشند یهودی با یسهودی و نصرانی بانصرانی دوست شده می تواند در مقابل اسلام کافران معاون یکدگر مىشوند . الكفرملة واحدة .

### مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ لَا

ازشما پساوست ازایشان

<sup>ژ</sup> و کسیک، دوست دارد ایشانرا

تفسیر : یعنی در زمرهٔ آنها شامل است این آیات درباب رئیسمنافقان عبدالله ابن ابی فرود آمده بود وی بایهود سخت دوست بود کمانمیکرد كه اكر مسلمانان برافتند وجمعيت پيغمبر صلى الله عليه وسلم مغلوب شود ایندوستیما بایهود کارمی آید در آیت آینده باین واقعه اشاره می شود در حقیقت منشاء اصلی موالات منافقان با یمود این بودکه یمود مقابل مسلمانان وبدترين دشمنان دين اسلام بود ظاهرست كسسي كه بایهود و نصاری یا دیگر کفار به این نیت و حیثیث موالات می نماید که آنها دشمن اسلام اند در كفر او هيچ شبهه باقي نمي ماند در منا فقان كساني هم بودند كه چون ديدند در جنگ احد معيار جنگ عوض شد شروع کردند به کفتن این کهمااکنون بافلان یهود یانصاری دوستی میکنیم وهنگام ضرورت مذهب آنها را می پذیریم درباب این اشخاصهممدلول ظاهری «ومن يتوليهم منكم فانه منهم» علانيه صادق است ماند مسلمانانيكه ازآن نیت ومنشاء خالی الذهن بوده با یهود و نصاری علایق دو ستانه بریا میکنند جون خطره قوی است که آنها از مجالست و اختلاط باکفار متأثر می شوند ومبادا آهسته ، آهسته بدین نصاری گرایند یاکم ازکم كره ونفرت آنها از شعاير كفر ورسوم شرك باقى نماند بايـن اعتبار «فانه منهم» را دربارهٔ آنها نیز میتوان اطلاق نمود چنانچه حدیث «المرامع من احب» باين جانب متوجه ميكرداند .

اِنَّ اللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّلْمِيْنَ ﴿ الْطَلْمِيْنَ ﴾ وهو قالمانُ دَا

تفسیر: کسانیکه بادشمنان اسلام موالات مینمایند هم برخود و هم بر مسلمانان ستم میکنند مقهوریت ومغلوبیت جامعهٔ اسلام را انتظار می برند از چنین قوم بدبخت ومعاند ودغاباز توقع نمیرود که گاهی هم براه هدایت آیند .

فَتُرَى الَّذِ يُنَ فِي قُلُو بِهِمْ مَّرَضَ

يُسَارِعُونَ فِيهِمُ يَقُو لُونَ نَخْشَى عَلَمُ مَارِعُونَ نَخْشَى عَلَمُ مِنْ لَوْنَ نَخْشَى عَلَمُ مِنْ الْمُ

أَنْ تَصِيبنا كَآرُوهُ الله بِمَا اللهِ بِمَا اللهِ بِمَا اللهِ بِمَا اللهِ بِمَا اللهِ بِمَا اللهِ بِمَا

تفسير: اين كساني مي باشند كه در دلهاى شان بيمارى شك ونفاق جا كرفته بروعده هاى خدارج) اعتماد ودر حقانيت مسلمانان يقين ندارنسد ازين جهت شتابان درآغوش كفار پناه مي برند تاهنگام غلبه مو هوم آنها توانند از ثمرات فتح متمتع شوند و ازآن گردشها و آفاتي كه بزعم آنها بر جامعه اسلامي آمدني بود محفوظ بمانند اين است معني «نخشي ان تصيبنا دائرة» كه در قبلوب آنها مكنون برد ليكن چون روبروي پيغمبر (ص) و مسلمانان مخلص معندت دوستي خودرا با يهود ميكفتند از گردش زمانه اين مطلب را اظهار مي نمودند يهود سرمايه دار است وما از آنها قرض مي ستانيم هنگام مصيبت وقعط وغيره نسبت به علايق دوستي در وقت سختي به كار ما مي آيند در آينده جواباين خيالات داده شده .

فَعُسَى اللّٰهُ أَنْ يَّا تَى بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ بِسَوْرِبِاسَتَ نَهُ خَدَا وَوَدَ ظَاهِرَ فَرَمَايِدً فَتَحَ يَا حَكَمَى

### مِّنَ عِنْدِهِ فَيُصِبِحُواعَلَى مَا اَسُرُّوا از جانب خود پس میشوند بر سخنیکه پوشیدهاند فی اَنْفُسِمِمْ نَالِ مِیْنَ ﴿ در نفسهای خود پشیمان

تفسیر: نزدیك است آن وقتی که خدا به پیغمبر خود پیروزی ها وغلبههای فیصله کن عنایت کند ودر مکهٔ مکرمه نیز که مرکز مسلمه تمام عرباست حضرت اورا فاتحانه داخل گرداند یاسوای آن از حکم وقدرت خویش چیزی بروی کار آرد که منافقان آن را دیده تمام توقعات باطل شان خاتمه پذیرد وبر آنها منکشف شود که نتیجهٔ موالات بادشمنان اسلام جز ذلت ورسوائی دردنیا وعنداب الیم در آخرت بندامت چون نتائج این فضیحت وخسران پیش آید آنگاه جز ندامت کشیدن و کف افسوس بهم مالیدن چیزی حاصل نشود «الآن مکه وغیره را دیدند حوصله های شان تنگ شد بسا یهود که کشته شد وبسا که جلای وطن گردید . همه امیدهای منافقان برباد رفت وصریحا درمقابل مسلمانان ، دروغگوئی شان ثابت گردید کوششی که در موالات یهود کرده بودند ضایع شد وطوق خسران دنیوی و هلاك ابدی در گردن شان آویخته گردید درآیت آینده این مضمون بیانمیشود.

وَيَقُولُ الَّذِينَ الْمَنُو الْمَاوُلُو الَّذِينَ الْمَنُو اللَّهِ الَّذِينَ الْمَنُو اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

اَ قُسَمُوْ اِ بِاللَّهِ جَهُلَ اَ يُهَا نِهِمُ لا اِنْهُمُ قسم مىخوردند به خدا به تاكيد (سغت ترين قسمها) كهايشان

لَهُ عَكُمْ طَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُوا با شمایند برباد دفت عملهایشان پس ماندند

المآئدة منزل دوم رِ يْنُ ﴿ يُلَا يُّهَا الَّذِينُ الْمُنُوْا مَنْ يَرْ ثَلاَ مِنْكُمْ عَنْ لِ يُنِهُ فَسُوفَ (خدا) اوشسانراودوست میدارند ایشان او را ہُؤُ مِنِیْنَ فِر يُنَ لِيُجَاهِدُ وُنَ نمی ترسند ازملامت كردن هيچملامت كننده

تفسيس: دراين آيت درباره بقاء حفاظت جاودانی اسلام پيشينه گرده خظيم الشان شده است در آيات گذشته از موالات با گفار منع كرده شده بود ممكن كدام شخص يا كدام قوم دراثر مرالات با گفار صريحاً از اسلام باز كردد چنانكه در «ومنيتولهم منكم فانه منهم » تنبيه شده است قرآن كريم با منتهای قوت و صفا بيان می كند كسانی كه ازاسلام باز دينردند به خود نقصان ميرسانند و به اسلام زيانی رسانده نميتوانند باز دينردند به خود نقصان ميرسانند و به اسلام زيانی رسانده نميتوانند خدا (ج) بجای مرتدان يا در مقابل آنها قومی را می آردكه آنها با خدا و میشق دارند و خدا (ج) بايشان محبت می كند با مسلمانان شفيق و مهربان و بر دشمنان اسلام غالبو زبردست می باشند اين پيشينه گوئی بحرل الله و فدرته درهر قرن تكميل يافته ـ از همه بزرگتر فتنه ارتداد بعد از رفات حضوت پيغمبر (ص) در عهد خلافت صديق اكبر (رض) آغاز شد و به چندين صورت مرتدان در قبال اسلام قيام كردند مگر جرأت

ایمانی وبلندترین تدبر صدیق اکبر (رض) وخدمات عاشقانه و سدر فروشانه مسلمانان مخلص آنآتشرا فرونشانید وسرتاسر عربرا متحد کردانیده از سر نو به شاهراه اخلاص وایمان رهسپار نمود آندون نیز مشاهده میکنیم که چند جاهل وطمع کار آنگاء که میخواهند از حلقه اسلام خارج شوند اسلام به کشش فطری خریش ازآن ها بهتر مردم تعلیم یافته ومحقق را از غیر مسلمین بسوی خود جذب می گذاه و خداوند برای سرکوبی مرتدان چنان مسلمانان فداکار وباوفا را روی کار می میآورد که در راه خدا (ج) به طعن وتشنیع کسی اعتنا نمی کنند.

## خ لِكَ فَضُلُ اللَّهِ يُوْ نِيْكُ مَنْ يَشَاعُ اللَّهِ يُوْ نِيْكُ مَنْ يَشَاعُ اللَّهِ يَوْ نِيْكُ مَنْ يَشَاعُ اللَّهِ يَوْاهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

## و الله و اسع عليم ا

تفسیو: سعادت بزرگ انسان وفضل عظیم خدا(ج) بران این است که هنگام فتنه خود بهجادهٔ حق ثابت قدم وبه فکر نجات دیگران از هلاك باشد خدا (ج) هر که از بندگان خویش را بخواهد ازین سعادت کبری وفضل عظیم حصهٔ وافر عطا می کند فضل وی غیر محدود است و خود خوب میداند که کدام یك از بندگان مستحق واهل آن می باشد .

## إنهاولي كم الله ورسوله والآنين (جزاين نيست) كه مدد كارشمافقط خدا و رسول اوست و

المنوا الذين يقيمون الصلوة مومناناند عسانيكه بريامي دارند نماذ دا

٥

## و يۇ ئون الزكوة و هم راكغون ٠٠٠ و مىدهنىد دى تاكنون دى تانىمادى كاندى دى كاندى كاند

تفسیر: مسلمانان در آیات گذشته از موالات ورفاقت بایهود و نصاری ممنوع شده بودند بعد از شنیدن آن طبعاً این سوال پدید می آید که پس مسلمانان باکه علایق محبت ووداد ورفاقت داشته باشند – دراین آیت واضح میگرداند که دوست اصلی آنها جزذات اقدس ملك متعال جل جلاله وحضرت پیغمبر (ص) ومسلمانان مخلص دیگری شده نمیتواند.

### وَمَنْ يَتُولُ اللّٰهِ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ و عسيمه دوستدارد خدا ورسول اورا و

## المُوْوافَاتَ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِبُونَ ١٥٥ مُوهُ الْغَلِبُونَ ١٥٥ مومناندا (پس هـ تئينه) مُروه خدا ايشان بر همه غالباند

تفسير: بعضى مسلمانان ضعيف القلب ظاهر بين چون كثرت كفاروقلت مسلمانان را بينند ممكن است درتردد بيفتند كه اگر باتمام دنياموالات خويش را منقطع گردانيم وبرفاقت چند نفر مسلمان اكتفا كنيم غالب گرديدن خير ، حفظ حيات وبقاى مانيزاز حملات كفار دشوار استبراى تسلى اين ها مى فرمايد كه به كمى عدد وبى سر وسامانى ظاهرى مسلمانان نظر ميفكنيد هرطرف كه خدا (ج) وپيغمبر ومسلمانان وفادار وصادق باشند كفه آن گران تراست اين آيات با تخصيص در منقبت حضرت عباده بن صامت (رض) فرود آمده ، وى بايهود بنى قينقاع بس علايق دوستانه داشت امادرمقابل موالات خدا (ج) ورسول (ص) ورفاقت مسلمانان تمام آن علايق خودرا منقطع گردانيد .

## يَكَ يُهُا الَّذِيْنَ الْمُنُو الْاَنْتَخِذُ واللَّذِيْنَ الْمُنُو الْاَنْتِ نَصُو اللَّذِيْنَ الْمُنُو اللَّذِيْنَ مَعْرِيد مَعْرِيد مَعْرِيد مَعْرِيد

أُو تُواالُكِتْبَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ عَدَاده شده به اوشان كتاب بيش اذ شما و نه كافران دا

أوُ لِيًا ؟

تفسير: دراينجا مرادازكفار مشركان ميباشد چنانچهازعطفظاهراست

تفسیر: درآیات گذشته مسلمانان از موالات باکفار منع شده بودند دراین آیت بایك عنوان خاص وموثر آن ممانعت تاکید واز موالات کفار نفرت داده میشود چون در نگاه مسلمان از مذهب وی معظم و محترم تر چیزی نیست بوی توضیح میشود کهیهود و نصاری ومشرکین برمذهب شما طعن واستهزاء می نمایند و شعایر الله (آذان و غیره) را بازیچه میدانند و آنها که خاموشاند نیز این افعال شنیعه رادیده اظهار نفرت نمی کنند بلکه خوش میشوند مسلمانی که دردل وی بقدر یك ذره خشیت الهی (ج) وغیرت ایمانیست درحالیکه به این رفتار پستواحمقانه مطلع شود چگونه بروی گوارا می آید که باچنین قومی طریق موالاتیاراه ورسم دوستانه پیداکند یابقدر یك دقیقه برآن قیام ورزد اگر از کفر وعناد وعداوت آنها بااسلام هم صرف نظر شود همین تمسخر واستهزای شان بردین قیم علاوه بر دیگر اسباب خود یك سبب مستقل برای ترك

و إن ا ناك يُتُم الى الصّلوة النَّخذُوها و آنكذُوها و آنكاه كه شماندا، مى كنيد براى نماز مى ميرند او دا هُرُو وا و لعبًا ط في لِك بِاللَّهِم قَوْم موري الله مورد قوم مورد و بازى الله بدان سبب است كه آنان قومى

## لاً يُعْقِلُون ٠٠٠ بن عقر أن ١٠٠٠

لايحباته

تفسير : هنگاميكه آذان ميكوئيد درسينهٔ آنها آتش حسد مشتعل ميشود واستهزاء مي نمايندواين بركمال حماقت وبيخردي آنها دليل آست ـ در کلمات آذان اظهارعظمتوکبریائی خدای قدوس ــ اعلان توحیدواقرار به رسالت حضرت پیغمبر (ص) استکه 'به تمام انبیای پیشین و کتب آسمانی مصدق می باشد \_ آذان دعوت است به نماز که جامع کلیه اوضاع عبودیت و دال بر منتهای بندگیست - آذان به فلاح دارین وبرای تحصیل بزرگترین کامیابی دعوت میکند وسوای این ها چیزی نیست پس چه چيز است درآن که قابل تمسخر واستهزاء باشد بهاين آواز حقوحسن وصداقت تمسخر کار کسی است که دماغوی یکسره از خرد خالی باشد وزشت وزیبارا تمیز نتواند . دربعض روایاتاست که پــك نفر نصرانی چون «اشهدان محمد رسولالله» را درآذان می شنید می گفت «قدحرق الكاذب» يعنى دروغگو سوخت يا بسموزد منيت وى از ايمن الفاظ هر چه بوده بوده ـ اما این سخن بالکل حسب حا لوی بودزیرا خود آن خبیث دروغگو بود وچون عروج وشیوه اسلام را میدیددرآتش حسد می سوخت اتفاقاً شبی یك دختر كه آتش در دست داشت بخانهٔوی درآمد هنگامیکه اهل وعیال وی در خواب بود ـ سهوا کمی آتش ازدست وى به خانه افتاد . خانه وخوابيدگان سوختند و به اين صورت خداوند (ج) واضح گردانید که دروغگو پیش از آتش دوزخ دردنیا چگونه می سوزد یكواقعهٔ دیگر دربارهٔ استهزای آذان در روایات صحیحه منقول است که چون بعد از فتجمکه حضرت پیغمبر صلی الله علمیه وسلم از حنیمن مراجعت میکرد در راه حضرت بـــلال آذان گفت چنـــد پسر نـــورس که ابو محذوره هم درمیان شان بود شروع بهاستهـزاء وتقلید نمـودند ــ حضرت پیغمبر (ص) آنهارا خواسته موعظه فرمود در نتیجه خداوند(ج) فروغ اسلام را در قلب ابو محذوره افکند وپیغمبر (ص) وی را در مکه موذن مقرر كرد وباينصورت بقدرت خداوند متعال نقل باصل تبديل يافت.

قُلُ يَا هُلُ الْكِتْبِ هُلُ تَنْقِهُونَ بعو ای اهل کتاب چه صد دارید مِنَّا اللَّا اَنْ الْمَنَّا بِاللّٰهِ وَمَا اُنْزِلُ بعا(عیبنمیگیرید اذما) معرآنکهماایمانآوردیم بهخدا وبهآنچه ناذل شده الكِنْا وَ مَا الْنُولَ مِنْ قَبْلُ وَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اً كُثَر كُم فسِقُون ٠٠٠ المُ

تفسيو: طعن زدن واستهزاء نمودن برامری از دوناحیه میباشدیااصل آن کار قابل استهزاء میباشد یاکنندهٔ آن درآیت گذشته توضیح گردید که آذان چیزی نیست که جز بیخرد خفیفالعقل دیگری برآنطعن واستهزاء کند ، درین آیت بر حالات مقدس موذنان به عنوانسوال متنبه میگرداند یعنی مستهزئان باوجودآنکه مدعیند کهاهل کتاب و دانهای شرایع میباشند اندکی بانصاف آیندکه بامامسلمانان چرا اینقدر ضد وعناد دارند وچه بدی درما مشاهده می کنند که در زعم آنها شائسته استهزاء باشد جز اینکه ما بر خدای واحد لاشریك له وبر همه کتب و انسیائیکه وی فرستاده ازصدقدل ایمانداریموبالمقابل حال و استهزاء کنندگان ایناست کهنه بر توحید حقیقی وصحیح خدا (ج)استوارند و به برنمام انبیاء ورسل تصدیق و تکریم مینمایند د اکنون شما ازروی انصاف بگوئید که بندگان نافرمان الهی (ج) را بر بندگان فرمانبر او نصحق طعن و تشنیع میماند؟

والْخَنَا زِيْرُوعَبَكُ الطَّاغُونَ الْولَاعِكَ وَلَاعِكَ وَالْخَكَا وَلَاعِكَ وَالْخَكَا وَلَاعِكَ وَ بَعْنِي وَ بَعْنِي وَ الْمُعَانِينَ وَ عَلَى مَا مِنْ مَا مُنْ مُرْدُمُ الْمُعَانِينَ وَ عَلَى مُنْ مُرْدُمُ الْمُعْلِقُ وَا

تفسیر: اگر مستقیم بودن به ایمان بالله واز صفای دل تصدیق نمودن به چیزهائیکه از طرف خداوند (ج) در کدام وقت فرود آمده برعم شما گناه وقبح بزرگ مسلمانان است وازین جهت آنها را مورد طعنوملامت قرار میدهید بیائید من به شماقومی را مینمایم که بنابر خبائت وشرارت خویش بدترین آفرید کانند قومی که امروز نیز آثار خشم ولعنت الهی برآنها نمایان و آشکاراست و بسا از آنها که درسزای مکروبی آزرمی وحرص دنیا بوزینه و خنزیر شدند واز بندگی خدا (ج) بر آمده غلامی شیطان را اختیار کردند باگر از روی انصاف نگاهی شود در اصل شیطان را اختیار کردند باگر از روی انصاف نگاهی شود در اصل معنی این قوم گمراه و بدترین خلایق سزاوار طعن و استهزاء می باشند

به والله أعلم بهاكانوايكيمون ا

تفسیر: این جا بیان بعضی از مستهزئان است که غایبانه بر مدهب اسلام طعن وتشنیع می نمودند و بر مسلمانان استهزاء می کردند و آنگاه که نزد پیغمبر صلی الله علیه وسلم یامسلمانان مخلص می آمیدند خویشتن را به نفاق ، مسلمان نشان میدادند حال آنکه از آغاز تاانجام

نه بقدر یك لمحه با مسلمانان علاقه مندی داشتند و نه وعظ و تذكیر ربانی حضرت پیغمبر را پذیرفته بودند ، كیست كه تواند معاذا شبه محض الفاظ ایمان و اسلام خدارا فریب دهد اگر آنها به حضرت عالم الغیب و الشهادة كه دانای سرایر وضمایر است چنین گمان دارند. كه محض به ایمان لفظی اورا خوش میكنند كدام كاری فراتر ازآن قابل تمسخر و استهزاء می باشد گویا این آیت آغاز بیان افعال و حركات مضحك یهود و نصاری است كه بعد از متنبه شدن بجای آنكه بر مسلمانان استهزاء كنندباید خودرا قابل استهزاء بدانند آیات آینده نیز تتمیم و تكمیل این مضمون است.

#### وَ تَرْك كَثِيرًا مِّنْهُمْ يُسَارِعُونَ و مين بسياد را اذ آنان و مينابند في اللاثم والعُدُ وان واكلهم السَّحْتُ و در عناه و تعاوذ و به خوددن شأن حرام را لَبِنُسُ مَا كَا نُو اليَّعُمَلُونَ ﴿

تفسیر: غالباً مراداز «اثم» گناه لازمی ومراداز «عدوان» گناه متعدیست یعنی این ها حالی دارند که ازفرط شوق ورغبت بسوی هرگونه گناه می شتابند چه اثرآن بهخود شان محدود باشد وچه بدیگران هم تجاوز کند هرکرا حالت اخلاقی اینقدر زبون باشد وخوردن حرام شیوهٔ آن شده باشد در بدی وی شبهتی باقی نمی ماند این بود احوال عوام آن ها بعد ازین احوال خواص شان بیان میشود.

لَوْلاَ يَنْهُهُمُ الرَّبَّا نِيُّوْنَ وَالْاَحْبَارُ فِي الْكُلِّالُ الْكُلِّالُ الْكُلِّالُ الْكُلِّالُ الْكَ جرا منع نمى عند اوشان را درویشان و علماء عَنْ قَوْ لِهِمُ الْلاَثْمُ وَ الْكَلِّهِمُ السَّحْتُ اللَّهِ عَنْ عناه و اذ خوردن حرام

### يصْنَعُونَ 🐨

لَبِئْسَ مَا كَا نُوا

تفسير: هنگاميكه خدا (ج) خواهد قومي راتباه كند عوام آنها درجرايم ومعاصي مستغرق ميشوند خواص يعني علماء ومشايخ شان شيطان گنگ ميگردند ، احوال بني اسرائيل نيز چنين شد ، مردم عموماً درلذات وشهوات دنيوي منهمك شده جلال وعظمت الهي وقوانين واحكام او را فراموش كردند و آنانكه علماء ومشايخ خوانده ميشدند فريضه امرمعروف ونهي منكر را ترك گفتند ودر حرص دنيا وپيروي شهوات بر عوام خود نيز سبقت نمودند خوف مخلوق وحرص دنيا مانع گرديدكه آواز حق بلندشود ازين سكوت ومداهنت ، اقوام سلف برباد شدند ازينجاست بلندشود ازين سكوت ومداهنت ، اقوام سلف برباد شدند ازينجاست كه قرآن وحديث در نصوص بيشمار ، امت محمديه را على صاحبها الصلوة والتحيه تاكيد وتهديد مي كندكه هيچگاه درمقابل هيچكسازاداي فريضه امر بالمعروف غفلت نكنند .

### وَقَالَتِ الْيَهُولُ يَدُ اللَّهِ مَغُلُولَهُ اللَّهِ مَغُلُولَهُ اللَّهِ

گفتند یهود دست خدا دربندشدهاست

تفسیر : هنگام بعثت حضرت پیغمبر (ص) دلهای اهل کتاب ازممارست به شرارت ـ کفر وطغیان ـ افعال بد وخوردن حرام وغیره بقدریمسخ شده بود که از گستاخی نمودن دربارگاه ربوبیت نیز هیچ باك نداشتند نزد آنها مقام خداوند قدوس بیشتر ازیك انسان عادی نبود درجنابالهی چنان کلمات واهبی وبیهوده استعمال میکردند که انسمان چیون آن را می شنید تکان می خورد و بر اندامش لرزه می افتاد گاهی می گفتند «ان الله فقيرونحن اغنياء» و گاهي از زبان شان مي بر آمد «يدالله مغلولة» (دست خدا دربند است) یامراد ازاین همان است کهاز «اناللهفقیر»مراد بود یعنی معاذالله خدا تنگدست شده ودر خزانهٔ او چیزی نــمانده یــا «غليد» كنايهازبخل والمساك است يعنى تنگ دست نيست مگر المروز بخل ميورزد (العياذبالله) به هر حال هرمعني كهكنيد منشاء ايــنكلمة كفــرّ آنّ استکه چون درپاداش تمرد وطغیان آنها خداوند (ج)برآن ملاعین ذلت و نکبت ــ ضيقَ عيش و سوء حال وتنگي عرصه را مسلط فــرمود آنها بجای اینکه از شرارت وسوء اعمال خویش متنبه وپشیمان شوند در جناب الهی گستاخی نـمودند شاید گـمان میکـردند کـه ما اولاد پيغمبران بلكه فرزند وعزيز خدا بوديم چه شد كه بني اسمعيل امروز در دنیا پیش میروند ، فتوحات زمینی و برکات آسمانی بر آن هاکشاده شده مافرزندان اسرائیل که خدا خاص ازآن ما و ما ازآن او بـودیــم چنین خوار ِو شکسته وبد حال شده آواره و سرگردان میــگردیم ،مــأ امروز نیز همان اولاد اسرائیل و «ابنا الله و احباءه) می باشیم که پیش بودیم چنان معلوم می شود که در خرانهٔ خدای که ما اولاد ومحبوب او بودیم معاذالله زیان واقع شده یا امروز بخل وامساك دستهای وی را در بند افکنده این بیخردان این قدر نمیدانند که گسنجهای خدا(م) بیپایان وکمالات او نا متبدل وغیر متناهیست اگر معاذالله د رخزینهٔ وی چیزی نمی ماند یا از تربیت ورعایت مخلوق دست می کشید نظام گیتی چگونه استوار شده میتوانست واین اعتلا وفروغ روز افزون پیغمبر و اصحاب اورا که به چشم میبینند رهین منت گنج کرم که میبود ؟ لهذا شما باید بدانید کهدست خدا دربند نیفتاده البته از نحوست شرارت وکستاخی های شما ودر اثر لعنت و خشم الهی که بر شما فرود آمده زمین خدا باوجود پهنائی به شما تنگی می کند ودر آینده بیشتر تنگ شدنیست تنگی معیشت خود را به تهی دستی خدا منسوب داشتن غایت سفاهت است .

#### مُلَّاثُ اَ يُلِ يُهُمُّ بستهباد دستهای شان

تفسیر : در پیرایهٔ این دعا پیشین گوئی یاحقیقت حال آنهارا خبر میدهد \_ چنانکه درواقع بخل وجبن دست خود آنهارا بسته بود .

### وَلُعِنُوابِهَاقَالُوا مِلْ يَلَاهُ مُبُسُوطَتُنِ ﴿ إِ

و لعنت شده است او شان برین گفتن شان بلکه هر دو دستش کشاده است

تفسير: در موقعيكه براى خداى متعال دست ، پا ، چشم وديگر نعوت ذكرشده نبايد ازآن فريب خورده چنان پنداشته شود كه حضرت وى به گونه مخلوق جسم يا اعضاى جسمانى دارد بل همچنان كه در نظير و مثال وكيفيت ذات وجود وحيات وعلم وهمه صفات بارى تعالى جزاين نتوانگفت : اىبرتر از خيال وقياس وگمان ووهم \* وزهرچه گفته اند وشنيديم وخوانده ايم - دفتر تمام كشتوبپايانرسيد عمر ماهمچناندر اولوصف تومانده ايم - دفتر تمام كشتوبپايانرسيد عمر ماهمچناندر همچنانكه ذات اقدس الهى بى چونوبى چگونست معانى سمع - بصر يدو حضرت اوباشد از احاطه كم وكيف تعبير وبيان ما بالكل وراء الوراء الوراء الست د ليس كمثله شىء وهوالسميع البصير» (شورى ركوع) درفائده كه حضرت شاه عبدالقادر رحمةالله براين آيات نگاشته از دو دست دست مهر وقهر را مراد گرفته يعنى امروز دستمهر خدا (ج) بر امت محمديه ودست خشم او بربنى اسرائيل مبسوط است چنانكه درآيات

لايحبالله

٥

#### يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ

#### خرج میکند هر رنگ کهمیخواهد

تفسیر: این امر را حضرت احدیت بخوبی میداند کهچهوقت وبر که وچه اندازه خرج شود وقتی بندهٔ وفاداری را به غرض ابتلاء یااصلاح حال در عسرت مبتلاء می کند و گاهی به صله وفاداری او قبل از نعمای آخرت ابواب برکات دنیوی رانیز برروی او می کشاید بالمقابل گاهی گنهگار متمردی راقبل از سزای آخرت به عسرت حال ضیتی عیش مصائب وآفات دنیوی سزامیدهد و قتی حشمت دنیارا به یکی فراخ میگرداند ومهلت مزید میدهد که یا از احسانات الهی (ج) متاثر شده از نوستی وفجور خویش منفعل شود یا پیمانه شقاوت خود را لبریزکند وبه سزای انتهائی مستحق گردد باوجود این همه اغراض و احوال مختلف و حکمت های متنوع که میتواند مقبولیت ومردودیت کسی را بنابر اطلاع خدا (ج) یا قراین واحوال خارجیه فیصله کند به چنانکهاگر دست دزدی بریده شود یاداکتری دست مریض را قطع کند نسبت به هردو عمل او ما از قراین واحوال خارجی میدانیم که یکی بطور سزا و دیگر از روی دل سوزی ودر مان بریده شده .

#### 

#### 

تفسیر: جواب کستاحی آنها داده شدت لیکن ازاین جوابت حکیمانه قرآن تسکین آن معاندین و سفها نمی شود بلکه چون کلام الهی را می شنوند در شرارت وانکار شان می فزاید اگر غذای صالح در معدهٔ بیماری برسد ومرض اورا بیفزاید تقصیر غذانیست واز فساد مزاج مریض می باشد.

وَ ٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَا وَهُ وَالْبَغُضَاءَ وَ الْبَغُضَاءَ وَ الْبَغُضَاءَ وَ الْبَغُضَاءَ

## الى يُوْمِ الْقِيْهَ الْمُ

تفسیو: اگر چه درهمین نزدیکی مقوله خاص یهود ذکرشده بود غالباً مراد از «القینابینهم» یهود وبرادرانش می باشد یعنی خداوند (ج)حال یهود ونصاری و تمام اهل کتاب رابیان کرد چنانکه قبلا در این سوره گذشت ودرآیت آینده نیز براهل کتاب خطاب می نماید . مطلب اینست که هرقدر آنها درانکار وشرارت خویش می فزایند همانقدر بر خلاف مسلمانان همکاری ودسیسه برپا میدارند و برای اشتعال نائره حسرب آماده می شوند اما در میان آنها چنان دشمنی و کینه افتاده که هرگز محو نمی شود ازین جهت آمادگی های حسربی آنسها بر خلا فاخوت اسلامی کاری از پیش نمی برد .

تفسیر: ازین معلوم شد که تا وقتیکه در میان مسلمانان محبت واخوت مستحکم بوده ، رهسپار جادهٔرشد وصلاح باشند ودراجتناب از فساد بکوشند ـ چنانکه در بین اصحاب معمول بود تمام مساعیاهل کتاب در مقابل آنها بیهوده می باشد .

و لوات الها الكانب المنواواتقوا و امر (مرائينه) اهل كتاب ايمان مى آوردندوميترسيدند ----

الكفّر نا عنهم سياتهم ولاك خلنهم البته دورميكرديم اذ اوشان عناهان شانرا وداخل مى كرديماوشان دا

جُنّْتِ النَّعِيْمِ ۞

درباغهای نعم

تفسیر: باوجود این همه جرایم شدید واعیمال زشت اکنون نیز اگر اهل کتاب از کردار خویش تایب می شدند و به حضرت پیغمبر (ص) و قرآن کریم ایمان می آوردند و تقوی میکردند دروازهٔ توبه بسته نشده خداوند (ج) از کمال فضل ورحمت آنها را به نعمت های این جهان وآن جهان سر فراز می گردانید ، رحمت خدای متعال بزرگسترین گنهگاران را نیز آنگاه که شرمنده ومعترف باز آید مأیوس نمیگرداند.

وَكُوْاَتُهُمْ اَ قَامُوا النَّوْرِيةَ وَالْا نَجِيلُ وَالْالْاَوْلِيلُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللّل

وَ مَا ٱنْزِلَ النَّهِمْ مِّنْ رَّ بِّهِمْ

و آنچه نازل شده براو شان از جانب پروردگارشان

تفسيس: يعنى قرآن كريم راكه بعد از تورات وانجيل براى تنبيه وهدايت آنها فرود آورده شده استوار مى گرفتند ، زيرا بدون تسليم آن معنى صحيح تورات وانجيل اقامه شده نمى تواند بلكه مطلب اقامت تورات وانجيل وتام كتب آسمانى اين است كه قرآن كريم و پيغببر آخرال زمان قبول كرده شدود كه مطابق پيشين گوئى كتب سابقه فرستاده شده اند ، گويا به اقامت تورات وانجيل حواله شده آگاه ميگرداند كه اگر آنها قرآن را قبول نمى كنند معنى آن اين است كه كتاب هاى خود را نيز قبول نكرده از آن انكار مى ورزند .

لَا كُلُو امِنْ فَوْ قِهِمْ وَ مِنْ نَحْتِ الرَّجُلِهِمُ اللَّهِ مَا نَحْتِ الرَّجُلِهِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللْعُلِمُ عَلَيْهُمُ اللْعُلِمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْ

تفسیو: آنها را از تمام برکات زمینی و آسمانی متمتع می گردانید وسزای ذلت وسوء حال وضیق معیشت که بنابر عصیان وتمرد بر آنها نهاده شده بود برداشته می شد .

## ازايشان

مردمانی بررامراستاند(میانهرو)

تفسیر : این ها آن افراد معدودند که بنا بر سعادت فطری واختیار نمودن راه اعتدال به آواز حق لبيك كفتند مشلاً عبدالله ابن سلام ونجاشى پادشاه حبشه و غيره رضى الله عنهم .

وَ كَثِيرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ ازاينان

يَّا يُّهُاالرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنُزِلَ إِلَيْكَ برسان آنچه ۔ بر تون**ازل**ش*د*ہ

مِنُ رَّبِكَ طُولِنُ لَّهُ تَفْعَلُ فَهَا بَلْغُتُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

رِ سُلْتُهُ طُو اللّٰمُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ مَيْجَ پيغام اودا و خدا نگاه مي كند ترا اذ مردم

إِنَّ اللَّهُ لَا يُهُدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ ﴿ راه نمینسماید خدا

تفسير : در آيات گذشته خداوند (ج) ، شرارت كفر وذمايم اعمال اهل کتاب راذکرکرده و به اقامت تورات آنجیل قرآن و تمام کتب آسمانی ترغيب نموده بود درآينده از «قل يااهل الكتاب لستم على شيع»ميخواهد در مجمع اهل کتاب اعلان کند که بدون این اقامت حیات مذّهبی شماصفر

وناچیز محض است در «یاایهاالرسول بلخماانزل الیك من ربك» برای این دوقسم اعلان حضرت پیغمبر راآمادهمی گرداند یعنی هر چه ازطرف پروردگار تو برتو فرود آمده (خصوصاً این اعلان های فیصله کن) را بلاتأمل وهراس تبلیغ می کن اگر بفرض محال در تبلیغ ـ تقصیری از تو واقع شود آزاین حیث که تورسول (یعنی پیغمبر خدائسی) ومنصب جلیل رسالت و پیغمبری بتو تفویض شده چنان دانسته خواهد شد کهتوچیزی را ازحقآن انجام نداده ئي . بلاشبهه دربارهٔ حضرت پيغمبر براي آنكه بیش ازبیش درانجام وظیفه تبلیغ ثابت قدم باشد عنوان موثریبزرگتر ازاین شده نمیتواند . حضرت پیغمبر (ص)که تقریباً در بیست ودوسال باولوالعزمي وجان فشاني ؛ باكوشش وزحمت متوالي ؛ باصبر واستقلال بی نظیر فریضهٔ رسالت وتبلیغ را ادا نمود دلیل واضح است بر اینکه حضرت وی در دنیا بیشتر آز هر چیزی ـ اهمیت فریضه منصبی خود (رسالت وبلاغ) را احساس مي كرد و حضرت پيغمبر همين احساس قوي وتبليغي جهاد را ملحوظ ميداشت كه در موقع تا كيد مزيد استحكام وپایداری دروظیفه تبلیغ موثرترین عنوان ها آین شده می توانست که حضرت پیغمبر را به (یاایهاالرسول) خطاب کرده تنها ایس قدر گفته شود ، اگربه فرض محال در وظیفه تبلیغ کوچکترین قصوری واقع شود بدانید که حضرت پیغمبر (ص) درادای فرض منصبی خود کامیاب نشده ظاهر است که مقصد یگانه تمام مساعی حضرت پیغمبر (ص) وفداکاری های او همین بود که در حضور الهی (ج) درانجام فریضه رسالت عالى ترين موفقيت هارا حاصل كند بنابران ممكن نيست كهدر ايفاي يك پیغام به قدر ذره تقصیری ورزد . عموماً این مسئله به تجربه پیوسته که انسان در ادای فریضه تبلیغی به چند سبب مقصر می ماند یابه اهمیت فريضه خود احساس وشغف كافي نمي داشته باشد يا ازمخالفت عامة مردم بهوی نقصان شدید میرسدیاخوف دارد که بعضی مفاد او ازدستش ميرود ياچنانيكه درآيات گذشته وآينده درباب اهل كتاب توضيع شده است تمرد وطغیان عامه مخاطبانرا دیده از منتج ومثمر گردیدن تبلیخ مايوس ميشود . جواب وجه اول در«ياايهاالرسول» تا«فمابلغترسالته 🖫 جواب وجه دوم رادر «والله يعصمكمن الناس» جـواب وجه سـوم را در «انالله لایهدی القومالکفرین» داد یعنی توفرض خودرا ادا کرده باش خدا (ج) نکهبان تووحافظ عزت وآبروی تست . دشمنان تمام جهان را درمقابل تو کامیاب نمی گرداند . باقی هدایت وضلالت دراختیارخداست قوميكه بهكفر وانكار اصرار مىورزد توانديشهمكنومايوس شده وظيفة خویش رامگذار! حضرت پیغمبر (ص)موافق این آئین آسمانی وهدایت ربانی درباب هر چیز بزرگ وکوچك بامت خود تبلیغ نمود ، د رخواص وعوام طبقات بشری هرچه را لایق هر طبقه ودر خور استعداد آن بود بدون کم وکاست وخوف وخطر ابلاغ نمود وحجت الہی رابر بندگانش تمام گردانید ودونیم ماه قبل از وفات خویش در موقع حجةالوداع آنجا که بیش از چهل هزار عاشقان تبلیغ وخادمان اسلام جمع شده بـودنــد على رؤس الاشهاداعلان كرد و گفت خدايا تو گواه باش من امانت تر ارساندم.

قُلُ يَا هُلُ الْكِتْبِ لَسُتُمْ عَلَى بَعُو اِلْ الْكِتْبِ لَسُتُمْ عَلَى بَعُو اللَّهُ الْكِتْبِ اللَّهُ عَلَى

شَىء حُتى تُقِيمُوالتَّوْر بَهُوالْانجيلُ چيزى تا استواد داديد تودات و انجيلُ دا و ما أنزل لكيكم مِن رَبِكُم ط و تنجه ناذل شده بسوى شما انطرف پرورد تارشما

تفسیو : خاتم ومهیمن کلیه کتاب های آسمانی ، قرآناست، تفسیر این آیت در رکوع ماقبل گذارش یافت .

و البته بينزايد دربارهٔ بسى ازايشان آنچه نازلشده البته بينزايد دربارهٔ بسى ازايشان آنچه نازلشده المحكانا و كُفُرًا تلك عُمْنِيا نَا و كُفُرًا تلك عُمْنِيا نَا و كُفُرًا بسى انورمانى و عفردا المحتاد المحتاد

فَلَا تَأْسُ عَلَى الْقُورِ مِ الْكُفِرِيْنَ آسَ پس افسوس معن بر قوم عقاد

تفسير : دراين غم وافسوس افسرده مباش ! وفريضهٔ خودرا به امن واطمينان انجام ميكن ! .

اِنَّ الَّذِينَ الْمَنُو الْوَالَّذِينَ هَاكُو الْمَالِينَ هَاكُو الْمَالِينَ هَاكُو الْمَالِينَ هَاكُو الْمَع مر آئينه آنانكه مسلمان آند و آنانكه يهودند و الصّابِعُونَ و النَّظرا ى مَنْ الْمَنَ و فرقه صابی و نصادی هرکه ایمانبیاده

# بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْا خِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا اللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْا خِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ المِلْمُلِي اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِمُ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلا المُلْمُلِي اللهِ المُلا المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِمُ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِمُلْ

نے بسر اوشان خلوفی هست و نه اوشان غمگین میشوند

تفسير : آنانكه مسلمان خوانده ميشوند يا يهود يا نصاري يا صابي يا دیگران (تمثیلا چند مذهب مشهور ذکرشده ) هیچیك ازینها محض از روی نام ویا بلحاظ نسب \_ صدورت ، پیشه وطن یادی کر احوال وخصایص ـ فلاح حقیقی و موفقیت جاوید را حاصل کرده نمی تواند معيار كاميابي والمن وصيانت صرف ايمان وعمل صالح است قوميكه خویشتن را مقرب الهی (ج) و کامیا بمی خواند خودرا باین محك امتحان كرده ببيند اگر ازآن بي غُش برآمد بدونَ خوف وخطر رستكار وكامياب است ورنه بداند که هروقت مورد خشم وغضب الهی (ج) می باشد در آیات گذشته خاص تبلیغ به اهل کتاب بود دراین آیت به تمام اقواموملل بدون رعايت ولحاظ چنآن قانون شگفت آور موافق بهعقل وانصاف تقديم میشود که هیچ انسان سلیم الفطرت را در صداقت وجهان ستانی اسلام شبهتی باقی نمی ماند تاکسی به خدای متعال (یعنی بوجود وحدانیت صفات كماليه ، آثارقدرت ، تمام احكام وقوانين برهمه نائبان وسفراي او وبروز قيامت ) ايمان نيارد وعمل صالح نكند كدام عقـل سليم قبـول خواهد کرد که وی به نعمت جاودان رضای الهی (ج) وسرور ابدی هم آغوش میشود تمام این چیز ها در تحت «ایمانبالله»داخل است فرض کنید باوجود دلایل روشن نبوت کسی پیغمبری را توهین کند (دعوای نبوت اورا تكذيب كردن توهين اوست) آيا توهين سفير حكومتوتكذيب اسناد صریح او ترهین و تکذیب خود آن حکومت نمی باشد ؟ چنیس است حال آن شخص که پیغمبس راستیسن را تکذیب مسی کسند ونمسی پسذیرد در حقیقت وی آن آیسات آشسکارایالهی را تكذيب مى كند كەبراى تصديق نبوتاوفرود آوردە شدە «فانهم لايكذبونك ولكن الظلمين بآياتاله يجعدون» (انعام ركوع ٤) آيا بعد از تكذيب آیات صریح ونشانه های واضح الهی دعوای «ایمان بالله» باقی مانده می تواند ؟ قرآن کریم درین جا بسوی آن تفصیــــلات بـــه عنـــوان اجمالی «آیمان بالله وعمل صالح» اشاره میفرماید که دردیکر مواضع به شرح وبسط مذکور است پیش من صحیح وقوی تر این قول است که صابئین فرقعهٔ بود درعراق که اصول مذهبی آنها عموماً از اصول حکمای اشراقيين وفلاسفه طبيعيين ماخوذ بود آنها درباره روحانيات نهايت غلو داشتند بلکه آنرا می پرستیدند وعقیده داشتند کهما به ربالارباب یعنی به معبود بزرگ به استمداد واستعانت ارواح مجرده ومدبرات فلکیه رسیده میتوانیم لهذا باید از ریاضات شاقه وکسر شهوات ـ در

روح تجرد وصفا پدید آورده باعالم روحانیات علاقه پیدا کنیم تا آنگاه برضا وخوشنودی آنها به خدارسیده توانیم – اتباع انبیاء ضرور نیست برای اینکه ارواح کواکب مدبره ودیگر روحانیات را از خود خوشنود سازند هیاکل آنهارا میتراشیدند و به ارواح شان – نماز ،روزه ،قربانی ودیگر چیزها میکردند ، خلصه ، درمقابل حنفاء ، طبقهٔ صابئین بودوآنها بر نبوت ولوازم وخواص آن حمله می کردند . هنگام بعثت حضرت ابراهیم قوم نمرود صابی العقیده بودند کهدر رد وابطال آن خلیل (ع) جان بازی نمود .

#### كُفُّلُ أَخُذُ نَامِيْتًا قُ بُنِي إِسُراء يُلُ هر آئينه محرفتيم عهد بني اسرائيل دا

تفسیر: خداوند (ج) درآیت گذشته معیار قبول عندالله را بیان فرموده بود یعنی ایمان وعمل صالح ودرین موقع توضیح میدهد که یهود برین معیارتاکجا موفق شده است .

و آرسگنا اینان پیغامبران هرماه که و فرستادیم بسوی ایشان پیغامبران هرماه که جاء هم رسول کیمالاته و کی جاء هم رسول بیغامبری به آنچه دوست نمیداشت بیغامبری بیغامبری به آنچه دوست نمیداشت نمیداشت نموه و گروهی دا نفسهای ایشان مروه و مروه و دا بدوغ نسبت مردند و مروه و دا یقتلو کی بی مشتند

تفسیر: امتحان وفای غلام دراین است که آنچه را دلش نخواهد هم.به حکم مولای خویش انجام دهد وخواهش ورای خودرا تابع رضای آقای خود گرداند ورنه صرف دراجرای چیزی که موافق به خواهشخودش باشد چه کمال است ؟ . تفسیو: یعنی عهد وپیمان موثق رانقض وباخدا (ج) غدر کردنداز سفیر های الهی (ج) بعضی را تکذیب کردند وبعضی رابقتل رسانیدند این بود حال «ایمان بالله وعمل صالح» آنها مسایمان بالیومالاخر» آنها را ازین امر قیاس کنید که باوجود ارتکاب این قدر مظالم شدید وجرائم باغیانه به کلی بیغم نشستند که گویا سرزای این حرکات خویش را نمی بینند وظلم وبغاوت آنها نتائج سوء نخواهد داد باین خیال ازآیات باهره وکلام الهی (ج) به کلی کور وکر گردیدند و آنچه رانمی بایست کردند حتی بعضی انبیاء را کشتند و بعضی رامحبوس نمودند ، بالاخره بعض ملوك فارس آنهارا از قیدذلت ورسوائی نجات داد واز بابل به بیت المقدس بازآورد در آنوقت این مردم توبه کردندوبه طرف اصلاحال بیت مدم توبه کردندوبه طرف اصلاحال بیدی بعد مکرر آ به همان شوارت های سابقه غرق و بکلی کور و کرشده به قتل حضرت و کریا وحضرت یعیی (علیهماالسلام) مبادرت ورزیدند به قتل حضرت عیسی علیه السلام آماده گردیدند .

وَ اللّٰهُ بَصِيرٌ كَنِهَا يَعْمَلُونَ ٠٠

تفسيو: يعنى آنهااگرچه ازقهر وغضب الهى(ج) بى پرواوكور شده اند ليكن خداى توانا تمام حركات وخيالات آنهارا هميشه نكران است چنانچه حالا آنها سزاى حركات خودرا ازدستامت محمديه ديدهميروند. لَقُدُ كَفَرُ الَّذِينَ قَالُوْاً إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله على الله

هُوالْمُسِيْحُ ابْنُ مُرْيَمٌ وَقَالَ الْمُسِيْحُ ابْنُ مُرْيَمٌ وَقَالَ الْمُسِيْحُ ابْنُ مُرْيَمٌ وَقَالَ الْمُسِيْحُ ابْنَ مَرْيَمُ است ومفته بود عيسي

ایبنی اسراء یک اعبک واالله رسی ایبنی اسراء یک ایبنی اسرائیل ایبنی اسرائیل ایبنی اسرائیل کر بنی اسرائیل من ایشرک و الله و رسید من ایشرک و الله و پرورد مار شماست هرآئینه کسیکه شریك قرار دهد به خدا

فَقُلُ حُرَّمُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَا وَلَهُ وَلَهُ الْجَنَّةُ وَمَا وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَا وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَا وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَالْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالْمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَل

النَّارُ و مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ آنْصَارِ اللَّهِ النَّارُ و مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ آنْصَارِ اللَّهِ اللَّهِ وَفَيْدَ اللَّهِ اللَّهِ وَفَيْدَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللللللَّا اللَّا اللَّاللَّا الل

تفسیر: ازینجا کیفیت «ایمان بالله» نصاری را توضیح می نماید که آنها تاکجا برین معیار حقانیت ، کامل مانده اند کیفیت «ایمان بالله» آن ها اینست که برخلاف عقل ودانش وبر خلاف فطرت سلیمه وبر خلاف تصریحات خود حضرت مسیح (ع) عیسی پسر مریم را خدا قرار دادند یك را سه و سه رایك گفتن بنام خودرا فریفتن است حقیقتا همه طاقت وقوت خود را تنها برای اثبات الوهیت حضرت مسیح صرف می کنند حلانکه خود حضرتمسیح مانندمردم دیگرعلانیه به ربوبیت خدا ومربوبیت خود اعتراف میکند وشرکی را که امت وی درآن مبتلا می شدند به قوت ووضوح تقبیح میفرماید بازهم این کوران عبرت نمی گیرند.

لَقُدُ كَفَرُ الَّذِينَ قَالُوْاً إِنَّ اللّٰهُ مَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ عَافِرَ مَدِيدً عَمَانِيكُهُ عَافِرَ مَدِيدً عَمَانِيكُهُ عَافِرَ مَدِيدًا عَمَانِيكُهُ عَافِرَ مَدِيدًا عَمَانِيكُهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلَيْ

### تَالِثُ تَلْتُةِم

سـوم سه کس اسـت

تفسیر: بزعم آن ها حضرت مسیحورو حالقدس والله یامسیح و مریم والله هرسه خدا می باشند (العیاذباته) خدا درآن یك حصه دارد بازهرسه یك وآن یك سه است \_ عقیدهٔ عمومی عیسوی این است و آنها این عقیدهٔ خلاف عقل و بداهت را به عبارات شكفت انگیز و مرموز و پیچیده ادا می كنند و چون دانسته نمی شود آنرا یك حقیقت ماوراء العقل قرار میدهند، راست است (ان یصلح العطار ماافسده الدهر).

وَ مَا مِنْ إِلَّهِ إِلَّا إِلَّهُ وَاحِدُ وَ إِنْ وَ مَا مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْحِدُ وَ إِنْ اللَّهِ وَالْحِدُ وَ الْحَر

والله عفور رحيم

اورا مي بخشيد .

ه تفسیر : این از شان آن ذات غفور ورحیم است کهچون گنهگاری باغی و گستاخی شرمیده به عزم اصلاح حاضرشود بیك آن گناهان تمامعمر

مَا الْمُسِيْحُ ابْنُ مُرْيَمُ اللَّرَسُولُ عَلَيْمُ اللَّرَسُولُ عَلَيْمُ اللَّرَسُولُ عَلَيْمَ اللَّرَسُولُ ع ليست عيسى بسر مريم مثر بيغامبري

قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّ سُلُ الْ

بدرستیکه تدشیه اند پیش ازوی پیغمبران تفسیر : یعنی حضوت مسیح نیزفردی ازآن جماعت مقدس ومعصوم است اورا خدا قرار دادن از سفاهت شماست .

تفسیر: تحقیق جمهور امت این است که نبوت ، زنان را نصیب نشده واین رتبه مخصوص مردان است «وماارسلنامن قبلكالارجالانوحیالیهم مناهلالقری» (یوسف رکوع ۱۲) بنابران حضرت مریم بتولهم ولیبودنه نبی

كَانَا يَأْ كُلْنِ الطَّعَامُ الْفُورُ كَيْفُ

بودند عه ميخوردند طعامرا ببين چيونه

مرس م انظر الريات الم انظر انني المحمم الريات الم انظر انني المحمم الريات المحمم الريات المحمم الريات المحمم الريات المحمم الريات المحمم الريان المحمد الم

تفسیر: بعد از غور معلوم می شود هرکه بهخوردونوش محتاج است تقریباً به هر چیز دنیا احتیاج دارد از زمین ، هوا، آب ، آفتابوحیوانات و نباتت و حتی از نجاست و پاروهم استغنا کرده نمی تواند ــ تصور کنیدرسیدنغله بشکموهضم شدن آن مستقیماً و یاغیر مستقیم بچه چیزها احتیاج دارد ــ باز تاثیرات و نتایجی که از خوردن پیدا می شود سلسلهٔ آن تا کجا میرسد ــ این سلسله طویل الذیل احتیاج و افــ تقار را ملحوظ داشته ما ابطال الوهیت مسیح و مریم را اســ تدلالا چنین بسیان کرده میتوانیم : مسیح و مریم از احتیاجات اکل و شرب بی نیاز نبودند که این از مشاهده و تواتر کابت است و کسیکه از اکل و شــ رب مستغنی نباشد نباشد از هیچ چیز دنیا بی نیاز شده نمی تواند اکنون بگوئید ذاتیکه مثل جمیع مردم در ادامهٔ بقای خویش از عالم اسباب مستغنی نباشد مثل جمیع مردم در ادامهٔ بقای خویش از عالم اسباب مستغنی نباشد و وعالم آنرا مساویانه فهمیده می توانند یعنی همه مـیدانندک خـوردن و و نوشیدن منافی الوهیت است ــ اگــر چه محض نا خـوردن نیز دلیل و نوشیدن منافی الوهیت است ــ اگــر چه محض نا خـوردن نیز دلیل الوهیت نیست و رنه تمام فرشتگان «خدا» میشوند العیاذ بالله .

تفسیو: چون مسیح را خدا گفتند لازم می آید که او را معبود هم بخوانند لیکن معبود شدن صرف بذاتی مختص است که مالك هرنوع نفع وضرر ودارای اختیار کامل باشد ـ زیرا که عبادت تذلل انتهائی رانامند و تذلل انتهائی در پیشگاه ذاتی می توان کرد که دارای منتهای عزت وغلبه باشد و در هر وقت شنوا و به احوال هر کس کما حقه دانا باشد - دراین آیت با عقیده مشر کانهٔ تثلیث عقاید تمام مشرکان رد میشود .

(

# 

تفسیو: مقصد از مبالغه در عقیده اینست که یك مولود بشری را خدا قرار دادند وغلو درعمل آنست که «رهبانیت» گفته میشود «ورهبانیـة نابتدعوها ماکتبنا علیهم»(الحدید رکوع٤) ازتمام قبایح یهود کهبیان شده ظاهر میشود که بنابر انهماك در دنیـا پرستی وتکمـیل شهوات نفسانی دین ودینداران در نزد آنها هیچ عظمت ووقعت نداشت حتـی اهانت وقتل انبیاء علیهم السلام شعار آنها بود ، بر خلاف آنها نصاری در تعظیم انبیاء چندان غلو کردند که از بین آنها بعض را خدایا پسر خدا خواندند ودنیا را ترك ورهبانیت اختیار نمودند .

و لا تَدْبِعُوا الْهُواءَ قُومِ قَلْ ضَلُّوا و پيروي مكنيد خواهش نفس قوم دراكه عمراه شدند من قبل و كَثَيْرًا و ضَلُّوا في من قبل و كمراه كردند مردمان بسياد دا و مجروي كردند عن سياد دا و مجروي كردند عن سياد دا و مجروي كردند عن سياد دا و مجروي كردند مردمان بسياد دا و مجروي كردند

تفسیر: یعنی در اصل انجیل ودیکر کتب آسمانی دربساب این عقیدهٔ شرکیه نشانی نبود \_ بعدها پولوس به تقلید بت پرستان یونانی آنرا ایجاد کرد ، پس همگی بدان روا نشدند و آن را استوار گرفتند ، از چنین تقلید کور کورانه ، شایستهٔ شان دانشمند نیست که توقع نجات داشته باشد .

لُعِنَ الَّذِينَ كَفُرُوامِنَ بَنِي اِسُرَاءِ يُلُ العنت عرده شد عافران اذ بني اسرائيل

#### عَلَى لِسَانِ كَاوْكَ وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمُ لَٰ پر نبان داؤد و عِيسَ پِسَّ مَرْيَمُ لَٰ ذالِكَ بِمَا عَصُوْا وَ كَانُوُا يَعْتَكُوُونَ ﴿

این بسبب آن بود که نافرمانی کردند و بودند کهاز حددرمی گذشتند

تفسیر: در تمام کتب سماویه کافران مورد لعنت قرار داده شدندلیکن وقتیکه کفار بنی|سرائیل در عصیان و تمرد ازحدتجاوز کردند که گنهگار از ارتکاب جرائم به هیچ طریق دست نمی کشید و بی گـناه گنهگار را منع نمی کرد بلکه همگآن چون شیر وشکر بسی تسکلف با هم آمیخته بودند بر مرتكبين منكرات وفواحش هيچ اظهار انقباض وتكدرنميكردند درآن وقت خدا (ج) از زبان حضرت داؤّد ومسيح عليهماالسلام به آنها لعنت كرد چنانكه جسارت آنها بر گناه از حد گذشت ، اين لعنت همكه به ذریعه چنین انبیای جلیل القدر فرستاده شده بود در حت آنها فوق العاده مهلك ثابت كشت \_ غالباً در نتيجهٔ همين لعنت ، بساافراد آنها ظاهراً وباطناً در شكل بوزينه وخنزير مسخ كرده شدند اما دائره مسخ باطنی آنها آنقدر وسیع گردید که اکثر آنها مسلمانان را تركدادند يعني آنهارا كه به تمام كتب سماويه تصديق وبه جميع انبياء تعظيم می کنند . و برخلاف مسلمانان با مشرکین مکه دوستی ملی کنند که بتُّ پرست خالص واز نبوت واحكام النهي (ج) وغيره جاهل محضانداگر این اهل کتاب حقیقة بر خداوبر نبی و بهوحی الهی (ج) اعتقادمیداشتند آیا امکان داشت که به ضد آن قوم که تمام این اشیاء را کاملا تسلیم میکنند با نب پرستان سازش می نمودند ؟ این بی حسی وذوق به و از خدا پرستان کیارہ جسمن ہے و با بت ترستان اتحاد ووفاق نمودن تاثیر همان لعنت وه ۱۰۰ مر اسر به ۱۰۰۸ آن هارا از رحمت عظیم خویش**دور** افکنده به درای - دیسل عروجودنم کندشته آنها را بیسان نسموده از ودهٔ آنها تنبیه نموده واضح شد که ایل ایس مادر شده بود تا المراء و ما و المراء و المراء و بالمل الله و عارفين نفرت وعداول مستمال بالمستمال والمن است كه قلوب آن ها . ... الرحالهم آنها بهاصلاح حال خود ته داخت و به مد في حور حدد مسودات مسورد آن لعنت شدید واقسع (صلى الله النواه يا المنواد

كَانُوالا يَتَنَا هَوْنَ عَنْ مُنْكُرٍ فَعَلُوهُ ا

بكودگر را از عمل زشت كهميكردند آنسرا

تفسیر: «لایتناهون» را دومعنی می توان کرد (۱) «خود داری نمی کردند» کمافی روح المعانی (۲) « یکدیگر را منع نمی کردند » نماهوالمشهور چرن بدی در قومی پدید آید و کسی جلوگیری ننماید ، البته بیم عذاب عمومی است .

لَبِغُسَ مَا كَانُوايفُعلُونُ ﴿ تَا مَا كُثِيرًا مَا كُثِيرًا مَا كُثِيرًا مَا كَثِيرًا مَا مَا مِن اللّهِ مَا مَا مِن اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ ا

تفسیر : مراد از کافران درین محل مشرکان است ومصداق این آیات یهود مدینه بود که بامشرکین مکه ساخته با مسلمانان جنگ کردند .

اللهُ عَلَيْهِمُ وَفِي الْعَذَابِ هُمُ خُلِدُونَ ۞

برایشان و در عـذابِ ایشان جاویدانند

تفسیر: یعنی ذخیرهٔ اعمال که پیش از مردن برای آخرت فراهم می آرند چنان است که آنهارا مستوجب غضب الهی (ج) و مستحق عنداب ابدی

وَ لَوْ ۚ كَا نُوْا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ

و اگر باشند که ایما نآرند بخدا و پیغامبر

وَمَا ٱنْزِلَ إِلَيْهِمَا تَحَدُّهُ وَهُمُ اَوُلِياءً

و آنچه فرو فرستاده شد بسوی وی البته دوست نگرفتندی مشرکانرا

تفسير: از «النبي» بعض مفسرين حضرت موسي (ع) وبعضي رسول كريم صلى الله عليه وسلم را مراد كرفته اند ـ مطلب اينست كه اكر يهود واقعاً بر صداقت و تعليمات حضرت موسى (ع) يقين ميداشتند

آنها در مقابل نبی آخرالزمان که خود موسی علیه السلام درباب وی بشارت داده با مشرکین دوستی نمی کردند \_ ویااینکه اگر به نبی کریم صلی الله علیه وسلم به اخلاص ایمان می آوردند ، چنین حرکتی از آنها سر نمی زد که با دشمنان اسلام سازش ووفاق نمایند \_ به تقدیر دوم این آیت در حق منا فقین یهود خواهد بود .

## وَلَكِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمُ فَسِقُونَ ١٠

تفسیو: از نافرمانی خدا وپیغمبر تسلیم کردهٔ خودشان رفته رفته حالت آنها چنان گشت که اکنون مشرکین را به موحدین ترجیح میدهند دریغا امروز نیز اکثر کسانیکه فقط بنام مسلمانند هنگام مقابله مسلمانان وکافران به کفار دوستی میکنند وازآن ها حمایت ووکالت می نمایند. اللهم احفظنا من شرور انفسنا ومن سیات اعمالنا .

لَتَجِدَتُ أَشَدَّالنَّاسِ عَدَاوَةً لِّلَّذِيْرَى لْيَهُوْكُ وَالَّذِينَ أَشُرَ كُوا " ٱقْرَبَهُمْ مُوكَةً لِيَّ نزدیك ترین مردماندر دوستی نصاری ایم آنست که از جنس ایشان هستند دانشمندان و گوشه نشینان تكبر نمى كنند

سَيِعُواماً أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُو فَا كُتُبِنَا مَعَ السَّا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَآءً نَا بران مقوله كه گفتند بوستانها پس جزا،داد ایشانراخدا مِنْ تَحْتِهَا الْآنَهُرُ خَلِدٍ يُنَ فِيهَا الْآنَهُرُ خَلِدٍ يُنَ فِيهَا الْآنَهُرُ خَلِدٍ يُنَ فِيهَا الْآنَهُرُ وَاللّهِ يُنَ وَيَهَا الْآنَهُ وَمَا جَاوِيدان وَ اللّهِ يُنَ وَاللّهِ يُنَ وَاللّهِ يُنَ وَاللّهِ يُنَ اللّهُ وَاللّهُ يُنَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الل

اَصْحُبُ الْجَحِيْمِ الْحَالَةِ الْجَحِيْمِ الْحَالَةِ الْحَلْمَ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَلْمَةِ الْحَلْمَةِ الْحَلْمِ الْحَلْمَةِ الْحَلْمُ الْحَلْمُ

تفسیر : دراین آیات توضیح شده که دوستی یهود باهشرکین بنا بسر کینه وعداوت آنها باسلام و مسلمانان است از بین آن اقدوام که نبیی كريم صلى الله عليه وسلم به آنها زيادتر سابقه داشت يهود و مشركيت على الترتيب هردو قوم باسلام و مسلمين سنخت بغض وعداوت داشتند ایذای مشرکین مکه اظهر منالشمس بود لیکن یهود ملعون هم از کوچکترین کاری خود داری نکردند خواستند که در حالیـکه حضــرت پیغمبر (ص) بیخبرباشد سنگی بزرگ به حضرت وی افگنده شهیدش کنند کوشیدند که در طعام ، وی را زهردهند ؛ سحر وجادو نـمودند غرض غَضَبٌ بر غضب و لعنت بر لعنت حاصل مي كـردند بالمقابــل اگر چه نصاریهم گرفتار کفر بودند باسلام حسد داشتند ، عسروج مسلمانان را هیچگاه نمی پسندیدند مگر بازهم نسبت بدوگروه مذکور استعداد قبول حق در آنها بیشتر بود ـ دلهای آنها به طرف محبت اسلام ومسلمانان نسبتاً زودتر مایل میشد ــ از جهتی که تاآن وقــت نسبــت به دیگر قومها دربین «عیسوی ها» عروج دین بیشتر بود در آنها کسانیکه دنیا را ترك وزندگی زاهدانه آختیار می کردندبسیار بــودند رقت قلب و تواضع صفتخاصهٔ آنها بود ـ پس در قرمی که خصائــل فوق نسبتاً زیاد تر دیده می شرد ، نتیجهٔ لازمی آن میشود که دروجود آنها مادهٔ قبول حق وسلامت رفتار نسبت بهاقرام دیگر زیاد تر باشـــد زیرا غالباً سه چیز از قبول حق مانع میشود \_ جهل ، حب دنیا ،حسد وتکبر ومانند آن ــ در نصاری وجود قسیسین جهل را\_وافراط رهبانیت حب دنیارا ، رقت قلب وتواضع کبر ونخوت را گم میکرد چـنانچه رفتار قيصر روم ومقو قس مصر و نجاشي پاد شاه حبشه كـهبهپيغام رسالت نبی کریم (ص) بعمل آوردند شاهد آنست که در آنوقت:دروجود نصاری صلاحیت قبول حق ومودت با مسلمین نسبت به قومههای دیگر

بيشتر بود ـ وقتيكه يك جمعيت صحابه (رض) از ظلم و ستم مشركين مکه به تنگ آمده به حبشه هجرت کرده بودند ومشرکین آنجا هم تادربار ملك حبشه دست از ایذاء و تبلیغات خود نکشیده بودند پادشاه حبشه روزی مسلمانان را به حضور خود خواسته پرسشها نمود ودر بارهٔ حضرت مسيح عليه السلام هم عقيدة آنها را استفسار كرد حضرت جعفر آیا تسورهٔ مریم را قرائت وعقیدهٔ خود را آشکارکرد پادشاه بسیار متاثر کشت واقرار کرد عقیدهٔ که قرآن حکیم درباب حضرت عیسی بیان کرده بدون کم و کاست صحیح است \_ وی موافق بشارات کتب سابقه تسلیم کرد که حضرت نبوی (ص) پیغمبر آخرالزمان است قصه دراز است خلص او چند سال بعد از هجرت وفدى راكه مشتمل برهفتاد نفر عیسوی نومسلم بود به خدمت اقدس نبی کریم صلی الله علیه وسلم روان کرد ـ چون این ها به مدینه رسیدند واز استماع قرآن کریم متلذذ شدند سیلاب سرشك از دیدگان شأن روان وبس زبان آنها می اختدار کلمات «ربناآمنا» جاری کشت - دراین آیات حال همان جماعت بیان گردیده ولیخبری داده نشسه که تا حشر همیشمه روابط یهود و نصاری ومشرکان وغیره باسلام ومسلمین چنین خواهد بـود امروز در آنها که عیسائی گفته میشوند آیا چند قسیس وراهب و متواضع ومنكسرالمزاج موجود است ؟ وچند نفر يافت مي شود كه كلامالهي (ج) راشنیده چشمان آنها اشکبار گسردد ؟ پس چون علت «اقربهممودة » که بدريعة «ذانك بان منهم قسيسين الى آخرالايه» بيأن شده موجود نيست معلول یعنی «قرب مودت» چگونه موجود باشد \_ بهر حال او صافیکه راجع به عیسریان و یهود ومشرکین عصر نبوی (صلیالله علیه وسلم) بیان شده هر وقت ، در هرجای وبهر مقداریکه موجود شود به همان نسبت باید محبت و عداوت آنها را باسلام و مسلمین قیاس نمود .

**هشما و از حد مگذرید** 

آنچه حالال ساخته خدا

ایمان آوردیـد

تفسیر : درابتدای سورت بعد از تاکید «ایفای عمود» بیان حلالوحرام شروع شده بود \_ درهمان ضمن دراثس بعض مناسمبات مخصوص (که ذکرآن را درموقع آن کرده ایم ) سلسلهٔ مضامین مفید دیگرشروع شد (الشيء بشيء يذكر) يعني سخن از سخن ميخيزد همه مضاميت استطرادی تمام شده به ربط رکوع اول این پاره بازیه طرف اصل موضوع بحث رجوع میشنود . نکتهٔ لطیف این است که مضمون رکسوع حاضره با مضمون ركوع ماقبل متصل هم بكلي مربوط ميءباشد زيرا خــــلاصــــة فضایح یهود و نصاراکه در رکوع گذشته بیان شد. نزد دانشمندان دوچین بود ، یعنی انهماك یهود در لذات وشهوات دنیا وخوردن حرام که سبب «تفریط فی الدین» گردید وغلو وافراط نصاری دردین شان که بالاخره به رهبانیت وغیره منتهی گشت . بلاشبهه باید «رهبانیت» را وبای مدهش دینداری یا روحانیت گفت اگرچه به اعتبارنیت و منشئ اصلى فى الجمله محمود پنداشته مى شود بنابران «ذلك بان منهم قسيسين ورهبانا» از یك حیث در معرض مدح پیش شده اما چونکه اینگونه تجرد وترك دنيا در راه آن مقصد عظيم الشان و قانون لطيف قدرت حائل بود که فاطر عالم در تخلیق کائنات مرعی داشته است ، لهذاآن دیت عالم شمول که متکفل فلاح دارین وضامن اصلاح معاش ومعاد بنی نوع انسنان شموده میشد نازل شده است ضرور بود کهاین نوع طریق مبتدعانهٔ عبادت را به کمال شدت مورد اعتراض قرار دهد \_ هیچ کتاب

آسمانی تا امروز چنین تعلیم جامع ومعتدل وفطری در شعبه تر قیسات انسانی به این سلاست توضیح نگرده که قرآن کریم در این دو آیت توضیح کرده است ۱۳ تبارک و تعالی درایان دو آیت اهل اسلام را بطور واضح ازاین منع کرده که کدام چیز لذید وحلال و طیب رابرخود عقیدتاً وعملًا حرام قرآر دهند ـ صرف همینقدر نیست بلکه به آنهــا ترغیب فرموده است که از جمیع نعمت های پیدا کردهٔ خدا (ج) که حلال وطیب باشد تمتع کامل نمایند ولی بادو شرط سلبسی وآیجابسی (۱) اعتداء نکنند یعنی از حد معینه تجاوز نکنند (۲) تقوی اختیار کنند یعنی از خدا (ج) ترس داشته باشند \_ «اعتداء» را میتوان به دو معنی شرح داد \_ یعنی باچیزهای حلال مثل حرام معامله کردن ومانند نصاری به رهبانیت گرفتار شدن ویادر تمتع لذائد وطیبات از حد اعتدال گذشتن حتى درلذاتوشهوات منهمك شده مثل يهود فقط حيات دنيارا مطمح نظر خود گردانیدن غرض دربین غلو وجفا وافسراط وتفسریط راه متوسط ومعتدل را اختیار باید نمود اجازه نیست درلذائذ دنیوی غرق شدن واز راه رهبانیت تمام مباحات وطیبات را ترك كردن ـ قید « از راه رهبانیت » رابدان جهت الحاق نمودیم که بعض اوقات به غرض علاج بدنی یا نفسی بطور عارضی پرهیز نمودن از کدام مباح داخل ممانعت نیست \_ وهم چنین اهل اسلام مامور تقوی می باشند ومعنی آن اینست از خدا (ج) ترسند واز ممنوعات اجتناب کنند وتجربه نشانّ میدهد که بعضی او قات استعمال بعضی مباحات مفضی به ارتکابحرام یا ممنوع میشود ـ این گونه مباحات را بطور عهد وقسم یاتقرب نــی بلكه اگر شخصي به طريق احتياط كدام وقت باوجود اعتقاد ابا حـت ترك كند ، رهبانيت نيست بلكه در تقوى وورع شامل است در حديـث آمده «لايبلغالعبد أن يكون من المتقين حتى يدع مالاباس به حذراً مما به باس » (ترمذی) خلاصه که مومن به ملحوظ داشتن قید ترك اعتداء واختیار نمودن تقوی از هرنوع طیبات مستفید شده میتواند و در هــر شعبهٔ زُندگی ابواب ترقی بر روی او کشاده است .

### لَا يُؤَاخِذُ كُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آيمانِكُمُ

در سوگند های شما

مواخذه نمي كـند شمارا خدا به لغو

تفسیو: یعنی به آنها در دنیا کفاره نیست مثلیکه در «یمین منعقده» واجب است نفسیر «قسم لغو» دراواخر پاره سیقول گذشته است \_ چوندر فوق ذکر تحریم طیبات بود یمین هم یك قسم تحریم است لهذا احکام «یمین» بیان میشود .

وَلَكِنَ لِيُوَاخِذُ كُمْ بِهَاعَقَّدُ تُمُ

الرائهان فكفارية إطعام عشرة سومند هادا بس مفادت يمين منعقده طعامدادن ده مسكين من أو سط ما تطعمون مسكين داست اذ ميانه آنچه مي خودانيد أمايتكم

تفسیں: یعنی بعداز شکستن قسم ـ این کفاره داده میشود ـ بهدادن نان مخیر است که ده مسکین را به خانه آورده نان دهد ویا برابرصدقهٔ فطر بنهر مسکین غله ویا قیمت آنوا بپردازد .

#### اوُ كِسُو تُهُم

یا پوشش ده درویش

تفسیر : به آن اندازه که قسمت اکثر بدن پنهان شود مثلا پیراهن وتنبان ویا لنک وچادر .

آو تکر یر ر قباده ا

تفسير : يعنى يك برده راآزادكردن ، مومن بودن درآن شوط نيست .

تفسیو: یعنی سه روز متواتر ،روزه بگیرد واز میسر نشدن ، مراد این است که صاحب نصاب نباشد چنانکه در «روحالمعانی» است .

ذَ لِكَ كَفَّارَةُ آينها نِكُمْ إِنَّ احَلُفْتُمْ ط اين است عفارت سوعند هاى شما چون سوعند خورديد

# واحفظوا آیمانکم ا

تفسیو : حفاظت سوگند اینست که بدون ضرورت بر هر سخنسوگند نکند این عادت خوب نیست \_ اکر قسم خورد حتی المقدور آنسرا ایفا کند واگر به کدام علت بشکند کفاره ادا کند تمام این چیزها در حفاظت سمن داخل است .

كَذَا لِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْيَهُ اللَّهُ لَكُمُ الْيَهُ مِم جنين بيان مُيكند خدا براى شما آيتهاى خودرا لَعَلَّكُمُ نَسُكُرُ وَنَ ﴿ لَا يَعْمَا سَكُرُ وَنَ ﴿ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَنْد عَنْيَد مَنْ اللَّهُ عَنْد عَنْيَد مَنْ اللَّهُ عَنْد عَنْيَد اللَّهُ عَنْهُ عَنْد اللَّهُ عَنْهُ عَنْه اللَّهُ عَنْهُ عَالْهُ عَنْهُ عَالْمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالْمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالْمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالْكُمْ عَنْهُ عَنْهُ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَنْهُ عَنْهُ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَالْمُعُلِقُوا عَلَاكُمْ عَلَاكُمْ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَاكُمُ عَلَه

تفسیر: چه احسان بزرگی است که ما از طیبات کناره کرفتیم اما خداوند (ج) ازاین کناره کیری منع فرمود واگر کسی خطاء طیبات را بر خود حرام گرداند پس د باحفاظت یمین، طریحق حلال گردیدن آن هم بیان شد .

تفسیر : «انصاب»و «ازلام» درابتدای همین سورت درتحت «وما ذبع علی النصب وانتستقسموا بالازلام» گذشته است .

# رِجُسٌ مِّنَ عَمْلِ الشَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُو هُ السَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُو هُ السَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُو هُ السَّيْطِنِ السَّيْطِي السَّيْطِنِ السَّيْطِنِ السَّيْطِنِ السَّيْطِنِ السَّيْطِنِ السَّيْطِي الْسَلِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي الْسَلِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي الْسَلِيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِ

# العلكم تُفُلِحُون الله المعادشويد

تفسیر: پیش ازین آیت هم بعضی آیات درباب خمر (شراب) نازلشده بود نخست اين آيت نازل شد \_«يسئلونك عن الخمر والميسر قـل فيهما اثم كبير ومنافع للناس واثمهما اكبر من نفعهماه (بقره ركوع ٢٧) اگرچه ازین آیه اشارهٔ بسی واضح بطرف تحریم خمر کرده شده بود، اماً چون بطُّور واضح ترك آن حكم نشده بود ، لهذا حضرت عمر (رض) آنرا شنيده گفت «اللهم بينلنا بيانا شافياً، سپس آيت ديگر نازلشد «يا ايهاالدين آمنوالاتقربو االصلوة وانتم سكاري، الى آخرالآيه ( نساء ركوع٦) دراين آيت هم تحريم خمر تصريح نشده بود ـ اگرچهدرحالت سکر ، نماز ممنوع گردید واین قرینه برآی اینبود کـه شرآب غالبــًا بطور کلی و عنقریب حرام شدنی است مگر چون شراب نوشی در عرب نهایت رواج داشت ومردم را دفعتاً به ترك آن مجبور نمودن نظر بهعادت مخا طبین سلهل نبود لهذا بتدریج حکیمانه نخست در قلوب راسخ شد که از آن نفرت شود وآهسته آهسته به حکم تحریم مانیوس گردند\_ چنانچه حضرت عمر رضی الله تعالی عنه چون آیت دوم را شنید همان عبارت سابق را تكرار نمود «اللهم بينلنا بيانا شافياً» \_ بالاخره اين آیات سورهٔ مائده که بالفعل پیش نظر ماست از «یاایهاالذین آمنوا» تا «فهل انتم منتهون» فرود آمد ودرآن باجتناب ازین چیز پلید مانند بـت پرستی صریحاً هدایت و توصیه گردید ــ چنانچه حضرت عمر (رض) بمجرد شنیدن «فهل انتم منتهون» نعره بر آورد «انتهینا انتهینا» مردم همان دم خمهارا شکستند و خم خانه هارا برباد دادند چنانچه درکوچه وبازار های مدینهٔ منوره شراب مانند آب روان بود ـ تمام عربشراب نجس را ترك داده از شراب طهور معرفت ربانی و محبت واطاعت نبوی سرشار گردیدند \_ حضرت پیغمبر صلی الله علیهوسلم در جهاد مقابل ام الخبائث چان کامیاب گردید که نظیر آن در تاریخ پیدا نمی شود قدرت خدا (ج) را ببینید چیزیرا که قرآن کریم این قدر پیش بهچنان شدت وتاکید منع کرده ، امروز مملکت باده نوشان بزرگ مثل امریکه وغيره نيز مفاسد ونقصانات آنرا حس كـرده بامحـاي آن كـوشانند فلله الحمدوالمنه.

تفسیر: چون انسان شراب می خورد خردش ضایع میشود ، بعضی اوقات بدمست شده باهم دگر میجنگند حتی پس از رفع نشه نیز گاهی اثر جنگ باقی میماند ودشمنی برپا میشود ، عیناین کیفیت بمراتب بیشتر ازآن از قمار پدید میآید ودراثر بردن وباختن جنگ وفسادهای سخت برپا میشود وشیطان را برای برپا کردن هنگامه موقع خوبدست میدهد ، این بود فساد وقبح ظاهری اما نقصان با طنی این است که انسان چون درین چیز های ناپاك مشغول شود از یاد خدا (ج)و عبادت الهی کاملا غافل میشود ، دلیل آن مشاهده و تجربه است ، افرادی را که به شطرنج مشغول میشوند ببینید ، نماز چه بلکه از خوردن ونوشیدن ومهمات خانکی بکلی بی خبر می مانند ، چون این اشیا برایس قدر نقصانات ظاهری و باطنی مشتمل است ، چگونه مسلمانی این رابشنود وازآن باز نیاید .

و أطِيعُو اللّٰهِ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولُ وَ وَمِانَ بِرِدَارِي تَنْيِد نِينَمِبِرِ رَا و فرمان برداری تنید خدادا و فرمان برداری تنید و احد رُو ا فَانُ تُولِیْتُمْ فَاعْلَمُوا و بترسید پس انمر رونم دانیدید پس بدانید

#### اَتَّمَا عَلَى رَسُو لِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينُ ® جز این نیست که بر روشن است رسول ما رسانيدن

تفسیر : اگر بر منافع ومضار چیزی احاطه کرده نمی توانید باز هم بامتثال احكام حدا (ج)و رسول (ص) بپردازید واز مخالفت با قسانون خود داری نمائید \_ آگر اجتناب نکردید بدانید که رسول ماقانون واحكام الهي (ج) را واضع رسانيده است ، خـود بسنجيد كـهنتيجة مخالفت چه می باشد .

الَّذِيْنَ الْمُنْوُا وَعَمِلُوا ایمانآوردند و

لِحٰتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوْآ إِذَا گناهی درآنچه پیشترخوردند چون

مَا اتَّقَوْ ا وَّ الْمَنُوا وَعَمِلُو الصَّلِ از آینده ترسیدند(پرهیزگاری کردند)وایمان آوردند و کارهای شایسته کردند

بازمیترسیدند (پرهیز گاری کردند ) و یقین کردند (ایامان آوردند باز می ترسیدند (پرهیز گاری کردند)

و نیکوکاری کردند و خدا دوست میدارد نیکو کاران را

تفسیر : دراحادیث نهایت قوی و صحیح مذکور است کهچون آیات تحریم نازل گردید صحابه (رض) سوال کردند ی**ارسولالله! چ**طور است حال مسلمانانیکه پیش از نزول تحریم شراب نوشیدندودر همان

حال وفات یافتند ( مثلا بعضی از اصحاب در جنگاحد شراب نوشیده شریك شدند در حالتیکه شراب درشیکم آنها موجود بود بهشهادت رسیدند) این آیات دراین باره نازل شد ـ بعید از دیدن عموم الفاظ وروایات دیگر مطلب این آیات این است که کسانیکه ایمان وعمل صالح دارند زنده باشند یامرده برای آنها خوردن کدام چیز مباح بوقت اباحت هیچ مضایقه نیست خصوصاً وقتیکه آن مردم در عموم احوال خودباتقوی هیچ مضایقه نیست خصوصاً وقتیکه آن مردم در عموم احوال خودباتقوی وایمان متصف بوده ودرآن خصال افزوده باشند حتی درمدارج تقوی وایمان پیشرفت کرده تامرتبه «احسان» رسیده باشند که برای یك مومن مقام انتهائی ترقیات روحانی میباشد وبنده درآنجارسیدهمورد محبت خاص حقعالی واقع میشود وفی حیدیث جبرئیل (الاحسانان معبد تعبدالله کانکتراه) پسدرباب صحابهٔ پاکباز که عمر خودرادرایمان و تقوی بسر برده باشند و نسبت احسان را حاصل کرده در راه خدا (ج) شهیدشدند تولی بعد ها حرام گردید .

محققین نگاشته اندکه تقوی (یعنی اجتناب از چیزهائیکه بهدینضرر میرساند) چند درجه است ومراتب ایمان ویقین هم از نقطهٔ نظر قبوت وضعف متفاوتند . ازتجربه ونصوص شرعيه ثابت است كهمر قدريكه آدم در ذکر و فکر واعمال صالح ترقی ودر جهاد فی سبیل الله پیشرفت وهمت نماید همان قدر قلبوی از خوف خدا (ج) معمور واز تصورعظمت وجلال اوتعالی ایمان ویقینوی مستحکم واستوار میگردد ـ دراین آیت به تکرار تقوی وایمان بطرف همین ارتقاء وعروج میراتب سییرالیالله اشاره فرموده شده ودرباب مقام آخری سلوك «آحسان» وثمره آن حمم تنبیه شده ودر جواب سوالیکه درباب حضرات صحابه (رض) شده بود يك ضابطه عام وتمام بيا نفرموده شده وچنين عنوان داده شده كه درآن بهطرف فضيلت ومنقبت آن مرحومين نيز اشاره لطيفي شمده است ـ در ذخیره احادیث صحیحه دوموقع این طوراست که درآنجا صحابه (رض) این قسم سوال کرده اند\_ یک موقع متعلقهمین « تحریم خمر» است ودیگر دروقت «تحویل قبله» سوال شده بودکه (یارسولاله) كسانيكه پيش از حكم تحويل قبله وفات يافتند ويك نماز را هم بطرف کعبه نخواندهاند حال نماز های آنها چهطوراست بنابرآن آیت «و ماکان الله ليضيع ايمانكم انالله بالناس لرؤف الرحيم» نازل شد \_ پس از غور نمودن منکشف میگردد کههمین دو مسئله این طور بودکه درباب آن ها پیش از نزول حکمصریح وقطعی آثار وقرائن بسی واضح وآشکارموجود بودند که صحابه (رض) آنهارا دیده هروقت درانتظار نزول حکم صریح وقطعى بودند\_ راجعبه «خمر»ما درچندفوائد ماقبل چنین روایات رانقل کردیم که بذریعهٔ آنها ثبوت این دعوی مابیشتر از کفاف بدست میآید. و در باب « تحویل قبله» آیات قرآن کریم «قدنری تقلب وجهك فسیالسماء فلنولينك قبلتاً ترضها، كه درآغاز (سيقول ) گذشته بدرستي آكاه میسازد که نبی کریم (ص) هرآن منتظربود که کی حکم تحویل قبله نازل میشود ـ وظاهر است که اینگونه حالات واضع به اصحاب (رض) قطعاً مخفی نمی ماند \_ از همین سبب چون کسی حکم تحویل قبله رابه مسجد محله دیگر رسانید ، تمام نماز گذارانمحض به شنیدن خبرواحد از بیت المقدس بطرف کعبه روی گردانیدند ، حال آنکه استقبال

بیت المقدس بطور قطعی به آنها معلوم بود وخبر واحد ظنی برای خبسر قطعی ناسخ شده نمی توانست بنابران علمای اصول تصریح کرده اند که این خبر بنا برآنکه محفوف به قرائن بود قطعی فهمیده شدد پس قرائن وآثاریکه بطور حتمی خبر میداد که حکم «تحریم خمر» یا« تحویل قبله» امروز یا فردا نازل شدنی است \_ گویا قرائن مذکور بیك طریت پیش از نزول حکم صحابه را فی الجمله بارضای الهی (ج)مطلع می کرد لهذا درین دومسئله ، استفسار راجع به حالت قبل از نزول حکم نمی توان محل استبعاد شد \_ خصوصاً درباب خمر که اشارتی بس واضع درممانعت آن در «اثمهما اکبرمن نفعهما» وغیسره موجود بود والسبحانه وتعالی اعلم .

یا یُهاالّٰا یُن امنوا لیبلو تَنکم مومنان مرآئینه مرآزماید شمارا اللّٰه بیشنی و مِن الصّیدِ تَنالُهُ خدا بچیزی از شکار تعمیر سدبآن الله بچیزی و رِما حُکم دست های شما و تیر های شما

تفسیر: در رکوع گذشته از «تحریم طیبات» واعتداء منع شده بود واز بعض چیز ها حکم اجتناب داده شده بود که بطور دائمی حرام می باشند دراین رکوع از ارتکاب بعض اشیا منع کرده شده که حرمت آنها دائمی نیست بلکه با بعضی احوال واوضاع مخصوص بوده است یعنی شکار کردن بحالت احرام – مطلب این است که از طرف خدااینامر برای امتحان بندگان مطیع وفرمانبردار است که آنها در حالت احرام بوده وقتیکه شکار پیش روی شان باشد و بسهولت به گرفتن وکشتن آن قادر باشند کیست که «بدون آنکه خدا را ببیند از حضرت او ترسیده حکم اورا بجا می آرد و دراثر اعتداء (تجاوز نمودن از احکام خداوندی ) که حق تعالی آنهارا مخصوصاً به روز شنبه از شکار ماهی منع کرده بود که حق تعالی آنهارا مخصوصاً به روز شنبه از شکار ماهی منع کرده بود خدای تعالی به آنها عذابی بغایت ذلت آور نازل کرد همین طور حقتعالی محمدیه را درین مسئله اندکی آزمایش فرمود تادر حالت احرام امت محمدیه را درین مسئله اندکی آزمایش فرمود تادر حالت احرام شکار نکنند – درموقع حدیبیه وقتیکه این حکم فرستاده شد ، شکار شکار نکنند – درموقع حدیبیه وقتیکه این حکم فرستاده شد ، شکار

\_\_

آنقدر زیاد وقریب بود که بادست گرفته وبا نیزه کشته میتوانستند لیکن اصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم به اثبات رسانیدند که در امتحان خدا هیچ قوم دنیا برابر آنها کامیاب شده نمی تواند .

لِيعُلَمُ اللّٰهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْعُيْبِ عَلَى اللّٰهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ عَلَى الْعُيْبِ عَلَى الْعُيْبِ عَلَى اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ الْوَى مِيترسد دوغياً

تفسیر : از لفظ «لیعلمالله» وهم حدوث علم باری خطور میکند برای ازاله آن درآغاز پارهٔ سیقول ، فائدهٔ «الالنعلم منیتبعالرسول» را ملاحظه کنید.

فَهُنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابُ پسهرته انحدعددد بعد اذاین پسمراوراست عذاب اَلِیْمُ اَلَیْمُ اَلَیْمُ اللّٰهِ یَنُ الْمُنُوا دردنالا ای

لا تَقْتُلُو الصَّيْلُ وَ أَنْتُمْ حُرْمُ اللَّهِ لِللَّالِكُ وَ أَنْتُمْ حُرْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

تفسیو: دراین باره بعضی احکام در آغاز سورهٔ مائده گذشته اند .

و من قتله منكم سُتعمداً ا

تفسیو: مطلب از قتل عمد اینست که یادش باشد که محرم است و مستحضر باشد که در حالت احرام شکار جائز نیست دراین جاصرف حکم «متعمداً» بیان شده که سزای این فعل این می باشد اما انتقامتی که خدا (ج) می گیرد غیراز آن است چنانکه در «ومن عادفینتقمالله منه» تنبیه شده است و اگر سهوا به فراموشی شکار کرد ، همان جزاباقی میماند یعنی (هدی) یا (طعام) ویا (صیام) البته خدا سزای انتقامی را ازوی می بردارد .

فَجْزُ آءٌ مِّتُلُ مَا قَتْلُ مِنَ النَّعْمِ سَرَاوواجب استجزاهانند آنچه تشته است اذ جهاد پایان

يَحُكُمُ بِهِ فَي وَاعَدُ لِي مِنْكُمُ هَلَيًا عَدُ لِي مِنْكُمُ هَلَيًا عَدُ لِي مِنْكُمُ هَلَيًا عَدَالت الشّمادد حالتيكه آنجزاء قرباني باشد

بُلِغ الْكَعْبَةِ اوْكَفَّارَةٌ طَعَامُ مُسْكِيْنَ رسيده به عبه يابراوست طعامدادن درويشان

تفسیو: نزد حنفیه مسئله این است که اگر درحال احرام صیدرابگیرد رها نمودن آن فرض است واگر کشت دونفر معتبر بصیر تجربه کار قیمت آنرا معین نماید به اندازهٔ قیمت آن حیوانی را بخرد مثلا(بز یا گاو یا شتر وغیره) ونزدیك کعبه یعنی در حدود حرم رسانده ذبح کند وخود ازآن نخورد یا قیمت آنرا غله خریده بهرمسکین به مقدار صدقهٔ فطر تقسیم کند ویابه هر تعداد مسکین که میرسد همانقدرروزه بگیرد.

عَفَا اللّٰهُ عَمَّا سُلِّفُ اللّٰهُ عَمَّا سُلِّفَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَّا عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى

تفسیو : اگر کسی پیش از فرود آمدن حکم و یا پیش از اسلام درزمانهٔ جاهلیت باین کار ارتکاب کرده باشد ، اکنون خدا را بهوی تعرضی

نیست ، حال آنکه عرب پیش از اسلام هم در حالت احرام شکاررانهایت بد میدانستند ، بنابران مواخذه بران بیجا نبود که چیزیکه موافق زعم شما داخل جرائم بود ارتکاب آن چرا بظهور رسید .

وَمَنْ عَاكَ فَيَنْتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ عَدا

عَزِيْزُ فُوا نُتِقَامٍ ﴿

تفسیر: هیچ مجرمی از قبضهٔ قدرت او بر آمده فرار کرده نمیتواند ونه خدا (ج) ازآن جراثمیکه به مقتضای عدل وحکمت قابل مجازات می باشد می گذرد (الاماشاءالله).

أُجِلُّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَا مُهُ عَلَىٰ مَرَده شده برای شما شكار دریا و خوردن آن مَتَاعًا لَکُمْ وَلِلسَّیّارَةِ وَحُرِّ مَ مَتَاعًا لَکُمْ وَلِلسَّیّارَةِ وَحُرِّ مَ مَتَاعًا لَکُمْ وَلِلسَّیّارَةِ وَحُرِّ مَ مَنْعَنَ برای شما و برای کاروان شما و حرام کرده شده علیْت کُمْ صَیْدُ الْبَرِّ مَا کُرُ مُتُمْ حُرُمًا طُ بر شما شكار بیابان تاوقتیکه احرام بسته باشید و ایکو اللّه الّذِ کَی اللّه یکوشر و ن آو برسید اذ خدا که بسوی وی جمع کرده خواهید شد و بترسید اذ خدا که بسوی وی جمع کرده خواهید شد

تفسیو : حضرت شاه صاحب (رح) می نگارد که در « حین احرام، شکار دریا یعنی ماهی حلال است طعام دریائی یعنی آن ماهی که از آب جـدا شده مرده مگر خود او نگرفته نیز حلال می باشد » اینکه فرموده شده

برای فائدهٔ شما رخصت داده شده دانسته نشود که به طفیل حیج حلال استواینکه فرموده شده برای فائده تمام مسافران پسماهی اگرچه در حوض باشد از جملهٔ شکار دریا محسوب می شود بدین وسیله حکم شکار درحین احرام واضح گردید و دراحرام قصد است بسوی مکه کهدرآن شهر و نواح آن کشتن صید همیشه حرام است بلکه شکا ررا ترساندن و گریختاندن هم .

جُعِلَ اللّٰهُ الْكَعْبَةَ الْبَنْتَ الْحُرّ امَ عردانيد خدا تعبه را تعه خانة بزرعي است

### وَ الْقَلَا ئِدَ '

#### و آنچهدرگردنش قلاده انداخته به کعبه ببرند

تفسیر: کعبهٔ شریف از حیث دینی ودنیوی باعثقیام مردم است حج وعمره چنان عباداتند که ادای آنها مستقیماً با کعبه مربوط است\_لیکن برای نماز هم استقبال قبله شرط است بنابران کعبهٔ شریف ، سببقیام عبادات دینی مردم گردید برعلاوه وقتیکه درموقع حج وغیره از تمام بلاد اسلاميه صدها هزار مسلمان درآن جا جمع ميشوند فوائدبيشمار تجارتي وسياسي ومنافع اخلاقي ومذهبي وروحآني حاصل مي كنند خداوند حکیم آن مقام را حرم آمن گردانیده است بنابران نه فقط انسان بلکه بسیار حیوانات را هم که درآن جا بود وباش کنند امن نصیب میگردد ـ در عهد جاهلیت که ظلم وخونریزی وفتنه وفساد محضیك چیز عادی بود ، کسی با قاتل پدر خود هم درحرم شریف تعرض کرده نعى توانست ــاز نظر مادى هم انســان اين امر را ديده غــرق حيــرت میگردد که درین «وادی غیرذی زرع» اشیای خوردنی واقسام میوههای نفيس بهاين كثرت از كجا واردميشود جميعاين حيثياتدر وقياماًللناس، معتبر شناخته میشود \_ بزرگـتر از همه اینست که در علم الهی (ج) نخست مقدر شده بود که از همین مقام ذیشان برای نوع انسانچشمه های هدایت ابدی وعالم شمول جاری خواهد شد ونیز از بین تمام کرهٔ ارض همین خاك باك شرف می یابد كه مولد ومسكن مبارك مصلح اعظم سيد كائنات محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كردد بنابراين دلايل واسباب كعبه را ميتوان وقياماً للنآس، گفت زيراكعبة معظمه در حقهمه افراد بشرى نقطهٔ مركزى اصلاح اخلاق ، تكميل روحانيت وعلوم هدايت است

٧

وهيچ چيز جز به مركزخودقيام نتواند علاوه برآن مطلب «قياماً للناس» نزد محققین این است کهوجود فرخنده کعبهٔ مکرمه باعث قیام و بقای تمام جهان است ، آبادی دنیا تا هنگامی است که خانهٔ کعبه ومخلوقی که احترام کنند موجود باشد ، وقتیکه بهمقتضای تقدیر ازلی نویست خرابی عالم در رسد پیش از همه چیز همان مکانمبارك که آنر آ«بیتالله» میگویند برداشته خواهدشد چنانکه هنگام آفرینش هم نخست از همه جابيشترخانة كعبه برزمين بنايافته (ان اول بيت وضعللناس للذي ببكة النج) ـ در حديث بخارى آمده كه يك حبشى سياه فام ( كه او را به لقب ذوالسويقتين يادكرده)يك يك سنـگ عـمارت كعبه را كـنده دور مى اندازد اما تازمانيكه منظور خداست كهنظام دنيارا قائم داشت. باشد ، قوى ترين قوم هم كه ارادهٔ انهدام كعبه را نمايُّد باين ارادهٔ ناياك خود كامياب شده نمي تواند \_ قصه اصحاب فيل را هر كس شنيده است لیکن بعد ازآنها هم چندین اقوام واشخاص در هر عبصر چنین منصوبه ها را بسته بودند و هنوز هم به این آرزو می باشنداین محض نشان عظیمالشان حفاظت خدائی وعلامه حقانیت اسلام است. باوجـــود فقدان سامان واسباب ظاهرى كسى بهاين مقصد ابليسانه كامياب نشده ونخواهد شد چون درانهدام عمارت كعبه از طرف قدرت مزاحمتي نماند آنگاه بدانید که حکم ویرانی عالم در رسیده. حکومت های دنیا بسرای حفاظت قصور شاهانه چندین هزار سیاهی را بکشتن میدهند لیکن اگر خود بنابر مصلحتی خواهند قصر شاهی را تبدیل یاترمیم نمایند ، از مزدوران عادی درویرانی آن کار می گیرند \_ شایدازهمین علت امام بخاری «رح» درباب (جعلاله الكعبة البيت الحرامقياما للناس الايه) « حديث ذو السويقتين» رادرج كرده بطرف مطلب «قياماً للناس» اشاره كرده است که ما پیشتر نقل کردیم (شیخ ما مترجم رح) دراثنای تدریس بخاری تنبیه نموده بود ، بهر حال درآیت زیر بعث بعد از بیان «احکام محرم، بیان عظمت وحرمت كعبه شريف مقصود است سپس به مناسبت«كعيه» و «احرام» «شمهرحرام، و«هدی» و «قلائد» هم ذکر شده چنانکه در آغـاز اين سورت «لاتحلوا شعائرالله ولاالشهرالحرام ولاالهدى ولاالقلائدالخ»را با «غيرمحلي الصيد وانتم حرم» ملحق فرموده است والله اعلم .

وَ اَتَ اللّٰهُ بِكُلِّ شَكَى ءٍ عَلَيْمٌ ﴿
وَ مَرَآئِينَهُ خَدَا بُهُ مَر جَيز دَانَاسَتَ

تفسیر: ساختن کعبه را «قیاماً للناس» کهدرآن مصالح دینی ودنیوی رعایت شده و پیشگوئی عظیمالشان که ظاهراً خلاف قیاس بنظر میآید دلیل آن است که هیچ چیز درآسمان هاوزمین از احاطهٔ علم غیرمحدود حق تعالی خارج شده نمی تواند .

اعْلَمْ وَالنَّ اللَّهُ شَكِ يُدُ الْعِقَا بِ

و آن الله عَفُورُ رَحِيمُ الله و مرآئينه خدا آمرزنده مهربا ناست

تفسیر: اگر شما آن احکام را که دربارهٔ حالت احرام ویااحترام کعبه وغیره داده شده عمدا مخالفت کنید ، بدانید که عذاب خدا (ج) بسیار سخت است واگر سهوآ تقصیری سرزند به کفاره وغیره آنرا تسلافی بنمائید . البته خدای تعالی آمرزگار بزرگ و سهربان نیز می باشد .

مَا عَلَى الرَّ سُو لِ اللَّ الْبَلْغُ وَ اللَّهُ الْبَلْغُ وَ اللّهُ اللّهُ الْبَلْغُ وَ اللّهُ الْبَلْغُ وَ اللّهُ الْبَلْغُ وَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

يَعْلَمُ مَا تَبْلُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ﴿ مَا تَكْتُمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا تَبْلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسیر: رسول الله صلی الله علیه وسلم قانون و پیغام الهی (ج)رارسانده فرض خودرا اداکرده حجت خدا (ج) بربندگان تمام شده اکسنون در ظاهر وباطن هر عملی که کنید در پیشکاه الهی(ج) موجود استوهنگام حساب وجزاء ذره ذره پیشروی شما می آید .

قُلُ لا يَسْتُو يَ الْخَبِيْثُ وَالطَّيِّبُ وَالطَّيِّبُ وَالطَّيِّبُ وَالطَّيِّبُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ الْحَبِيْثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ الْحَبِيْثِ وَلَوْ الْحَبِيْثِ وَلَوْ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ وَالْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبِيْثِ الْحَبْدُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

تفسیو: در رکوع ماقبل گفته شده بود که طیبات را حرام مگردانید بلکه ازآن باعتدال تعتع نمائید بعد از تکمیل این مضمون حرمت خمر ودیگر چیزهای ناپاك وخبیث بیان شد ، در همان سلسله ، شكارمحرم حرام گردید یعنی چنانكه خمر ومیته ودیگر چیز ها خبیث است شكار محرم را نیز چنان دانید به مناسبت محسرم ، بعد ا زبیان چند چیسز ضمنی اکنون تنبیه می شود که طیب وخبیث یکسان نمی باشد حلال وطیب اگرچه اندك باشد از خبیث وحرام بهتر است ، بنابران دانشمند باید حلال وطیب را اختیار کند وباشیای فاسد و خراب نگاهی نیفگند اگر چه در نظر بسیار ودل انگیز باشد .

يَّ الْمُنُولُ لَا تَسْتُلُولُ الْمُنُولُ لَا تَسْتُلُولُ الْمُنُولُ لَا تَسْتُلُولُ مِنْ الْمُنُولُ لَا تَسْتُلُولُ مِنْ مُرَالِدُ مِنْ الْمُنُولُ لَا تَسْتُلُولُ مِنْ مُرَالِدُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

وَإِنْ تُسْتَلُوْاعَنُهَا حِيْنَ يُنَزَّلُ الْقُرُانُ ازاینسخنان آنگاه که نازلمیشود

ظاهر کرده شود بر شما

تفسنیو : حاصل دو رکوع گذشته باز داشتن بود از غیلو و تساهل در احكام دينيه \_ يعنى طيباتيراكه خدا (ج) حلال گردانيده است بر خود حرام مگردانید واز چیز های خبیث وحرام خواه بطور دائمی و یا در احوال واوقات مخصوص بكلى اجتناب كنيد دراين آيات تنبية فرموده که در باب چیزهائیکه شارع تصریحاً آنهارا بیان نفرموده سوالات بيهوده وغير مفيد مكنيد چنآنكه بيان شارع در سلسلة تحليلوتحريم موجب هدایت و بصیرت است درآنباره سکوت هم ذریعهٔ رحمت وسهولت مي باشد ، حداي حكيم چيزيرا از كمال حكمت و عدل خمود برای انسان حلال یا حرام گردانید ، آن حلال یا حرام میباشد \_ واز چیزیکه سکوت فرمود ، درآن گنجایش و توسیع مانده چنانچه مجتهدین را موقع اجتهاد بدست آمد وعمل كنندكان به فعل وترك آن آزادماندند اكنون آكر درباب اينكونه چيسزها خسواه مخواه بساب كساوش وبسحث وسوال كشوده شود درحاليكه قرآن نازل مي شد وباب تشريعمفتوح بود امکان زیاد بود که در جواب سوالات شما چنان احکامی نازآمیشمد بعد ازآن این آزادی شما و گنجایش اجتهاد باقی نمی ماند \_ بعدازین بسیار شرم بود که چیزیرا خود شما سوال کرده بسودید آنسرا بسسر رسانده نمی توانستید ، سنة الله بدین قرار است که وقتیکه در کدام معامله سوالات بكثرت وكاوش كرده شبود وخواه مخواه شقوق واحتمالات كشيده شود ازآن طرف تشديد زياده شده ميرود زيرااينگونه سوالات آشکار مینماید که گویا سائلین به نفس خود اعتماد دارند وهر حکمی را که بیابند برای تحمیل آن به همه وجوه آمادهمی باشند این نوع دعوی که مناسب ضعفوافتقار بنده نیست باعث آن میگردد که ازآن طرف احكام شديد داده شود وهر قدر كه بنده خويشتن را قابل ظاهر میکند همان قدر امتحان وی هم سخت میباشد ، چنانچهدر قصه «ذبح بقره» بنی اسرائیل چنین بوقوع پیوست در حدیث است که نبی کریم (ص) ارشاد فرمودند که ای مردم! خدا (ج) برشما حج را فرض گردانیده است شخصی صدابرآورد آیا هرسال ، یارسولاله!فرمودند اگر (بلی) منی گفتم هر سال وانجب میشد ، وشیما آنسرا اداء کرده نمی توانستید \_ درچیزیکه شمارا آزاد گذارم شماهم مرا آزاد بگذارید در یك حدیث فرمودند كه : از بین مسلمانان آن شخص مجرم شهدید است که در اثر سوالات او چیزی حسرام گردانیده شدود که حسرام

٧

نبوده باشد بهرحال این آیت دراحکام شرعیه باب این چنین سوالات دور از کاروبی ضرورت را میبندد ، دربعض احادیث مذکور است که بعض افراد در باب واقعات جزئی از نزد نبی کریم (ص) سوالات لغومیکردند وبه آنهاممانعت کرده شد ، آنمخالف تقریر مانیست در «لاتسئلواعن اشیه یه لفظ اشیاء راعام می گذارند که برواقعات واحکام هردوشامل باشد و در «سنئوکم» هم که معنی آن شامل بربد معلوم شدن چیزی است تعمیم ملحوظ شود \_ حاصل این است که نه در باب احکام سوالات لغونمائید و نه در سلسله واقعات \_ زیرا ممکن است جوابیکه بیاید برشما ناگوار کذرد ، مثلا کدام حکم سخت نازل شود ویا کدام قید زیاد کرده شود ویا چنین واقعه ظاهر شودکه در آن فضیحت شما باشد ویا در آثر سوالات بیهوده مورد زجر واقع شوید \_ تمام این احتمالات در تحت سوالات بیهوده مورد زجر واقع شوید \_ تمام این احتمالات در تحت شمنه که ناشی از دلیل باشد هیچ مضایقه نیست .

## عَفَا اللّٰهُ عَنْهَا طُ

تفسیر: یا مراد این است که باید ازآن اشیاء صرف نظر نمود یعنی وقتیکه خدا (ج) درباب آنها حکمی نداده انسان درآن آزاد استوخدا بران مواخذه نمی کند چنانچه بعضی علمای اصول این مسئله رااستخراج کرده اند که اصل دراشیاء اباحت است یااینکه ازآن چیزهای بیهوده که قبلا سوال کرده اید خداوند (ج) در گذشت آینده احتیاط کنید.

واللّٰهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللّٰهِ قَلْ سَالَهَا خدا تمرزنده تعمل كننده است (به تعقیق) چنین سخنهاپرسیدهاند قوم مِن قبلكم نیم اصبحوا بها قوم مِن قبلكم نیم اصبحوا بها قوم بیش از شما باز شدند از آن سخن ها

منزل دوم المآئدة

٥

ت**فسیر :** درحدیث صحیح است که قومهای سابق بنابر کثرت سوالات واختلاف نمودن بانبیاء هلاك گشتند .

مَاجَعَلَ اللّٰهُ مِنُ عَجِيرَةٍ وَلا سَآئِبَةٍ مَا مَعُرَدَةُ وَلَا سَآئِبَةً مِعْدِهِ وَنَهُ سَائِبَةً وَلا وَصِيلَةٍ وَلا حَامٌ وَ لَا كَنَّ الّذِينَ اللّٰهِ الْكَانِ اللّٰهِ الْكَانِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِهُ اللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰلِمُ اللللّٰهُ اللّٰلِي الللّٰهُ الللللّٰلِي الللّٰهُ الللّٰلِي الللّٰلِمُ الللّٰهُ

تفسير : بحيره وسائبه ، وصيله وحامى اين همه بهرسوم وشعائرزمان جاهلیت متعلق است مفسیرین را در تفسیر آن اختلاف بسیار است ممکن است هر کدام ازین الفاظ بر صورتهای مختلف اطلاق شود ـ ما صرف نفسیر سعید بن المسیب را از صحیح بخاری نقل می کنیم : «بحیره» حیوانیکه شیر آنرا به نام بت ندر میگردند و هیچکس ازآن مستفید نمی شد \_ «سانبه» حیوانیکه به نام بت ها آزاد می شد چنانکه هندوان درروزگارما گاو نر را آزاد میکنند \_ «وصیله» آن شتر ماده که مسلسلا یوچههای ماده میزاید ودر میان آنها چوچهٔ نر تولد نشود وآنرا نیز بهنام بتان آزاد میگذاشتند ـــ «حامی» شترنر کهبا عددی خاص جفت شدء باشد آنرا همبنام بتان رها ميتذاشتند ومزيد برآنكه ايناشياء ازشعاير شرك بود \_ چون حق تعالی جائز قرار داده که انسان از گوشت باشیر ب سواری یا دیگر چیز آن مستفید شود پس از خود بــرآن قیود حلیــت وحرمت گذاشتن منصب تشريع رابخود تجويز كردناست اما شگفتتر این بود کهاین رسوم مشرکانه را ذریعهٔ خوشنودی وقرب الهی (ج) تصور می کردند \_ جواب آن داده شد که خداوند (ج) هیچگاه این رسوم رامقور نکرده ـ بلکه اینبهتان را اسلاف شانبر خدا بسته اند واکثر عوام بیخرد آن را قبول کردنه ـ غرض در اینجا تنبیه شده کـه همجنانكه سوالات بيهوده كردن ودر احكام شرعبه تنكي وسختم عائد

نمودن جرم است ، این جسرم بسهمراتب ازآن بلنسدتر است که بسدون حکم شارع محض به آرا: واهراء ـ حلال وحرام تجویز کرده شود .

وَ إِنَّ اقِيْلَ لَهُمْ تَعَالُوْ اللِّي وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُو

ما آنزك الله و الى الرسول فالوا آنكه ناذل كرده خدا و بسوى رسول مى مويند

كشينا ما و جد نا عكيه الكاء ناط على الماء كاط على الماء كالم الماء على الما

اً وَ لُوْ كَانَ الْبِهَا وَ هُمْ لَا يَعْلَمُونَ و المرجه بدرها واجداد شان هيچ نميدانستند

شَيْئًا وَ لَا يَهْتَدُ وُنَ ا

تفسیر: بزرگترین حجت جاملان این است که از کار آبا واجداد خود چگونه مخالفت ورزند ، به اوشان بیان شدکه اگر اسلاف شما در اثسر حماقت یا گمراهی به قعر هلاکت افتاده باشند ، آیا بازهم شما به راه آنها روان می شوید ؟ حضرت شاه رحمت انتهایه می نگارد : حال پدران معلوم باشد که تابع حق وصاحب علم بودند پس اگر براه آنها رفتار نکنند عبث است یعنی کیف مااتفق تقلید کور کورانه بهر کس نمودن جائز نیست .

لا يَضُرُّ كُمْ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَ يَتُمُ '

هیچ ضرر بهشما رسانده نمی تواند کسیکه گمراه شد آنگاه که بر راه باشید

تفسیر : یعنی اگر کفار باوجود این قدر نصیحت ، داناندن از رسوم شركيه **و على العمياء تقليد آباء** واجداد خود باز نمي آيند ، شما در غــم آنها مباشید از گمراهی دیگران به شما زیانی نیست بشرطیکه شما به راه راست روان باشید راه مستقیم این است که انسان ایمان و تقوی اختمار کند ، خود از اعمال بد خود داری کیند وبسرای باز داشیتن دیسگران حتى الامكان بكوشد \_ باز هم اگر مردم از اعمال بد باز نساينــد او را زیانی نیست آز ین آیت دانستن این که چون انســان نمــاز و روزه خودرا بدرستی ادا می کند به ترك «امر بالمعروف» به او مضرت نميرسند سنخت نادرست آست كلمه «اهتدا» برامر بالمعسروف و جميسع وظایف هدایت شامل است اگرچه درین آیت روی سخن ظاهراً بطرف مسلمانان است لیکن به کافران نیز تنبیه می باشد ، آنان که به تقلید کور کورانه اسلاف خود پا میفشردند یعنی اگر آباء واجداد شما ازراه حتى منحرف شدند شما چرا دَر تقلید آنها دیده ودانسته خویشتن رادر هلاك میافگنید ـ آنهارا بگذارید ودر عاقبت خود فکرکنید وسودوزیان خود را بسنجید ، اگر آباء واجداد گمراه باشند واولا. برخلاف آنها راه حقررا اختیارکنند این مخالفت اسلاف درحقاولاد قطعاً مضر نسست. این اندیشه های جهالت است کهدرهیچ حال انسان ازطریقهٔ اسلافخود قدم بیرون ننهد واگر نهاد موجب عار اوست ، عاقل باید در انجام خُویْش تامل کند چُون گذشتگان وآیندگان یکجا بعضور الہی (ج)حاضر میشوند هرکه عمل وعاقبت خود می بیند .

الى الله مرجعكم جميعًا فينتِكُمُ بسوء، خداهست بازئشتن همه شما پسخبرخواهد كرد شمارا بها كُنْتُم تَعْمَلُونَ ﴿

تفسییر: هرکه گمراه ماند وهرکه راه یافت اعمال نیك وبد ونتایج آن پیش نظرش میآید .

إِنَّ احْضَرَ أَحَدُ كُمُّ الْمُوتُ حِينَ عِن الشمادا موت در وقت الْمُوتُ حِينَ الشمادا موت در وقت الله الله وصيّة النّان في والعكم ليا وصيّة النّان في والعمل الله وصيت دوشغص عادل مي بايد

تفسیر: بهتر این است ـ ولی اگر دونفر یا معتبر نباشند ، باز همم (وصی) گرفته میتواند ودراین جا مراد از گواه «وصی» است که اقسرار واظهار او به گواهی تعبیر شده .

س د جو م منگم اذشما

تفسير: يعنى از بين مسلمانان .

اً وُ الْخُرِ بِ مِنْ غَيْرِ كُمْ يا دوتـنديعر اذ غير شما تفسر: غير مسلم

إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ الْمَوْ تَنْ مَنْ الْأَرْضِ الْمَوْ تَنْ مَنْ الْمَوْ تِ طَفَا صَا بَتُكُمْ مُصِيبَةُ الْمَوْ تِ طَيْبِ اللَّهُ وَ تَنْ مَنْ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ وَ وَ مَنْ اللَّهُ وَ وَ مَنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ وَ مَنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ مَنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

تفسیر: بعد ازنماز عصر که آنوقت اجتماع وقبول است شاید ترسیده قسم دروغ نخورند ویابعد از کدام نماز یابهر مذهبی کهوصی باشدبعد از نمازش .

فَیْقُسِلْمِنِ بِاللّٰمِ اِنِ ارْ نَبْتُمْ لَا نَشْتَرِیُ پس قسم خورند آندو بغدا امر شاعدادید که بدل نمیکنیم

به نهنا و کوکان نا فر بلی باین سومند به و امرجه خویش ما باشد و کرجه خویش ما باشد و کرخه شرکار و کارک آن اللیم ایکا و کرختم شرکاک آن اللیم ایکا و نمی پوشیم مواهی خدای دا بدرستیکه ما

إِذَّ الَّهِنَ الْا ثِمِينَ @

آنوقت (هرآئينه) ازگناهگاران باشيم

تفسیر: وقتیکه همه بعضور خدا (ج) رفتنی هستند ، باید پیش ازرفتن تمام کار های خود را درست نمایند \_ از جملهٔ آنها یك کار مهموصیت امور ضروری ومتعلقات آن است \_ دراین آیات بهترین طریقهٔ وصیت تلقین شده یعنی اگر مسلمان هنگام مرگ مال ومتاع خودرا به کسی سپارد ، بهتر این است کهدو مسلمان معتبر را گواه گیرد اگر اتفاقیا مسلمان پیدا نشود مثلا در سفر وغیره دو کافر را وصی گرداند \_باز اگر وارثان شبهه کنند که این ها چیزی از مال را پنهان کرده اند ووارثان دعوی کنند ودر دعوای شان گواهان حاضر نباشند آن هر دو نفر قسم بخورند که ما پنهان نکرده ایم وما از سبب کدام طمع و یا خویشاوندی دروغ نمی گوئیم واگر بگوئیم کنهگار هستیم .

فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقًّا إِ ثُمًّا

پس اگر اطلاع یافته شود بر آنکه این دو گواه پوشید ندسخن حق دا (کسب کرده اند کنامدا)

فَا خُول نِ يَقُو مَنِ مَقًا مَهُمَا سِ وَ مُواه ديمر برخيزند بجاى آن ها

تفسير: اگر يكي باشد هم مضايقه نيست .

مِنَ الَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْأَوْلَيْنِ اللَّهِ لَيْنِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَيْنِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَيْنِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

فَيْقُسِهُن بِاللَّهِ لَشَهَا كَ ثُنَّا الْحَقَّى بِاللَّهِ لَشُهَا كَ ثُنَّا الْحَقَّى بِعْدا كَهُواهي ما داست تراست

تفسیر: اگر از آثار و قرائن ، دروغ بودن قسم اوصیاء معلوم شود وآنها به ذریعهٔ شهادت شرعی راستی خود را ثابت کرده نتوانند ، به وارثان میت قسم داده شود که آنها درباب (واقعیت) دعوی اوصیاء معیچ علم ندارند وگواهی آنها از گواهی اوصیاء بیشتر احق بالقبول است – شان نزول این آیات اینست : که مسلمانی «بدیل»نام بادو نفر «تمیم وعدی» کهدرآن وقت نصرانی بودند برای تجارت به طرف ملك شام رفت – چون به شام رسید (بدیل) بیمار شد فهرست مال خودرا نوشته دراسباب خود گذاشت ورفقای خود را مطلع نگردانید – چون مرضش شدت نمود به آن دورفیق نصرانی خود وصیت کردکه ( تمام مرضش شدت نمود به آن دورفیق نصرانی خود وصیت کردکه ( تمام مرضش شدت نمود به آن دورفیق نصرانی خود مرآورده به ورثه سپردند مگر یك پیالهٔ نقره را که زراندود یا منقش بود برآورده گرفتند ،ورث فهرست را از بین اسباب یافتند ، از اوصیاء پرسیدند که «میت چیزی مهرست را از بین اسباب یافتند ، از اوصیاء پرسیدند که «میت چیزی از مال خود فروخته بود ویا چون مرضش بطول انجامید در تداویخود چیزی صرف نموده » هر دو جواب نفی دادند بالاخره معامله در عدالت

نبی کریم صلی الله علیه وسلم تقدیم شد ، چون نزد ورثه گواه نبود از هردو نصرانی مذکور قسم گرفته شد که «مادرمال میت هیچ قسمخیانت نکرده ایم و نه چیزی از اسباب اوراپنهان داشته ایم، ودر نتیجهٔ قسم فیصله برله آنها داده شد بعد ازیك مدت منکشف گردید که آندونفر پیاله را در مکه بزرگری فروخته اند ، هنگامی ازآنها سوال شدگفتند «ما ازمیت خریده بودیم به چون گواه خسریداری موجود نبود در اول یاد نکردیم که مارا تکذیب نکنند ، ورثهٔ میت باز بحضور نبی کریم (ص) مرافعه بردند به اکنون برعکس صورت اول ، اوصیاء مدعی خریداری وورثه منکربودند به بنا بر عدم موجودیت شاهد از بین ورثه دونفر کهبه میت نزدیکتر بودند قسم خوردند که پیاله ملك میت بود واین هسر دو میسرانی در قسم خود کاذبند به چنانچه قیمت فروش آن کهیك هسزار درهم بود به ورثه تادیه شد .

تفسیر: اگر ورثه شبهه داشته باشند ، حکم قسم دادن بهایست از جهت اینکه از قسم ترسیده دراول وهله اظهار دروغ نسکنند بازاگر سخن آنها دروغ برآید ، ورثهٔ میت قسم بخورند اینهم بنابرآن است که در قسم خود فریب نکنند وبدانند که بالاخره قسم ما بر خود ما عائد خواهد شد «کذافی موضحالقرآن» .

## لا يُهْدِى الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ الْأَ

راه نمسی نماید گروه نافرمانهادا(فاسقانرا)

تفسیر: هر که فرمان خدارا نبرد عاقبت رسوا وذلیل است ، روی موفقیت حقیقی را هیچ گاه دیده نمیتواند .

تفسیر: این سوال درمحشر روبروی امم از پیغمبران کرده خواهد شد که « دردنیا چون شماپیغامحقرا نزدآنها بردیدبه شماچه جواب دادندو تاکدام حد دعوت الهی (-7) ا اجابت کردند » در رکوع گذشته واضح شد که پیش از آنکه به حضور خدا (-7) روید بذریعهٔ وصیت وغیره انتظام اینجارا درست نمائید \_ اکنون تنبیه می شود که برای جواب دادن آنجا آماده باشند .

## قَالُوْ الْاعِلْمَ لَنَا الْ

کویند خبری نیست مارا

تفسیر: بروز هولناك محشر وقتیكه شان جلالی خدای قهار به ظهور انتهائی میرسد، هوش اكابر واعاظم نیز بجا نمی ماند بر زبان انبیای اولوالعزم «نفسی ، نفسی» جاری خواهد بود به «لاعلملنا» (ماهیچ خوف وخشیت ، جواب سوال حق تعالی را جز به «لاعلملنا» (ماهیچ نمیدانیم )داده نمی توانند بازچون به طفیل نبی كریم صلعم نظر حمت ولطف خدا (ج) به طرف همه مبذول شود به اظهار عرض جرئت كنند از حسن ومجاهد وغیره چنین منقول است به لیكن مطلب «لاعلملنا» نزد ابن عباس این است كه «خدایا! درمقابل علم كامل ومحیط تو علم ما چیزی نیست» گویااین كلمات را بطور «تادب همالله» گفتند مراد از «لاعلم لنا» نزد ابن جریح اینست كه «ماخبر نداریم كه آنها بعد از ما چه كردد ، ما صرف به آن افعال واحوال مطلع می باشیم كه رو بروی ما

٧

بصورت ظاهر پیش آمده بودندعلم بواطن وسرائر به علام الغیسوب مخصوص است » در رکسوع آینده از جوابیکه به زبان حضرت مسیح علیهالسلام نقل میشود (وکنت علیهم شهیداً) تائید معنی آخر میشود و ودر حدیث صحیح است وقتیکه آن حضرت در کنار حوض در باب بعضی مردم خواهند گفت «هولاء اصحابی» جواب خواهند یافت «لاتدری ما احدثوابعدك» یعنی خبر نداری که آنها بعد از تو چه کار ها کردند.

# اِ نَّكَ اَنْتَ عَلَا مُ الْغُیُّوبِ ﴿ إِنِّ قَالَ اللّٰهُ الْخُیُّوبِ ﴿ إِنِّ قَالَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّ

تفسیر : غالباً تمام این رکوع تمهید رکوع آینده است ـ احسانهارا یاد داده سوالی خواهد شد که در رکوع آینده مذکور است .

تفسیر: اولاً براولاد احسان نمودن منوجه احسانیست برمادر ثانیاً درباب تهمتیکه مردم ظالم بر مریم صدیقه عائد میکردند. حق تعالی حضوت عیسی علیه السلام را برای برائت و نزاهت اوبرهان مبین گردانیده پیش از تولد مسیح و بعد از آن به حضرت مریم علائم عجیب و غریبی نشان داد که باعث تقویت و تسکین او گردید \_ این احسان هابلاو اسطه بروی بود.

وَ إِنْ عَلَيْتُكَ الْكِتْبَ وَالْحِيْكَ الْكِتْبَ وَالْحِيْكُيةُ آموختم ترا كـتاب وسخنان عميق (دانش) وَالنَّوْرِيُّهُ وَ الْانْجِيْلُ ۚ وَ الْانْجِيْلُ ۚ وَ الْأَنْحُلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِنْ نِي فَتَنْفُخُ به حکممن پس میدمیدی مانند شكل مرغ فِيْهَا فَتَكُونُ طَيْرًا أَبِإِنْ نِي وَيُبِرِئُ الْآكُمَةُ وَالْآبُرَصَ بِإِنْ نِيْ کور مادر زاد را و برصدار را وَ إِنْ تُخْرِجُ الْمُونَى بِإِنْ نِيْ \* بحكم من **مردگانرا** برون میآوردی

تفسیر: سخنی که در آغوش مادر گفت در سورهٔ مریم ذکر میشود «انی عبدالله اتانی الکتاب الی آخر» شگفت است که نصاری از «تکلم فی المهه» حضرت مسیح ذکری نکرده اند – البته این قدر نوشته اند که مسیح در عمر دوازده سالگی مقابل یهود چنان دلایل و براهین حکیمانه بیان کرد که تمام علماء عاجز ومبهوت گشتند و شنوندگان آفرین گفتند اگر چه حسب مراتب تمام انبیاء علیهم السلام بلکه بعض مومنین همم به «روح القدس» تائید میشوند لیکن به حضرت عیسی علیه السلام که وجود

v

وی از« نفخه جبرئیلیه» می باشد کدام نوع مخصوص مناسبت و تائید فطری حاصل است که خداوند (ج) آنرا درصدد تفضیل انبیاء فرموده «تلكالرسل فضلنا بعضهم على بعض منهممن كلمالله ورفع بعضهم درجات وآتینا عیسی ابن مریم آلبینات وایدناه بروحالقدس»(بقرهر کوع ۳۳ )مثال «**روحالقدس**» را «درعاًلم ارواح» چنان دانید که در عالم مادیات خزانه قوهٔ برقی را وقتیکه مدیر این خزانه در تحت اصول معین قوت برق را رهامینماید و دراشیائیکه تاثیر برقرا میرساند وارتباط (کنکشن)آنرا درست میکند ماشینهای خاموش وساکن فوراً بقوت زیادبه تدویر آغاز مى نمايد اگر مريضى تحت عمل برق گرفته ميشود ، از رسيدن قوة برق اعضای «مفلوج» واعصاب بیحس اوبه حرکت میآید بعض اوقات دراثر رساندن قوت كهربائي درحلقوم مريضيكه زبانش بكلي كنك شدهباشد قوهٔ گویائی او واپس آورده شده است ـ حتی بعض داکترهادرایندعوی غلو کردهاندکه هرنسوع بیماری را می توانند به قوت کهربائی تداوی كنند (دائرةالمعارف فريد وجدى) چون اين كهربائي مادى عادى جنين حالی دارد ، ازآن قیاس کنید کهدر کهربائی (عالمارواح) که خزانهٔ آن روح القدس بأشد ، چه قوتی مستور خواهد بود حقتعالی تعلق و جـود گرامی حضرت عیسی علیهالصلوة والسلام را با روحالقدس تحت چنان نوعیت واصول خاص گذاشته است که تاثیر آن در شکل غلبهروحیت وتجرد وآثار مخصوص حيات ظاهر گرديد ملقب شـــدن وي بــروحالله ویکسان سخن راندن او در کودکی و جوانی وپیری ، کالبد خاکسی را برای قبول افاضهٔ حیات آماده کردن ودرآن باذنالله روح حیات دمیدن مريضان مايوس العلاج را بدو نتوسط اسباب عادي باذنالله مفيدوبيعيب ساختن حتی در نعش بی جان باذن الله دوباره روح حیات آوردن، سازش های ناپاك بنی اسرائیل رابه خاك آمیختن وبه آسمان بالابردن او و عدم تاثیر این قدر عمر دراز برحیات فرخنده او وغیره وغیره تمام این آثار از همان تعلق خصوصی پدید آمده که حضرت ربالعزت به نموعیت واصول خاصی مابین او و روح القدس استوار نموده خدای تعالی با هر پیغمبر بعض معاملات امتیازی دارد احاطه علل واسرار آن خاصهحضرت علام الغيوب است اين امتيازات در اصطلاح علماً «فضائل جزئيه» نا ميده میشود \_ ازاین اشیاء فضیلت کلی ثابت نمی شود چهجائیکه « الوهیت» ثابت شود کلمه «حلق» در «واذتخلق منالطین» محض از لحاظ صوری وحسى استعمال شده استورنه خالق حقیقی جز «احسن الخالقین» دیگری نیست ازین جاست که «باذنی» بار بار اعاده شده و در سورهٔ آل عمران «باذنالله» از زبان مسیح تکرار گردیده بهر حال از خوارقی که در ایسن آیات یا پیش ازآن در آل عمران بسوی حضرت مسیح منسوب شده انکار یا تحریف نمودن کار ملحدی است که می خواهد «ایات الله»راییرو عقل خود نماید باقی کسانیکه نام «قانون قدرت، را برده می خواهند از معجزات وخوارق انكار كنند ما جواب آنها را دريك مضمون مستقل داده ایم از مطالعهٔ آن انشاءالله تمام شکوك وشبهات ازاله میشود .

وَ إِنْ كَفَفْتُ بَنِي إِسْرا ءِيْلَ عَنْكَ و چون باز داشتم (شر) بنی اسرائیل دا اذتو •

اِنْ جِئْتُهُمْ بِالْبِينَاتِ فَقَالَ الَّذِينَ يَنَ اللَّهِ يُنَ

تفسیر: معجزات و تصرفات فوق العادهٔ عیسی (ع)را جادو نامیدند وبالآخره در صدد قتل عیسی (ع) شدند .حقتعالی به لطف و کرم خود حضرت مسیح (ع) را به آسمان برد بدین وسیله یهودرا نگذاشت که در مقصد نایاك خود کامیاب شوند .

و إِنْ اَ وُ حَيْثُ اللَّهِ الْحُوارِيِّنَ وَ وَالرَّبِّنَ الْحُوارِيِّنَ الْحُوارِيِّنَ الْحُوارِيِّنَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

آنُ الْمِنُول بِي وَ بِرَسُو لِيَ قَالُوْآ عه ایمان آورید بمن و به پیغامبرمن مختند

ا مَنّا وَ انْهُ لَهُ لَ بِأَنَّا مُسَلِمُونَ اللهِ اللهُونَ اللهُ اللهُونَ اللهُ ا

مَرْ يَهُ هَلُ يَسْتَطِيعُ رَ بُنُكَ مريم آيا عردمميتواند پروردمارتو

747

تفسیر: « کرده می واند » بدان جهت گفته شد که دراثر مراعات و دعای حضرت مسیح (ع) برای ما بطور «خرق عادت» معلوم نیست چنین بعمل آرد یا نیارد .

# أَنْ يُّنزِّ لَ عَلَيْنَا مَا يَكَ أَ مِنَ السَّمَاءِ طَ الْتُ مِنَ السَّمَاءِ طَ الْتُ مِنْ السَّمَاءِ طَ

تفسیر : از طرف آسمان روزی بی محنت برسد ، وضرور نیست که خواه مخواه خوان جنت باشد .

# قَالَ اللَّهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ مُنْتَالًا مِنْ مُسْتِد الْحُدَا الْمُ

تفسیر: شائستهٔ بندهٔ مومن نیست که باین فرمایشات غیر عادی خدارا بیازماید با آنکه از طرف او تعالی اظهار لطف و کرم زیاد باشد بیاید روزی به ذرایعی خواست که قدرت برای تحصیل آن مقرر فرموده است و قتیکه بنده از خدا (ج) بترسد و پرهیزگاری نماید و بر ذات او اعتماد و آیمان داشته باشد حقتعالی از جائی به او رزق میرساند که در وهم وگمان او نباشد «ومن یتقات یجعل لهمخرجآ ویرزقه من حیثلایحتسب وگمان او نباشد در کوع ۱) .

قَالُوْانُرِیْلُ اَنْ نَا کُلُ مِنْهَا وَ نَظْمَئِنَ وَ مَطْمَئِنَ وَ مَلَ قَتَنَا قَلُو بُنَا وَ نَعْلَمُ اَنْ قَلْ صَلَ قَتَنَا وَلَيْ مِنَ السَّامِ وَ بِدَانِيم وَ بَدَانِهِ وَ وَ بِاللّهِ فِي لَا لِللّهِ فِي إِنْ اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهِ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهِ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ فِي اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فِي اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ فَي اللللّهُ فَي الللّهُ فَي اللّهُ ال

تفسیر: به آزمایش نمیخواهیم بلکه به امید برکت میخواهیم کهازغیب، روزی بی محنت بما برسد تا با قلب مطمئن وخاطر مجموع بسه عبادت

مصروف باشیم \_ واز اخبار غیب که او درباب نعمای جنت وغیره داده است مایك نمونهٔ کوچك آنرا دیده به آن یقین کامل کنیم و به طور یك شاهد عینی ، از آن شهادت بدهیم تأاین معجزه همیشه مشهور باشد \_ بعضی مفسرین نقل کرده اند که حضرت مسیح (ع) وعده فرموده بود که «اگر شماسی روز \_ روزه بگیرید \_ هرچه بخواهید به شما داده میشود» حواریون روزه گرفتند و ما ناده طلب کردند \_ از «ونعلمان قدصدقتنا» مراد این است (والله اعلم) .

قَالَ عِنْسَى ا بُنُ مَرُ يَمُ اللّٰهُمُّ رَبَّنَا اللّٰهُمُّ رَبَّنَا اللّٰهُمُّ رَبَّنَا اللّٰهُمُّ رَبَّنَا اللّٰهُمَّ رَبَّنَا مَا عِلَنَ السَّمَا عِلَى اللّٰهُمَّ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللل

تفسیر: روزیکه درآن مائده آسمانی نازل شود دربارهٔ مردم گذشته و آیندهٔ ما «عید»گردد وقوم ما همیشه درآن روزبرای یادگارشادی کنند موافق این بیان اطلاق «تکون لنا عیداً» چنان است که راجع به آیهٔ «الیوم اکمات لکمدینکم» دربخاری این مقوله یهود نقل شده « انکم تقرؤن آیة لونزلت فینالاتخلا ناها عیداً» مطلب ازعید ساختن این اسبت که یوم نزول آنرا عید گردانند (کماهو مصرح فی الروایات الآخر) عید شدن مائده را نیز چنان قیاس کنید میکویند که آن خوان به روز یکشنبه فرود آمده که نزد نصاری عید هفته است چنانکه نزد مسلمانان

و الميكة متنك على المنافع المن

تفسير: نشان قدرت تو ونبوت وصداقت من باشد .

واز زُقْنَا وَآنَت خَيْرُ الرَّازِ قِيْنَ اللهُ الرَّازِ قِيْنَ اللهُ الرَّازِ قِيْنَ اللهُ الله

تفسیر : تو بدون رنج وکسب روزی عطاکنی آنجاچه کمیوسختی است .

أُعَذِ " بُهُ عَذَا بًا للَّهِ أَعَذِ بُهُ أَحَدًا لللهِ الْحَالَةِ الْحَلَاقِ الْحَلَاقِلَاقِ الْحَلَاقِ الْحَلَاقِ الْحَلَاقِ الْحَلَاقِ الْحَلَاقِ الْح

ه من العلمين ١٠٠٠ اذ امل عالم

تفسیر : چون نعمت غیر عادی ممتاز باشد تاکید شکر گذاری آن هم باید نسبت به معمول بیشتر باشد ، برناشکری عداب غیر معمولی وارد مى شود . درموضح القرآن است : بعضى مى گويند كه آن خوان تا چهل روز فرود می آمد . سپس بعضی ناشکری کردند یعنی حکم شده بودکه ازآن خوان بی نوایان ومریضان بخورند توانگران وتندرستان نیز بخوردن آغاز کردند ، تقریباً هشتاد نفر به شکل خوك وبوزینه شدند ــ این عذاب پیش بریهود نازل شده بسود بعداز آن هیچ قسوم مورد آن قسرار داده نشده بود ، بعضی می گویند که نازل نشد و آین تهدید را شنیده خواستگاران ترسیدند وآز خُواهش آن منصرف گـردیدند اما دعـای پیغمبر عـبث نمی باشد و نقل آن دراین کلام بی حکمت نیست \_ شاید تاثیر این دعا است که در امت حضرت عیسی (ع) کشایش مال همیشه مانده اما از بین آنها هر که ناشکری کند یعنی با اطمینا نقلب به عبادت منهمك نشود بلکه مال خودرا در گناه صرف نماید ، شاید در آخرت به اشد عذاب مبتلا شود \_ دراین واقعه برای مسلمانان پند وعبرت است که مدعای خودرا از راه خرق عادت نخواهند که از عهدهٔ شکرآن برآمدن مشکل است ، اگر به اسباب ظاهری قناعت کنند برای آن ها بهتر است ـ قصهٔ مذکور این حقیقت را هم به اثبات رسانید که به حضور حق تعالی حمایت پیش نمی رود .

و إِنْ قَالَ اللّٰهُ يَعِينُسَى ابْنَ مَرْيَمُ و جون عنت خدا الله عيسى السر مريم عَلَّ تَنَ قُلْتَ لِلنَّاسِ النَّخِذُ وُ نِيْ آيا تو عنت به مردمان كه بعيريد مرا

تفسير: ركوع ماقبل فى الحقيقت تمهيد اين ركوع بود ـ درآغاز ركوع كشته خداوند (ج) (يوم يجمعالله الرسل الغ) كفته توضيح شده بود كه بهروز قيامت از تمام مرسلين پيش روى امت هاى شان على رؤس الاشهاد سوال و جواب مى شود باز از جمله آنها خاص حضرت مسيح (ع) ذكر گرديد كه مليون ها افراد او را به خدائى مى شناختند بنابران از وى بالخاصه دراين عقيده باطله پرسش مى شود اما نخست آن احسان عظيم الشان وانعام ممتاز تذكار مى شود كه او ووالده ماجده اش برآن فايض شده بودند. بعده ارشاد ميشود (انت قلت للناس اتخلونى الغ) آياتو به مردم گفته بودى كه مرا ومادرم را بدون خدا معبود خود قرار دهيد . از اين سوال براندام مسيح (ع) لرزه مى افتد و مطلب آينده را عرض ميكند . درآخر ارشاد خواهد شد (هذا يوم يجمع الله الرسل) مذكور بود تمام اين واقعات قيامت است و بنابر انكه متيقن الوقوع است درقرآن وحديث به صيغه ماضى (قال) تعبير شده .

قَالَ سُبَحْنَكَ مَا يَكُونُ لِي آنَ أَفُولَ منت بك مستى تو نه سزد مرا كه بعويم مَا لَيْسَ لِي نَبِحَقِّ لِ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ جنين سغنى محه حق آنواً نعاديم المر ايندا محفته باشم تفسیر: یعنی منچنان سخن ناپاك را چگونه گفته میتوانستم، ذات مقدس تو منزه از آنست كه در الوهیت وغیره به آن انباز قرار داده شود وهر كرا توبه منصب جلیل رسالت سرافراز نمائی شایسته نیست كه حرف ناحق از زبان اوبرآید اقتضای سبوحیت تو و عصمت من آنست كه من هیچگاه چنین سخن ناپاك گفته نتوانم. صرف نظر ازهمه دلایل آخرین سخن این است كه از علم محیط تر هیچ چیز خارج شده نمی توانداگر من واقعاً چنین می گفتم در علم تو ضرور موجود می بود و تو خود میدانی كه نهدرخفیه و نه در علانیه چنین نامناسب. حرفی از زبان من بر آمده بلكه دردلمن نیز اینكونه خیال فاسدهیچکاه خطور نكرده چه بر ذات غیب دان تونه فقط هواجس وخواطر بلكه راز های نهان هركس پوشیده نیست.

مَا قُلْتُ لَهُمْ لِلْا مَآ اَ مَرُ تَنِي بِهَ اللهُمْ لِلْا مَآ اَ مَرُ تَنِي بِهَ اللهُمْ لِللهُ مَا اَ مَرُ تَنِي بِهِ اللهُ الل

تفسیر: من از حکم تو یك سر مو تجاوز نکردم ، الوهیت خود راچگونه تعلیم می توانستم بالمقابل آنهارا صرف بسوی بندگی تو دعوت کردم وواضحاً تلقین نمودم که پرور دگارمن وشما همان یك خدای واحد است که تنها لایق عبادت او می باشد ، چنانچه امروز هم درانجیل نصوص صریح دراین مضمون بکثرت موجود است .

و كُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيكًا مَّاكُمْتُ فِيهِمْ وَ وَ بُودِم بِرايشَانَ بودِم مُواه ماداميكه درميان ايشان بودم

فَلَمَّانُو فَيْتَنِى كُنْتَ أَنْتَ الرَّ قِيْبَ الْمَانُو فَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّ قِيْبَ اللهِ مِنْعُمِانَ الرَّ عَمِيانَ الرَّ عَمِيانَ اللهِ مَنْعُمِانَ اللهِ مَنْعُمِيانَ اللهِ مَنْعُمِيانَ اللهِ مَنْعُمِيانَ اللهِ مَنْعُمِيانَ اللهِ مَنْعُمِيانَ اللهِ مَنْعُمِينَ مَنْ مُنْعُمِينَ مَنْعُمِيانَ اللهِ مَنْعُمِينَ مَنْ مُنْعُمِينَ مِنْ مُنْعُمِينَ مِنْ مَنْعُمِينَ مِنْ مَنْ مُنْعُمِينَ مِنْ مُنْعُمِينَ مِنْ مُنْعُمِينَ مُنْعُمِينَ مِنْ مُنْعُمِينَ مِنْعُمِينَ مِنْ مُنْعُمِينَ مِنْ مُنْعُمِينَ مُنْعُمُ مُنْعُمِينَ مُنْعُمِينَ مُنْعُمِينَ مُنْعُمُ مُنْعُمُ مُنْعُمُ مُنْعُمُ مُنْعُمُ مُنْعُمِينَ مُنْعُمُ مُنْعُمُ مُنْعُمُ مُنْ مُنْعُمِينَ مُنْعُمُ مُنْعُمُ

عَلَيْهِمْ طُو اَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْ عَلَى كُلِّ سَيْ عَلَى كُلِّ سَيْ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

تغسیر: نه تنها منمردمرا بسوی توحید وعبودیت تودعوت کردم بلکه مادامیکه دربین آنها اقامتداشتم ،احوال آنهارا همیشه مراقبتونگرانی نمودم مبادا کدام عقیده غلط ویاخیال بیجا درآنها پدید آید . البته چون مدت قیام که درعلم تو مقدر بود با کمال رسید و تو مرا از بین آن ها برداشتی ( کمایظهرمنمادةالتوفی ومقابلة مادمت فیهم ) تنها تو در باب احوال آنها مراقب و آگاه شده می توانستی ، درآن باب من عرضی نمیتوانم .

تنبيه : بحث موت ويا (رفع الىالسماء) حضرت مسيح عليه السلام را در «آل عمران» در تفسير «آني متوفيك ورافعـكالي» ملاحظه كنيد ـ ترجمه (فلما توفیتنی) که مترجم محقق (قدسالله سره) درین جا به کلمات «باز هنگامیکه تومرابرداشتی » کرده باعتبار محاوره بر«موت»و«رفعالیالسماء» هردو صادق می آید کویا تنبیه شده که برای کلمه (توفی) نه موت لازم است و نه خود «توفی» را بهمعنی موت در مضمون زیر بحث کدام 'نوع دخلی است نبی کریم صلعم در حدیثی ارشاد فرمود که من درباببعضی مردم بهروز قيامت چنان خواهم كفت كه بند؛ صاّلح ( عيسي عليهالسلام) كَفَّتُهُ «وكنت عليهم شهيداً مادهت فيهم فلما توفيتني كنت انتالرقيب عليهم الغ) ازين قسم تشبيهات استخراج اينكه بايد «توفى، أن حصرت وحضرت مسيح بههمه وجوه يكسان وهم رنك باشد دليل عدم وقوف بر عربیت است \_ مشرکین مکه بردرخت (ذات انماط)سلام خویشرا می آویختند صحابه عرض کردند که «یارسول الله (بما ذات انماضی) مقرر کن چنانچه آنهادارند ، حضرت پیغمبر فرمود «هذا کماقال قوم موسی اجعل لناالها كمالهم الهه» (اينچنان است كه قوم موسى در خواست کُرده بود که بماهم مثل بت پُرستان معبودی تجویز کن) آیا مسلمی چون این تشبیه رابشنود گمان خواهد کرد که اصحاب معماداته

بت پرستى رادرخواست كرده بودند . تمسك باين گونه تشبيهات برعقائديكه مخالف نصوص محكمه واجماع امت باشد صرف قسمت آن جماعت است كه درباب آنها ارشاد شده «فاما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ماتشابه منه بتغاء الفتنة وابتغاء تاويله » .

اِنَ نَعُلِّ بُهُمُ فَا نَهُمْ عِبَاكُكُ وَانَ الْمُ اللهُ عَدَابِ مَنْ اللهُ اللهُ عَدَالِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

تفسیر: حضرت تو بر بندگان خویش ظلم وستم روا نمیدارد اکربانها سزا دهی مبنی برعین حکمت وعدالت است واگر بخشائی ازراه عجز وسفه نمی باشد چون تو عزیز یعنی برهمه غالبی هیچ مجرمی از قبضهٔ قدرت تو گریخته نمی تواند وچون «حکیم » «خداو ند حکمتی» ممکنیست که مجرمی رابدون سزا مهمل گذاری بهرحال هر فیصله که در حق مجرمان کنی از روی قدرت وحکمت میباشد \_ چوناین کلام حضرت مسیح علیه السلام در محشر ایراد میشود آنجا که دربارهٔ کفار هیپ شفاعت واستدعای رحم بعمل آمده نمی تدواند لهذا حضرت مسیح عفور ، رحیم، وغیره صفات را در عوض «عزیز ، حکیم» استعمال نکرد برخلاف حضرت ابراهیم علیه السلام در دنیا به پروردگارخود عرض کرد برخلاف حضرت ابراهیم علیه السلام دردنیا به پروردگارخود عرض کرد برخلاف حضرت ابراهیم علیه السلام دردنیا به پروردگارخود عرض کرد عفور رحیم» (ای پروردگارمن !این بتان بسیار مردم را کمراه کرده اند عفور رحیم» (ای پروردگارمن !این بتان بسیار مردم را کمراه کرده اند هرکه تابع من شد ازمن است و کسیکه نافرمانی مرا نمود تو آمرزگار ومهربانی ) یعنی هنوز موقع است که برحمت خود آینده آنها را به توبه ورجوع الی الحق توفیق دهی وگناهان گذشته راببخشائی .

قَالَ اللّٰهُ هَٰذَ ا يَوُمُ يَنْفَعُ عنت (عويد) خدا اين دوزيست كه نفع عند الصّلِ قِيْنَ صِلْ قَهُمْ داست عويان دا داستمايشان

تفسير ؛ كسانيكه اعتقاداً،قولاً وعملاراست بودهاند (مانند حضرتمس عليه السلام) ثمرة صداقت خود را امروز خواهند يافت .

لَهُمْ جُنَّتُ تَجُرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ برای ایشاناست بوستانها میرود خٰلِدِ یُنَ فِیْهَا آنگاطر ضِحَ عنهم ورضوا عنه ا وخوشنود شدند ايشان ازاو الْفُوزُ الْعَظِيمُ اللهُ

رستگاری

تفسیر: کامیابی بزرگ رضای الہی (ج) است وجنت ازین جہتمطلوب است که محل رضای الهی (ج) میباشد .

يِثْمِ مُلْكُ السَّمْوٰ تِ وَالْأَرُضِ وَمَا هِنَّ وَهُوعَلَى كُلِّ شَرْعٌ قَلِ يُرْ ﴿ قَلِ يُرْ اللَّهُ اللَّهِ قَلِ يُرُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ چيز تواناست

تفسمير : با وفداران وگنهگاران معاملتی خواهد شد کهمناسب،عظمت وجلال شهنشاه مطلق باشد . سورة الانعام مكية وهي مائة وخمس اوست وستون آية وعشرون ركوعاً ابنسورت مكياست \_ صرف چندآيت رابعض علماء مستثنى كرده اند درروايات است كه تمام سوره دريك وقت به جلوفر شتگان بيشمار فرود آمدمگر «ابن صلاح» درفتاوای خود از صحت آن روايات انكار كرده كه به نزول يكبار كي سوره دلالت ميكند والله اعلم \_ ابواسحق اسفرائني ميگويد كه اين سورت دلالت ميكند والله اعلم اصول وقواعد توحيد مشتمل است .

بِسْمِ اللّٰهِ الرّ حُهٰنِ الرّ حِيْمِ نَهُ اللّٰهِ الرّ حِيْمِ نَهُ مَعْنَمُ بِنَامِ خَدَائِيكَهُ بِهَانِدَادُهُمُهُ رِبَانُ ، نَهَايِتَ بَارَحْمَاسِتَ الْمُعْدَائِيكَهُ بِهَانِدَادُهُمُ وَلَا اللّٰهِ الّٰذِي كَى خُلَقَ السَّهُ وَ تُهُ مِهُ سَتَايِشُهُ أَنْ خَدَاى رَاسِتَ كَهُ أَنْ فَرِيدُ آسَمَانَهُ أَنْ خَدَاى رَاسِتَ كَهُ أَنْ فَرِيدُ السَّلْمُ وَ اللّٰهِ وَلَا السَّلْمُ وَ اللّٰهِ وَلَا السَّلْمُ وَ اللّٰهِ وَلَا السَّلْمُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ وَوَسْنَى وَاللّٰهُ وَ وَوَسْنَى وَاللّٰهُ وَ وَوَسْنَى وَالْمُ اللّٰهُ وَ وَوَسْنَى وَاللّٰهُ وَ وَوَسْنَى وَالْمُولُ السَّلْمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّلِهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰلّٰ فَاللّٰهُ اللّٰلّٰ فَاللّٰلِهُ وَاللّٰلِلْمُ اللّٰلِي اللّٰلِهُ اللّٰلِي اللّٰلِي ا

كافر شدند بهپروردگارخود

آنانكه

ىاز

تفسیر: (مجوس) دو آفریدگار به کائنات قرارمیدهد «یزدان» خالق خیس و «اهرمن» خالق شر \_ واین دورا به نور وظلمت ملقب میکنند مشرکان هند به سیوسه کرور ربالنوع قائل اند \_ «آریه سماج» باوجود ادعای توحید «ماده» و «روح» رامثل خدا ، غیر مخلوق ومخلد میگویند و خدا را در صفت تکوین و تخلیق وغیره به این دوچیز محتاج میدانند ، نصباری بغرض قیام توازن و تناسب پدر و پسر عاقبت به عقیده شمیر سه یك ویك سه معتقد شدند . یهود صفاتی به خدا تجویز کردند که یك انسان ویك سه معتقد شدند . یهود صفاتی به خدا تجویز کردند که یك انسان عرب در تقسیم خدائی به حدی سخاوت کردند که شاید نزد آنها هسر سنگ که کهسار صلاحیت داشت که معبود نوع انسان قرار یابد ،غرض حیز نماند که آنرا از خدائی حصه نداده و دروقت عبادت و استعانت وغیره باخدا مساوی ندانسته باشند حالانکه آنذات پاكوبی همتا بنا بسر آن باخدا مساوی ندانسته باشند حالانکه آنذات پاكوبی همتا بنا بسر آن که جامم تمام صفات کمالیه ومنبع انواع محامد است به هر نوع ستایش

برابر می کستند

حمد وثنا بدون شرکت غیر مستحق می باشد و ذاتیکه آسمانها و زمین یعنی تمام علویات و سفلیات را آفریده شب وروز ، تاریکی و روشنی علم و جهل ، هدایت و ضلالت ، موت و حیات ، خلاصه کیفیات متقابل و احوال متضاد را ظاهر فرموده در افعال خویش به مدد گار وسهیمی ضرورت ندارد و به زن و پسر نیاز مند نیست و نه کسی در معبودیت والوهیت وی شریك شده می تواند و نه کسی رامجال است که بربوبیت و ارادهٔ وی غالب آید و نه کسی تواند که بانیرو و قدرت باوی پیش آید تعجب است که بعد از دانستن این حقایق باز اینها دیگری رابمر تبه خدائی می شناسند .

اَ جَالًا وَ اَ جَلُ مُسَمِّى عَنْدَ هُ تُمْ وقت (مرك) را و مدتى معين است نزداو باذ

> اُنْتُم تَهْتُرُ وُنَ۞ شما شه مىنيد

تفسیر: درفوق ذکر آفرینش «عالم کبیر» بود ، درینجا خلقت « عالم صغیر» (انسان) بیان میشود : \_ ببینید نخست آدم را از گل بیجان بیافرید و چگونه او را به حیات و کمالات انسانی فایز گردانید وامروز هم غذا از کل استخراج میشود واز غذا نطفه واز نطفه انسان بوجود می میآید \_ غرض بدینطریق شمارا از عدم بوجود آورد باز برای هرکس وقت مرگ او را مقرر کرد که درآنوقت آدم دوباره در همان خالی مخلوط میشود که ازآن پدید آمده بود ازین قیاس می توان کرد که فنای عالم کبیر»هم در یك وقت معین است که آنرا «قیامت کبری» می گویند چون «قیامت صغری» یعنی مرگ انفرادی که همیشه بر ما وارد می شود مردم بدانستن آن موفق میشود میعاد معین «قیامت کبری» علم آن خاص \_ نزد خداست \_ جای بسی تعجب است که انسان سلسله بقا و فنا را د ر «عالمصغیر» یعنی (مردم) می بیند و در فنای «عالم کبیر» تردد می نماید .

\_\_\_

تفسیر: یعنی درهمه آسمانها وزمین تنها معبود ، مالك ، پادشاه متصرف ومدبر او ست واین نام مبارك «الله» (جل جلاله) هم صرف بـرای ذات عالی صفات او مخصوص است ـ پس دیگران را هیچ استحقاق معبودیت نسست .

### مَا يَكْسِبُونَ ﴿ آنچه عمل مي تنيد

تفسیر: چون در تمام آسمانها وزمین حکومت اوست واوتعالی مستقیماً بهرچیز: به پنهان وآشکار \_ به ظاهر وباطن \_ به عمل کوچك وبزرگ انسان مطلع است پس عابدان را ضرورت نمی ماند که در عبادت واستعانت وامثال آن دیگری را به خدا شریك کردانند .مشرکین که «مانعبدهمالالیقربونا الیات زلفی» (الزمر رکوع ۱) می گفتند این جواب خود آنها وهمنوایان آنهاست در «واجل مسمی عنده» نخست به طرف قیامت اشاره شده بود \_ این جا بر سلسلهٔ مجازات تنبیه شد که حکومت زمین و آسمان از ماست وهمه اعمال پیدا و پنهان ، نیك و بد شمادرعلم ما موجود می باشد پس دلیلی نیست که شمارا چنین مهمل گذاریم .

و ما نام نید به کافران میچ نشانه از نشانهای پرودد کارایشان

الله كَانُو اعَنْهَا مُعْرِ ضِيْنَ ﴿ مَا مُعْرِ ضِيْنَ ﴿ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسير: در «آيات» احتمال است كه آيات تكويني مراد باشد يا تنزيلي .

فَقَلُ كُنْ بُولِ إِلَيْ لَهَا جَاءَ هُمْ طُ فَقَلُ كُنَّ بُولًا بِالْحَقِي لَهَا جَاءَ هُمْ طُ يَسَا بِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فُسُوفَ يَأْ نِيْهِمْ أَنْبِكُوا مَا كَا نُوا سُولًا فُولًا بُولًا بُولً

به يستهزء و ن ٠

تفسیر: مراد از حق غالباًقرآن کریم است که عاقبت سوء کسانی را که از نشانهای قدرت تغافل می ورزند وسزای این جهانی وآن جهانیشان را بیان می کند وبه منکرینی که آنرا شنیده تکذیب واستهزاء میکردند واضع گردانیده شد که هرچهرا شما تمسخر می کردید حقیقت ثابته بود عنقریب مقابل شما خواهد آمد \_ درآینده سوی اقوامی حواله شده که بنابر تکذیب واستهزای آیات الله واز سبب اعمال بدخویش هلاك شدند.

تَحْتِيهِمْ فَأَهُلَكُنْهُمْ بِذُ نُو بِهِمْ وَأَنْشَأَنَا نَدِ اللهِمْ وَأَنْشَأَنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

تفسیو: یعنی عاد و ثمود و غیره آنهارا نسبت به شما نیروی بسررک و حشمت مزید داده شده بود ، از کثرت بارش وانهار باغ و کشت آنها شاداب بود و باعیش وسرور روز کار بسر می بردند . چون به بغاوت و تکذیب کمر بستند و به استهزای نشانهای قدرت پرداختند پس ما در یاداش جرایم شان چنان سخت گرفتیم که نامی از ایشان در صفحهٔ گیتی باقی نماند \_ بعد از آنها امت های دیگر پیدا کردیم و با منکرین و مکذبین این سلسله جاری بود گنهگاران تباه شده رفتند اما در عمران جهان خللی پدید نیامد .

و الو نز لنا عليك كتبا في قرطاس و المر فرو ميفرستاديم برتو نوشته در ورقى فلكسو أو با ير يم لقال الذي ين سرساس ميكردند آنرا بدستهاى خود هر آئينه ميكفتند

كَفُرُ وُ النَّ هٰذَ آلِا سِحُرُ مَّبِينُ ﴿

تفسیر: بعض مشرکین گفته بودنداگر پیغمبر صلی الله علیه وسلم از آسمان کتابی نوشته شده فرود آرد و چهار فرشته باآن باشد و به حضور ما گواهی دهند که این کتاب بدون شبهه فرستادهٔ خدا است ما ایمان خواهیم آورد بواب آن داده شد آنانکه قرآن را به حالت مو جودهٔ آن «جادو» و آرندهٔ آن را «جادوگر» می گویند اگر ما واقعاً کتابی را که در کاغظ نوشته شده باشد از آسمان بر آنها فرود آریم و آن را با دست لمس کرده بدایند که کدام تخییل یا نظر بندی نیست ، باوجود آنهم اظهار خواهند کرد که این جادوی صریح است شبههٔ بدبختی که هدایت د ر نصیب وی نیست هرگز زایل نعی شود.

مهلت داده نشوند

وَقَالُوا لَوْ لا أَنْز لَ عَلَيْهِ مَلَكُ ا و گفتند کافران چرا فرودآورده نشد بر پیغامبر فرشته

تفسیر : روبروی ما آمده به صدق آن گواهی دهد .

وَ لَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الْأَمْرُ ثُمَّ البته بانجام رسانيده ميشدكار باز لا يُنْظُرُ وُ نَ ۞

تفسیر : اگر فرشته به صورت اصلی خود نمودار شود ، این ها بـرای يك لمحه هم نميتوانند آنرا تحمل كنند ، از رعبو هيبت اوقالب تهي ميكنند این صرف طاقت پیغمبرانست که رویت فرشته را در صورت اصلیش تحمل کرده می توانند . نبی کریم (ص) در تمام عمر خود صرف دومرتبه حضرت جبرئیل (ع) را به صورت اصلی دیده و نسبت به پیغمبران ديكر يك بار هم ثابت نيست . اكر اين فرمايش عظيم الشان وخارق العاده این ها بجا آورده شود ، بازهم آنرا نمی پذیرند چنانکه از اوضاع واطوار معاندانهٔ آنها ظاهر است پس بر وفق سنتالله قطعاً دیگر مهلت داده نمی شود وعذابی فرود میآید که فرمایش دهندهگان را به کلیی نیست و نابود کند ـ ازاین لحاظ عدم ایفای فرمایشات آنهارا نیز باید عين رحمت دانست .

وَ لَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا و اگر می گردانیدیم رسول فرشته را هرآئینه (متمثل) میگردانیدیم اورابصورت مردی و هرآئینه مشتبه میکردیم برایشان آنچه اشتاهمیکنند

تفسيو : چون نفى فرستادن فرشته بصورت اصلى درآيتماقبل گذشته اکنون به احتمال دیگر جواب داده میشود وآن اینست که فرشته با ید

بصورت انسان فرستاده شود زیرا دراین صورت بنا بر مجا نست صوری ، از نمونه وتعلیم وی استفاده کرده می توانند لیکن باین تقدیر هم شبهات منکرین از اله شده نمی تواند چه همان شکوك و شبهات را که به بشر بودن رسول می کردند به فرود آمدن فرشته به صور ت بشر هم بدستور سابق می کنند .

و لَقَلِ اسْتُهْزِئَ بِرُ سُلِ مِّنْ قَبْلِكَ و هرآئینه تمسخر عرده شد به پیغامبران پیش از تو فَحَا قَ بِا لَّذِ یُنَ سَخِرُ وَ ا مِنْهُمْ پس (فرودآمد) احاطه عرد به آنانکه سخریت عرده اند ایشان

ما كا نوا به يَسْتَهْزِءُ وُنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

تفسیر: بعد از جواب فرمایشات معاندین به آن حضرت تسلی داده میشود که تواز استهزاء و تمسخر آنها ملول مباش، اینچیزنو نیست انبیای سابق نیز باین حالات دچار شده بودند .پسچونافتضاحمکذبین ودشمنان انبیاء پیش همه آشکار است . خدا (ج)اینهارا هم مثل مجرمین گذشته سزا داده می تواند .

قُلُ سِيرُ وَ الْحِي الْأَرْضِ ثُمَّ انْظُرُ وَ اللَّهِ مِنْدِ مِنْدِ مِنْدِ مِنْدِ مِنْدِ مِنْدِ مِنْدِ مِنْد بعو سير منيد در نين باذ نظر منيد كَيْفُ كَانَ عَاقِبَاةُ اللَّهُ كَانِّ بِيُنَ اللَّهِ مِنْدُمَانَ اللَّهِ عَنْدَمَانَ اللَّهِ مِنْدُمَانَ اللَّهِ مِنْدُمَانَ اللَّهِ مِنْدُمَانَ اللَّهِ مِنْدُمَانَ اللَّهِ مِنْدُمَانَ اللَّهُ مِنْدُمِانَ اللَّهُ مِنْدُمِانَ مِنْدُمِانَ اللَّهُ مِنْدُمَانَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْدُمِانِ مِنْدُمِانَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْدُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْدُمِانَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ لِلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلَقِيْلُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلَقِيْلُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلَقِيْلُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلِقِيْلُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُعْلِقُلُولِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ مُنْ أَنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ مُنْ مِنْ مُنْ اللْمُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْ

تفسیو: بعد از سیر و سیاحت دنیا ومشاهده آثار اقوام تباه شده اگر واقعات ماضیه رابنظر عبرت دیدید عاقبیت اقوام دراثسر تکذیب انبیاء واضح بنظر خواهد آمد از افتضاح مکذبین افتضاح مستهزئین را قیاس باید کرد که چگونه خواهد شد .

قُلْ لِّهَنِّ مَّا فِي السَّهُوٰ تِ وَالْأَرُضِّ بعو تراست آنچه دد آسمانها و ذمیناست قُلُ لِتُلْمِ كُتُبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحَمَّةُ ا

لَيْجُمْعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ لِا رَيْبَ

فِیهِ اَ لَیْنِ یَن خَسِرُو اَ اَنفَسَمُم فَهُمُ درآن آنانکه زیان کردند درحق خویشتن پسایشان بی می و ک

لا يۇ مِنُون

ایمان نمی آرند

تفسیر: چون در تمام آسمانها وزمین سلطنت الهی ست چنانکه مشرکین هم اقرار داشتند پس مکذبان ومستهزئان از سزای فوری کجاپناه جسته می توانند ؟ صرف رحمت عام اوست که کناهان را دیده فورآ سزانمیدهد روز قیامت بلاشبهه آمدنی است ، سزای بی ایمانی بدبختان را مید هد که دیده ودانسته به اختیار ؛ خویشتن را درقعر نقصان و هلاکتافگندند.

و كه ما سكن في الأيل و النهار النهار و النهار و

تفسیر: در «قللمن هافی السموات والارض» تعمیم مکان بود ، در «له هاسکن فی الیل والنهار» به اعتبارزمانه تعمیم است یعنی حکومت و قبضه و اقتدار او هر جا و هروقت است تمام آن چیزها که در شب و یا در روززندگی را به آرامش و سکون بسر می برند واز چندین دشمن مرئی و نامرئی محفوظ و مأمون میمانند ، اینها آثار رحمت کاملهٔ او ست دخل ه نیکلؤکم» بالیل والنهار من الرحمن «انبیا آثار رحمت کاملهٔ او ست که درخلل غلغله بالیل والنهار من الرحمن «انبیا ترکوع کی او ست که درخلل غلغله و هیاهوی روز و در ظلمت و خاموشی عمیتی شب ، نفیر خواب غنودگان را میشنود و به حوائج و ضروریات همه به خوبی میداند داکنون خودبگوئید میشن پروردگاری را گذاشتن و امداد از دیکری خواستن چه قدر غیر موزون و ناشائسته است .

## وَ هُو يُطْعِمُ وَ لا يُطْعَمُ ا

#### و او همهرارزقمیدهد و رزقدادهنمیشود

تفسیر :خوراندن اشارهاستسوی سامان بقاء یعنی درایجاد و بقاء درهردو همه باوی نیازمندند ووی در کوچکترین چیزی به هیچچیز نیاز ندارد واو را گذاشتن و دیگری را مددگار دانستن منتهای بی دانشی میباشد .

### قُلُ الْبِي أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ بعو هرآئينه امر حرده شدهاست مراحه باشم اول

## مَنْ أَسُلُمُ

#### كسيكه كردننهدحكم خداى دا

تفسیر: در مقابل احکام پروردگار که صفات وی درفوق ذکر شد ضرور است که همه بندگان بدون شرکت غیر سرهای خودرا خم کنند وحکمست که نخست از همه به اکمل بندگان وی منتهای انقیاد و تسلیم نمایند آن ذات فرخنده که برای تمام جهان مثال طاعت و عبودیت مبعوث شده بود صلی الله علیه وسلم .

### 

# عَذَابَ يُو مِ عَظِيمٍ ١٠ اذ عذاب دوذ بزدمي

تفسیر: به حضرت پیغمبر مقرر وبه دیگران شنوانده شده یعنی به فرض محال اگر از نزد معصوم و برگزیده ترین بندگان خداهم عصیانی سرزند اندیشه عذاب الهی (ج) می باشد به پس دیگری راچکونه سزد که باوجود مبتلابودن در شرك و کفر و تكذیب انبیاء و دیگر هزاران جرایم مطمئن و مأمون نشیند.

وَ ذَا لِكَ الْفُورُ الْمُبِيْنُ اللهُ وَالْمُبِيْنُ اللهُ الْفُورُ الْمُبِيْنُ اللهُ الله

تفسیر: حصول مدارج اعلی جنت ورضای الهی (ج)بسیار مقام بلنداست اگر از انسان عذاب روز قیامت دفع شود آنرا کامیابی بزرگ داند چنانکه عمر رضیالله عنه گفت« کفافاً لالولاعلی»

و إن يَّهْ سَلْكُ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ و الله برساندبتو خداى سَعْتَى بسدفع مَننده نيست

لَهُ إِلاَّ هُوَّ وَ إِنْ يُنْهَسُسُكَ بِخَيْرٍ فَهُوَ اللهُ الله

فَوْقَ عِبَالِهِ ﴿ وَهُوا لَحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْحَبِيرُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُل

تفسیر: اگرخدا(ج) بخواهد دردنیا یاآخرت کسسی را رنج یا راحت رساند نه کسی به مقابله پرداخته جلوگیری آنرا کرده میتواند و نهاز حیطهٔ غلبه واقتدار وی برآمده جای کریخته میتواند \_ وی آگاه است که هریك از بندگان او چه حال دارد ومناسب به حال او چه تدبیری قرین حکمت می باشد .

تفسیر: وقتیکه گفت خدا (ج)مالك همه نفع وضرر وبر جمیع بندگان غالب وقاهر واز هرذره آگاه وباخبر است: نسبت به شسهادت وی شهادت که بلندتروبی لوث تر شده میتواند \_ من نیز درمیان خود وشما اورا گواه میگردانم ، زیرا من دعوی رسالت کسرده وپیخاماو را بشما رساندم وچیزیکه شما درجواب آن بامن وبا پیغام ربانی بعمل آوردهاید همه درپیشگاه الهی (ج) موجود است ، اوخود موافق علم محیط خویش میان من و شما فیصله می کند .

و او حی کرده شد بسوی من القران لا نگر کم و و حی کرده شد بسوی من این قرآن تاخبر (بیم) کنه شمارا بیلم و ممن کلخ طائبت کم کتشه کم و کنه میدهید به آن و آنرا نیز که قرآن بالم الرکه این مکم الله الرکه این مکم الله الرکه این مکم الله الرکه الرکه این میدهید آنکه با خدا هستند معبودان دیمر

قُلُ لِا اللهِ مَا مُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

و احِلُ و النَّبِي بَرِيْ مُعَالُّهُ وَ النَّبِي بَرِي مُعَالُّهُ وَالْحَوْنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: اگر بدانید بهصدق من شهادت یقینی و آشکارای خدا (ج)همین قرآن موجود است کهخودش دلیل است براین که کلامالهی میباشد.ع:

آفتاب آمد دلیل آفتاب

کار من اینست که شمارا وهرکه را که این کلام بوی برسد از پیغامالهی آگاه گردانم که درآن توحید ومعاد و دیگر تمام اصول دین هدایت داده شده – آیابعد از اینقدر اتمام حجت و شنیدن چنین پیغام قطعی و صریح توحید شما این رامیگوئید که غیر از خدا معبودی دیگر هم می باشد ؟ شما اختیار دارید چیزیکه میخواهید بگوئید من هیچگاه چنین حرفی رابزبان آورده نمی توانم بلکه آشکارا اعلان میکنم که لایق عبادت صرف همان ذات خدای یگانه است باقی از انواع شرك شما من اظهار بیزاری و نفرت میکنم .

تنبیه : «ومنبلغ» نشان داد که رسالت نبی کریم صلی اله علیه وسلم برای تمام جن وانس و مشرق و مغرب است .

تفسیر: علاوه براینکه ایزد متعال گواه صداقت مناست وقرآن کریم دراین باره بطور ناطق وغیرقابل تردید شهادت میدهد اهل کتاب

V

(یهودونصاری) نیزکه آنهاراءالم به کتبآسمانی دانسته دربارهٔ من بایشان رجوع می نمائید دردلیقیندارند کههمان نبی آخرالزمان که انبیاء پیشین دربارهٔ آن بشارت میدادند میم آنهارا چنانکه در میان جماعت بزرگ اطفال درمعرفت پسران خرد بهدقت احتیاجی نیست هم چنین در معرفت حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم وصداقت قرآن هیچشبهه و تردد نمی باشد البته حسد ، کبر تقلید پدران حبمال وجاهوامثال آن اجازه نمیدهد که مشرف به ایمان شده خویشتن را از زیان جاودان و هلاك ابدی نجات دهند .

و مَن أَظُلَمُ مِمْنَ أَفْتَرَى عَلَى النّهِ وَ مَن أَظُلَمُ مِمْنَ أَفْتَرَى عَلَى النّهِ وَ مَن ستمكارتر اذكسيكه بربست برخدا كُلُو بُن باينته و إينه دوغ دا ياآنكه تكذيب عرد آيات اودا هر آلينه لا يُفْلِحُ الظّلِمُ وُنَ ﴿

تفسیر: یمنی اصلاً پیغمبر نباشد ولی بر خدا (ج) افترانموده خویشتن را پیغمبر خواند یااز پیغمبر راستین انکار کند که درصدق وی دلایل آشکارا موجود است ، پیغام الهی (ج) را بشنود ودرصدد تکنیب آن برآید ستمگارتر ازاین دو کسی نیست سنة الله این است که پایان کار به ستمگار موفقیت و بهبودی نصیب نمیشود اگر فرض کنید که عیاذ بالله من مفتری باشم هرگز کامیاب نخراهم شدواگر شما مکذبید چنانکه از دلایل آشکار است خیر شما نمی باشد بنابر آن دراحوال دقت ودر مآل کار اندیشه نمائید و بترسید از روزیکه آینده مذکور میگردد (ابن کیر رح) نزد بعضی مفسرین مراد از «افتراء علی الله» شرک است چناتچه آینده در وضل عنهم ماکانوا یفترون» اشاره شده والله اعلم .

### اللَّذِينَ كُنتُم تَزُعُمُونَ ۞

كهایشانرا (بهظناثباتمیكردید)كهدربابآنهادعوىداشتید

تفسیر : کسانیکه دءوی میکردید درااوهیت شریك وهنگام شداید شفیع ومددگار شمایند امروز درچنین شدت ومصیبت کجارفته اند که هیپ به کار شما نمی آیند .

ثُمْ لَمُ تَكُنُ فِتْنَتُهُمْ لِللَّ أَنْ قَالُوْا بِسِ نَبَاشِد فريب (معدرت ايشان) معر آنكه تويند و اللّٰ رَبِّنَا مَا كُنًّا مُشْرِ كِيْنَ ﴿ وَيَنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مَنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مَنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مَا أَنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مِنْ اللَّمْ مِنْ اللّٰ مِنْ اللَّمْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللَّمْ مِنْ اللَّمْ مُنْ اللَّمْ مُنْ اللَّمْ مُنْ اللَّمْ مُنْ اللّٰ مُنْ اللّٰ مُنْ اللَّمْ اللَّمْ اللَّمْ مُنْ اللَّل

تفسیر : جز انکار واقعات ، دیگر چاره ندارند معبودان باطل کهدرمحبت وعقیدت آنها مفتون بودند حقیقت آن صرف اینقدر میباشد که از عقیدت و تعلقی که تمام عمر به آنها داشتند انکار ورزند .

اُ نَظُرُ كَيْفَ كَذَ بُواعَلَى اَ نَفْسِمِمُ بنعر جَوْنه دروغ منند بر وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَا نُوْا يَفْتَرُ وْنَ ﴿

ِ گُمگِشت از ایشان آنچه افترامیکردند

تفسیر: ازاین دروغ صریح غایت اختـ لال حـواس مشرکـان ومنتهای درماندگی وبیچارگی شرکاه ظـاهر میشود کـاش مشـرکان اینعـاقبت مفتضح خود را دراین جهان نیز بدانند .

و مِنْهُمُ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَ جَعَلْنَا وَ الْعَنْدِيمِ وَ الْعَنْدِيمِ وَ الْعَنْدِيمِ وَ الْعَنْدِيمِ

علی قُلُوبِهِم اَکنهٔ اَن یَفْقَهُوهُ وَ بِرِهِمَ اَکنهٔ اَن یَفْقَهُوهُ وَ بِرِهِمَ الْکنهٔ اَن یَفْقَهُوهُ و بیر دلهای ایشان بردها تا نه فهمند آنسرا و فی الخالی اینهم و قراط و اِن ییروا کل نهادیم در محوش های شان محرانی و امر ببینند هر اینه یکی لا یو مِنُوا بِهاط (معجزه) نشانه ایمان نیارند به آن

تفسیر :این ذکر کسانیست که به غرض عیب جوئی واعتراض به قرآن كريم و سخنان حضرت پيغمبر (ص) گوش مينهادند ومقصود آن هــا انتفاع از هدایت و پذیرفتن حق نبود نتیجهٔ طبیعی اعبراض مستدام از نصيحت وهدايت و تعطيل مسلسل وجدان اين شد كه عاقبت همه وسایل و قوای پذیرفتن از ایشان سلب گردید ودلهای شان از دانستن حق محروم شد شنیدن پیام هدایت به گوشها گران آفتاد . دیدگانشان ازنظر عبرتچنان تهی شد کهباوجودی کهمرگونه آیات را می بیننسه توفيق ايمان نمي يابند لطفاين جاست كه براين حال مركك قانع ومسرورند بلکه به افتخار آنرا اشکار میکنند در رکوعاول سورهٔ ــ «حمالسجده» است «فاعرض اكثرهمفهم لايسمعون وقالواقلوبنافي اكنة مماتدعونا اليه وفي اذانناوقر ومن بيننا وبينك حجاب فاعمل اننا عاملون» ازین آیت معلوم شد که عدم انتفاع از سماع آیات و فرا گرفتن پرده دلهای شان را نتیجه اعراض خود شان بود وهمین اعراض سبب حدوث این کیفیت شده است «واذاتتلی علیه آیاتنا ولی مستکبرا کانام یسمعها كنان في اذنيه وقرا» (لقمان ركوع اول) چون ترتيب نهادن مسببات بر اسباب جز حضرت آفرید گار جلوعلی کار دیگری نیست ازینجهت در آیت حاضره «وجعلناعلی قلوبهم اکنة» فروهشتن پرده وغیره بهخدا

## الآآساطِيْرُ الْآوَّ لِيْنَ ﴿ وَهُمْ يَنْهُونَ

عَنْهُ وَيَنْتُونَ عَنْهُ وَ إِنْ يُهْلِكُونَ مردمانرا ازآن ودور میشوند از متابعت او و

و و ما یشعرون ن

تفسير :دراينها نهدانش مانده ونه انصاف ـ ايمان آوردن واز هـدايت ربانی منتفع شدن که بهجای خود باشد غرض آمدن آنها در خدمت حضرت پیغمبر (ص) صرف مجادله واستهزاء است چنانکه حقایق وبيانات قرآني را معاذالله اساطيرالاولين مي گويند به تكذيب واستهزآء وجدال اكتفا نمي ورزند ميكوشند مرض شان بديكران نيز سرايت كند چنانکه مردم را آز حقباز میدارند خود نیز از آن دور می گریزندتادیگران آنها را دیده از قبول حق نفور وبیزار گردنه مگر تمآم مساعی فا سد آنها نه بدین حق زیانی رسانده می تواند و نه به حضرت پیغمبر ( ص ) زيرا دين حق غالب ميماند ورفعت وعصمت پيغمبر را خدا (ج) تـكُفل نموده البته این بی دانشان اسباب هلاك ابدی خود را فراهم می كنند ونمی دانند که با دست خود بیای خود تیشه می زنند .

وَ لَوْ تُرْكَى إِنْ وُ قِفُوا عَلَى النَّارِ اگر بینی ایشانرا چون ایستاده کرده شوند بر پس گویند ای کاش باز گردانیده شویم بدنیاوتکذیب نکنیم آیات رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ پروردگارمارا و باشیم جمله باور دار ندگان

\_\_\_\_

تفسیر: تکذیب واستهزای آنها به آیات الهی (ج) وتمام نخوت وغرور آنها تاآنگاه است که منظر کیفر هولناك وهوش ربای الهی (ج) در مقابل نگاه شان نیست هنگامیکه بقدر یك ذره سموم جهنم را حس کنند ایس همه تکبر و خود خواهی آنها سرد میشود و به هزار تمنا در خواست کنند که دوباره در دنیا فرستاده شویم تاآینده آیات پرور دگار خویش را هیچگاه تکذیب نکنیم ومومن راسخ العقیده باشیم .الان قدند مت و ماین فعالنام .

## بَلْ بَكُ اللَّهُمُ مِنَّا كَانُو ايْخُونُ مِنْ فَبُلُ اللَّهُمُ مِنَّا فَبُلُ اللَّهُمُ مِنَّا فَبُلُ اللَّهُ الل

تفسیر: اکنون نیز تمنای آنها در مراجعت دنیا به عزمدرست ورغبت ایمانی نیست بلکه چون منظر مکافات ومجازات عمل را که باوجوددلایل روشن در پرده انکار می پوشیدند معاینه کردند و عذاب الهی (ج) را به چشم دیدند وهمه اعمال شنیع آنها که از نگاه مردم پنهان بود فاش گردید ودروغ کنونی آنها که «والله ربناهاکنا مشرکین» می گفتند آشکار گشت آثار مخفی و غیر مرئی شرارت که درقلوباین ناشائستگان پرورش یافته بود مختل شده پیش روی شان آمد اکنون محض برای نجات خویش تمنا می کنند که دوباره بدنیا باز آیند .

### و ان باذ مردانیده شوند البته رجوع کنند بسوی آنچهمنع محردهمیشدنداذآن و ان باذ مردانیده شوند البته رجوع کنند بسوی آنچهمنع محردهمیشدنداذآن و از نظم کردانیده شوند البته رجون آن

تفسیو: اکنون نیز دروغ میگویند که ما به دنیا واپس رفته مومن راسخ شده دیگر آیات الله را تکذیب نمی کنیم این اشقیاء اگر بار دیگر به دنیا آورده شوند باز همان قوای شرارت راکه دروجود آنها نهاده شده بکار می اندازند ومصیبتی که ازآن مضطرب بودند وباز گشت خودرا تمنا می نمودند چون خوابی وخیالی فراموش می کنند چنانکه انسان چون در مصایب ومهالك دنیوی گرفتار میشود انابت و توبه می نماید وهمین که روزی چند سپری شد از یادش می رود که آن وقت چه عهد و پیسمان بسته بود . کان لمیدعنالی ضرهسه .

وَ قَالُوْ آ اِنْ هِي اللَّا حَيَاتُنَا اللَّهُ نَيا وَ مَعْنِد مِن اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّلِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ

#### وماتحن بهبعو بين برانگیخته شدگان ازقبور

تفسير: خوب لذت آنرا بچشيد وعيش دنيارا خواه مخواه به انديشه آخرت منغص مگردانید این است حال ماده پرستان امروز یورپ .

وَ لَوْ تَرْ يِ إِنْ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهِمْ چون ایستاده کردهشوند بحضور پروردگارشان

قَالَ ٱلنِّسَهٰ لَا إِلَّا لَكُنِّقٌ \* قَالُوْ ا بِلَّم گویندآری درستاست این درست نیست رُبِّنَا " قَالَ فَذُو قُواالْعَذَابَ پس بچشید عذا*ب* را فسم به پروردگار ما گوی**د خد**ای الله المحافظة و أن الله (سببآنكه كافر مى شديد) بعوض كفرخود

تفسير : چون حقيقت در مقابل ديدگان آشكار شود واز اعتراف به بعث بعدالموت وامثال آن چاره نماند گفته خواهد شد کـه لــذت انكار حقیقت و کفر بالمعاد را بچشبید .

قَدُّ خَسِرَ الَّذِ يُنَ كَنَّ مُو اللِقَاءَا تكذيب كردند ملاقات خدايرا بدرستیکه زیان کردند آنانه

حُتِّي إِذَا جَآءً تَهُمُ السَّاعَةُ يَغْتَاةً قيامت بيايد بديشان

قَالُوا يَحْسُرُ نَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا عُويند الله على مَا فَرَّطْنَا عُويند الله على مَا فَرَّطْنَا عُويند أَنَّ وَمَا الله عَلَى الله ع

تفسیر: بزرگترین شقاوت انسان این است که از لقای خدا (ج) انکارورزد، و این مقصد عالی و بزرگ زندگی را دروغ انگارد حتی هنگامی که مرگ یا رستاخیز بروی طاری شود بیهوده کف افسوس بهم ساید و گوید من در زندگانی دنیا و آمادگی برای قیامت چه تقصیری ورزیده ام که تلفی نمی شود آنگاه از افسوس و حسرت چیزی ساخته نمی گردد و این تحسر نا بهنگام از بار گران جرایم و شرارت که پشت وی را خم نموده تحفیف نمی کند.

و ما الحيوة الله نيا لعب و كرو و و نيست ذند الله و الله

تفسیر: کفار میکفتند که جز زندگانی دنیا دگر حیاتی نیست اما حقیقت این است که این حیات غمانگیز و فانی در قبال حیات اخروی هیسچ

٧

وبی حقیقت است درحیات این جهان همان لمحات در زندگانی محسوب میشود که برای اصلاح آخرت صرف شود دیگر تمام اوقاتی که تهی از فکر آخرت است نزد مردم دور اندیش زایدازلهو ولعب ارزشی ندارد پرهیزگاران ودا نایان دانند که خانهٔ اصلی خانهٔ آخرت و حیات حقیقی حیات آخرت است .

قَلَ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيُحْزُ نُكُ الَّذِي يُ

يَقُو لُو نَ فَإِنْهُمْ لَا يُكُذِّ بُو نَكَ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

يجُحُدُ وُن ﴿ وَلَقَلُ كُنِّ بَنْكُ وُ سُلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

و أو فو فو اكتنى أنافهم نوم نا ولا مُنكِل في ورايداء ما الما المائد المائم المائد المائم المائد المائد المائدة المائد

## مِنْ نَّبَائِ الْمُرْ سَلِيْنَ ﴿

از حالات فرستادگان

تفسیر : برحال خلایق شفقت و همدردی بیشتر از تمام جهان در قلب فرخندهٔ حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم نهاده شده بود حضرت پیغمبر از تکذیب واعراض . از مستقبل تباه ، از کلمات مشرکانه وملحدانهٔ این بدیختان سخت رنج و صدمه حس میکرد دراین آیات به حضرت وی تسلی وبه اشقیاء تهدید شده است که تو از اعراض و تکدیب آنها دلگیر ومحزون مباش این مکذبان در حقیقت ترا تکذیب نمی کـنند زيرا از اول ترا متفقاً صادق وامين ميدانستند بلكه آنها آياتونشانه های راکه برای تصدیق پیغمبر وتبلیغ فرستاده شده میدانندواز ظلم وعناد قصداً انكار ميورزند تومعاملهٔ آين ستمكاران را به خدا (ج)بگذار ومطمئن باش! خدا خود نتيجهٔ ظلمآنها و ثمرهٔ صبرترا آشكار ميگرداند به انبياء پيشين كه احوال شان را بتو شنوانديم نيز اقوام شان تكذيب می نمودند وایدًا می رسانیدند و پیغمبران معصوم خدا باولوالعرمی برآن صبر میکردند تا مطابق وعدهٔ الهی (ج) به آنها امداد رسیــــد ودر مقابل متكبران نيرومند وپيروز شدند . وعدهٔ ظفر و نصرت كه بتــو داده شده یك یك انجام میشود كوه از جای خویش می لغزد اما وعده خدا (ج) منحرف نمی شود که می تواند سخنان او را تبدیل کند یعنی آنچه رَا و ی می گوید غیر واقع گرداند . مکذبین بیاد داشته باشند که جنگ آنها با شخص محمد صلی الله علیه وسلم نیست بلکه با پروردگار محمد است که وی را سفیر اعظم ومعتمد خویش گردانیده و با نشانه های واضح فرستاده تکذیب محمد صلعم بکذیب آیات خداست .

و ای کان گبر عکیک اِ عُرا ضُهُمْ و ای باشد مران برتو رومردانی ایشان فاین استطعت آن تبتغی نفقاً پس ای میتوانی که بجونی سوداخی فی الزرض آو سلها فی السهاع در نمین یانردبانی در آسمان فَتَأُ تِيهُمْ بِالْيَةِ اللّهُ الْجَمْعُهُمْ عَلَى الْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّل

تفسیر: مطالبه کفار این بود که اگر حضرت نبوی پیغمبر است باید همیشه باوی نشانی باشد که هر که آنرا بیند به یقین وایمان مجبور شود چون حضرت پیغمبر (ص) بههدایت تمام جهان حرصداشت شاید بدل مبارك میگذشت کهاین مطالبه کفار نفاذ یابد بدین جهت خداوند تربیت فرموده که در تکوینیات پیرو مشیست الهی باش مصالح تکوینی مقتضی این نیست که تمام جهان بایمان آوردن مجبور شود ورنه خدا قادر بود بدون وساطت پیغمبران ومعجزات و آیات از نخست همه رابراه راست جمع گرداند چون حکمت خدا (ج) به نشان دادن چنین معجزات مجبور کننده و نشانه های فرمایشی مقتضی نیست پس که قدرت دارد که برخلاف مشیت الهی (ج) در زمین نقب زند و بر آسمان نردبان نهد و چنین معجزی که مجبور کننده و بر طبق فرمایش آنها باشد نشان دهد امید وقوع چیزی که برخلاف قوانین حکمت و تدبیر خدا باشد کار

إِنَّهَا يَسْتَجِيبُ اللَّهِ يَنَ يَسْمَعُونَ أَنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ و جز این نیست که اجابت می کنددعون ترا آنانکه

و الْهُو تنی یَبْعَتُهُمُ اللّٰهُ تُمّ اللّٰهُ تُمّ اللّٰهِ وَالْهُو وَنَی یَبْعَتُهُمُ اللّٰهُ تُمّ اللّٰهِ اللهِ وَاللهِ وَ مردئان برانگیزد ایشاندا خدا باذ بسویاو یُر جُعُونَ آ

771

تفسیر: توقع قبول ازهرکس مکنید آنراکه گوش دلش کوشده نمیشنود تاچه رسد به پذیرفتن ، این کافران کهازحیثیت قلبی وروحانی چون مردگانند درقیامت دیده یقین می کنند و چیزهای را می پذیرند که ازآن انکار می کردند .

## وَ قَالُوالُولُ نُزِّلُ عَلَيْهِ الْ يَكُو الْوَلَا نُزِّلُ عَلَيْهِ الْ يَكُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

تفسير بيعنى از معجزاتى كه آنها فرمايش داده بودند چرا معجزى فرود نيامد كمافى قوله تعالى «قالوالن ومنك حتى تفجرلنا من الارض ينبوعاً اوتكون لك بتين نخيل وعنب فتفجرالانهاد خلالها تفجيرا اوتسقط السماء كمازعمت علينا كسفااوتاتى بالسوالملئكة قبيلا اويكون لك بيتمن خرف او ترقى في السماء ولن نومن لرقيك حتى تنزل علينا كتابا نقرءه قل سبحان ربى هل كنت الابشرا رسولا» (بني اسرائيل ركوع ١٠) ورنه واضح است كه برحضرت پيغمبر معجزات وآيات علمى وعملى بيشمار بسان باران مي آمد .

قُلُ إِنَّ اللَّهُ قَالِ رُّعَلَى أَنْ يُّنْزِلَ بَعُو مِنْيَنَهُ خِدا قادر است بر أنكه فروفرستد

اليَّةً وَ لَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَ لَكُنْ اكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿

تفسیر: یعنی خدا (ج) ازنشان دادن معجزات مطلوبه عاجز نیست اما این قوانین حکمت ورحمت کهبنیاد نظام تکوین برآن است شما اکثر از دانستن آن قاصرید اقتضای آن قوانین ایناست کهتمام معجزات مطلوبه نشان داده نشود.

ومامِنْ كَا بَيْتِم فِي الْأَرْضِ وَ لَاطْئِرِ ونيست ميجنبنده در زمين ونه ميچ برنده ونيست ميجنبنده در زمين

يَّطِيْرُ بِجَنَا حَيْهِ إِلاَّ أُمَمُّ أَمْثَا لُكُمُّ

مكر هريك از ايشان جماعتهااند مانندشما

بدوبالخود

له مربرد

مَا فَرُطْنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ شَيْ الْكِالِي مَا فَرُطْنَا فِي الْكِتَبِ مِنْ شَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

## رُبِيمُ يُحْشُرُ ون 🛪

پروردگار خود حشر کردهخواهند شد .

تفسير :دراين آيات بعضى ازآن احكام بيان ميشود كهدرعدم وانمود داشتن معجزاتي كهفرمايش كردهشده رعايت شده است يعني تمام حيوانات كهدر زمین می خزند یادر هوا پرواز می کنند مانند انسان ـ امت امتندهرنوع از آنهارا حضرت آفریده گار بهوضع وفطرت خاص آفریده ودردائرهٔ خواص وافعال معين كار ميكنند \_ هيچ حيواني ازآن دائرة محدودافعال وحركات كه قدرت بر حسب استعداد وفطرت أن مشخص كرده قدمي فراتر گذاشته نمی واند چنانچه از آغاز آفرینش تا امروز حیوانات هركدام از همان دائرهٔ محدود عمل خود هيچ نــوع ترقى نــكرده اند ــ استعداد وفطرت هرچیزرا باید چنین قیاس کرد ـ اصول وفروع تدبیر وتربيت كليه انواع واجناس درغلم بارىتعالى يادرلوح محفوظ مضبوط است ، هنگام حیات وبعد ازمرگ هیچ چیز ازاین انضباط وانتظام کامل خارج شده نمی تواند ـ انسان درجنس حیبوان ، حیوان مختار ومترقی است \_ موجودیت کسب واختیار ، ووجود عقل وتمییز مترقی نـظام تکوین وقانون حیات اورا نسبت به سایر حیوانا تاعلی و ممتازکردانیده چنانکه از اطلاق حیوان بسروی شرم میآید. انسسان برخلاف دیگر حیوانات از دیدن ، شنیدن ، پرسیدن خویش ، معلومات جدید حاصل می کند و باقوت فکر آنرا ترتیب میدهد و سوی حیات نوین پیش میرود او در تمین نیك وبد در معرفت نافع وضار در دانستن مبدء ومعاد تواناست ودر كردن وناكردن فى الجمله آزاد است ازين جاست كــه خداوند (ج) چنان علاماتی رابه وی مینماید که درآن بهغور کردنوفکر نمودن موقع یابد وآزادی فطری ، تفکر وکسب ازوی سلب نشبود و اگر باقوای عقلی که خداوند (ج)باو عطا نموده بدرستی درآن غور کند،درتمیز حق وباطل ونیك وبد دچآر مشكلات نگردد پس در خواست نشانه هـــا **ومعجزاة بر حسب** مطلوب مردم كه انسان را منكل الوجوه بآوردنايمان مجبور گرداند آزادی فطری انسان را سلب کردن ونظام ترکیبی او را تباه نمودن بلکه انسان را در زمرهٔ حیوانات عادی مرادف گردانیدن است واگر این معجزات مطلوبه چنان باشد که انسان رامنکل الوجـوه مجبور گرداند پدید آوردن آن عبث میباشد زیرا درآن نیز شبهات وشکوکی غیر ناشی از دلیل پیدا میکنند کهدر هزاران آیات کهبر طبق فرمایش آنها نیست پدید آورده اند .

الانعام

وَ الَّذِينَ كُذَّ بُوابِا لِيْنَاصُمُّ وَّبُ بدروغ نسبت كنند آيات مارا كرانند و گنگانند

**تفسیر :** نه ازگوینده میشنوند ونه از دیگری میپرسند ونه چیزی را در تاریکی دیده می توانند \_ چون تمام قوای خود را از عدم اعتدال عاطل گردانیدند به قبول و تصدیق حتی چه وسیله می ماند .

#### خدا گمراه کندش خواهد

تفسیر: کمراهی کسی رامیخواهد کهخود وسایل هدایت را بر روی خويش مسدود ميكرداند « ولوشه تنالر فعيناه به وليكنه اخلا الى الارض واتبع هواه » (اعراف رکوع ۲۲) .

فدا دیگریرامیخوانید راست گو هستید تَدُّ عُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدُ عُونَ مخوانيد بسردفع مرحند آنچه دعامی تنید النه از شراع و تنسون مانشر گون ؟ ؟ برای دفع آن اگر خواهد و فراموش می تنید آنچه دا شریك می کردید

تفسیر: هنگامیکه کور و کر و گنگ شده «آیاتالله» را تکنیب کردید در پرتگاه عمیق کمراهی افتادید \_ اکر بهعلت آن دراین جهان یادر قیامت عذاب شدید خدا (ج) بر شما فرود آید راست بگوئید که درآن هنگام جز خدا به که ناله می کنید هنگامیکه در مصایب اندك دنیا گرفتار میشوید نیز به همان خدای واحد الاشریك نانه می کنید و همه شرکا را فراموش می نمائید «فاذار کبوا فی الفلک دعوالله مخلصین که الدین»ازهر که خدا بخواهد آن مصیبت رادفع می نماید ازاین باید قیاس نمود که جن خدا (ج) که می تواند از عذاب باهول قیامت نجات دهد \_ پس چه حماقت و عدم بصیرت است که عظمت و جلال خدا فراموش شود و آیات منزل او تکذیب کردد و آیات دیگر مطالبه شود .

و لقد أر سلناً إلى أمر من قبلك و هرة المنان الله المالة الله المالة الما

فَاخُذُ نَاهُمُ بِالْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ لَعَلَّهُمْ فِي الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ لَعَلَّهُمْ فَا خُذُ نَاهُمُ الْفَانُ وَالْفَارِاءُ لَعَلَّهُمْ فِي الْبَائِسَاءُ وَالضَّرَاءُ لَعَلَّهُمْ فِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

يَتَضَرَّ عُونَ ﴿ فَكُو لَا إِنْ جَاءً هُمْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُلْمُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلْمُ المُلْمُلُولِيَّ الل

فَلُو بَهُمْ وَزَيْنَ لَهُمْ الشَّيْطَنَ مَا كَانُوا دل های شان و آداست درنگاهایشان شیطان آنچه یعملون فی فلسانسو ا مان گروا به یعملون فی فلسانسو ا مان گروا به

تفسیر: در آیتگذشته احتمال نزول عذاب بیان شده بود. اکنونحواله بواقعاتی میشود که درزمان پیشین عذاب به چه انواع فرود آمده و نیز تنبیه شده که چون گنهگار را درابتدا اندکی تنبیه شود باید فورآسوی خدا(ج) باز گردد و آنرا در اثر قساوت قلب واغوای شیطان خفیف نداند درموضح القرآن است: خدا کنهگار را اندکی مواخذه میناید اگر تضرع نمود و توبه کرد نجات یافت اگر باین مواخذه تسلیم نشدوغفلت کرد و یا ابواب و سعت و عیش را باز یافته بجای آنکه سیاس میگذارد و از انعام واحسان او متأثر میگردید خوبتر در کناه فرو رفت بغتت مواخذه کردید این جا ارشاد است که اگر انسان را تنبهی از کناه مواخذه کردید این جا ارشاد است که اگر انسان را تنبهی از کناه رسد به توبه مسارعت و رزد و منتظر آن نشود که چون تنبیه بیشتر شود یقین می نمایم .

فَقُطِع كَا بِرُ الْقُومِ الَّذِي يُنَ ظُلَمُ وَا مُ

تفسير: استيصال ستمكاران اثر ربوبيت عامه وبراى نظام مجموعة جهان رحمت بزركاوست لهذادراينجابه اظهار حمد وستايش پرداخت.

قُلُ اَرَعَ يَتُم إِنَ اَ خَذَ اللّٰهُ سَهُعَكُمْ بِعُو (آیادیدید) ای ای میرد خدا شنوائی شمارا و ایک ایک قُلُو بِکُم و خَتَم عَلَی قُلُو بِکُمْ و خَتَم عَلَی قُلُو بِکُمْ و جَتَم عَلی قُلُو بِکُمْ و جَتَم های شمارا و مهر عند بر دلهای شما

تفسير : \_ شنيده وديده واز دل دانسته نتوانيد .

مَنْ إِلَّهُ عَيْرُ اللَّهِ يَأْ تِيْكُمْ بِهُ اللَّهِ عَالَمْ يَا تَيْكُمْ بِهُ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَدَا الله عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ عَدَا اللهِ عَدَا اللهِ عَدَا اللهُ ع

تفسیر: حضرت شاه (رحمةالله) میگوید درنگدرتوبه مکنید چشموگوش ودلی که دراین وقت موجود است شاید باز بدست نیاید وتوفیق تـوبه واستغفار نیابد.

أَنْظُرُ كَيْفَ نُصَرِّ فَ الْلَّايَاتِ ثُمَّ هُمُ الْلَّايِثِ ثُمَّ هُمُ الْلَّايِثِ ثُمَّ هُمُ الْلَّايِثِ ثُمَّ هُمُ الْلَايِثِ ثُمَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِّهُ الللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ ال

۷ تفسیر: (ناکهان) یعنی عذابی که علامات آن پیشتر ظاهر نشود لهذا «راد از «جهرد» آن عذابست که قبلا علامات آن ظاهر مشود.

اُو جَهْرة هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ يا تشكارا (أيا) ته؟هلاك ترده شود منر مروه

الظلمُون ﴿

تفسیں: باید درتوبه تأخیر نکرد ـ شاید درمماطلت آن عذابی فـرود آید که تنها ستمگاران متحمل آن میشوند ـ هرکه دراول از ظلم وعدوان توبه کرده باشد ازین عذاب نجات می یابد .

وما فر سِل الْهُرْ سَلِيْنَ اللهُ مُبَشِّرِ يُنَ وَمَا فُرْ سِلُ الْهُرُ سَلِيْنَ اللهُ مُبَشِّرِ يُنَ وَمَا فُرُ سِلُونَ وَمَا فَرَ سِلُونَ وَمَا فَرَ سِلُونَ وَمَا وَمُوسَيِّمِ لِيَعْامِرِونَ وَاللَّهُ مُنَّالًا مُعَمِّدُ السَّارِيَّةِ فَيَا مِنْ السَّارِيَّةِ فَيَا مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَّالًا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِيْ اللَّهُ مُنْ اللّلِيْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّا

و مُنْذِرِین تَ فَهَنْ الْمَنْ وَ اصلاحِ شَد وَ اصلاحِ شَد وَ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْم

فَلا خُوف عَلَيْهِم وَ لا هُمْ يَحْزُنُون ﴿ پس هيچ ترس نبود برايشان و نه ايشان اندوه عين شوند

وَ الَّذِينَ كُذَّ بُولًا بِالنِّبَا يَهُمُّ مُهُمُ وَ اللَّذِينَا يَهُمُّ مُهُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فرمان نمی بردند

بدانجهة

عذاب

٦

تفسير: شما كه از عداب الهى (ج) نمى ترسيد وبدون فكر فرمايش بيهوده و سوالات عبث مى نمائيد و بيغمبر (ص) را ملول مى گردانيد وبراى تصديق او ازخود معيار جعل مى كنيد بدانيد كه پيغمبران دراين جهان مبعوث نشده اند كه يكسر خواهش بيهوده شمارا ايفا نمايند غرض ازبعثت آنها صرف تبشير وانذار – تبليغ وارشاد است و آنها او سوى خدا فرستاده شده اند نامطيعان را بشارت دهند ، و عاصيان را به سرء خاتمت شان متنبه كردانند آينده كردار هركس يار هر كس است امن حقيقي و آسايش نصيب كسى است كه به سخنان انبياء يقين كرده در عقيده وعمل حالت خويشرا اصلاح نموده است هركه آيات الهى (ج) را دروغ انگاشت واز هدايت خدا اعراض نمود بنابر عصيان وتمرد خويش مورد تباهي سختوعذاب عظيم واقع گرديد (العياذبالله) .

وَلَى لِلَّهِ الْفُولُ لِكُمْ عِنْدِ مَى خَزَا يَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا الْقُولُ الْحَيْبِ وَلَا الْحُولُ الْحَيْبِ وَلَا الْحُولُ الْحَيْبِ وَلَا الْحُولُ اللَّهِ وَلَا الْحَيْبِ وَلَا الْحُولُ الْحَيْبِ وَلَا الْحُولُ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللَّهُ اللَّهُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الكُم إنى ملك الماس الم

تفسیر: این آیت برحقیقت مقامرسالت روشنی افگنده یعنی مدعیان نبوت دعوی نمی کنند که گنجهای تمام مقدرات الهی (ج) در تصرف آنهاست که به مجرد مطالبت آنرا ضرور نشان دهند ـ یا بر تمام معلومات غیب وشههود که به فرایض رسالت مربوط باشد یانی آگاه باشند ـ رهرگاه از آنها پرسیده شود فورا توضیح دهند ـ یا جز نوع بشر نوع دیگراند که برائت ونزاهت خود را ازلرازم وخواص بشریت ثبوت کرده توانند چون آنها به هچیك ازاین اشیاء دعوی ندارند پس خواستن معجزات مطلوبه از روی تعنت مانندسوال قیامت یا این قول آنها که چگونه پیغمبر است کسی که طعام میخورد و برای خرید وفروش بازار میرود ایس امور را معیار تصدیق و تکذیب قرار دادن درست نیست.

إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا يُوْحَى إِلَى اللَّهُ قُلْ يبروي نميعنم معر آنچه که وحیشده بسویمن بعو

# لَّ يُسْتُوى الْأَعْلَى وَالْ تفكر نميكنيد

تفسیر: اگر چه پیغمبر جدا از نوع بشر نیست اما میان او ودیگران تفاوت اززمین تاآسمانست ـقوای بشری دونوع است علمی عملیـمیان پیغمبر وغیرپیغمبر درنیروی علمی چنان تفاوت است کهمیان۱عمیوبصیر «بینا ونابینا» تفاوت می باشد چشمدل پیغمبر هردم برای نظاره مرضیات الهي و تجليات رباني باز مي باشد كه ديگران از مشاهده آنبلا واسطه محرومند اما حال نیروی عملی چنان است که پیغمبر درهر گفتاروکردار خود ودر هر جنبش وسکون خویش تابع رضای الهی (ج) ومنقاد حکم خُدًا مَى باشد \_ مَخَالف وحي آسماني وآحكام الهي هرگــز قدمــي فــرا نمی گذارد وزبانش حرکتی نمی کند \_ هستی مقدس او اخلاق واعمال او درتمام وقائع زندگی تصویر روشن است از تعلیمات ربانی ومرضیات الہی که چون متفکر درآن فرانگرد ـ در صداقت ومأمور بودنآنازسوی خدا ذره وار شبهتی بوی باقی نمیماند .

وَ أَنَّذِرُ بِهِ الَّذِينَ يَخَا فُونَ أَنَ به حضور پروردگار خویش نباشد مرایشاندا ونهشفاءت كلنده بجز خدا هیچ حامی

تفسير : كسانيكه ايمان خودرا به نشان دادن معجزات مطلوبه موقوف میدانند و ازطریق تعنت وعناد به تکذیب آیات الله پامی فشرند از آنها صرف نظرکن ـ زیرا فرض تبلیغ انجام شد ودیگر آمدن آنها به راه راست توقع نیست آکنون باوحی خدا (ج) یعنی (قرآن) به تنبیه مزید کسانی اهتمام کن که درقلوب شان خوف محشر واندیشه عاقبت است زيرا آميد است كهاينها از پند متأثر شوند ـوازهدايت قرآن منتفع .

لُعِلْمُ يَتَقُونَ ٠٠ وَيَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللّ

تفسيو: يعنى اين رابشنوند واز گناه پرهيز كنند .

و لا تَطْرُ فِي اللّذِينَ يَلْ عُونَ رَبّهُمْ و دورمكن كسانه دا كه مناجات ميكنند به پرورد كار خويش بِالْعُدَاوِةِ وَ الْعَشِيّ يُرِيدُ وُنَ وَجُهُهُ الْعَادِدِ وَ شَامَ مَى طلبند رضاى اورا

تفسير : شب وروز بحسن نيت واخلاص مشغول عبادت ويند .

ما عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِّنْ شَيْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْ عِلَيْهِمْ مِنْ شَيْ عِلَيْهِمْ مِنْ نَسَى عَلَيْهِمْ مَنْ نَسَى عَلَيْهِمْ مَنْ نَسَى عَلَيْهِمْ مَنْ الطّلُومِيْنَ وَفَيْ مِنَ الطّلُومِيْنَ وَفَيْهُمْ فَتَكُوفُ فَي مِنَ الطّلُومِيْنَ وَفَيْ مِنَ الطّلُومِيْنَ وَفَيْ مِنَ الطّلُومِيْنَ وَمِنْ الطّلُومُيْنَ وَمِنْ الطّلُومِيْنَ وَالْمُونَ وَمِنْ الطّلُومِيْنَ وَمِنْ الْمُعْلِقُومِيْنَ وَمِنْ الطّلُومِيْنَ وَمِنْ السُعْلِمُونَ وَمِنْ مِنْ السّلَامِيْنَ وَمِنْ السّلَامُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ مِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَالْمُونَ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعْلِمُ وَمِنْ مُنْ السُعْلِمُ وَمِنْ السُعُومُ وَمِنْ السُعُلُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَالْمُونَ السُعُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَمِنْ السُعُومُ وَالْمُعُومُ وَالْمُعُمُ الْمُعُلِمُ وَمِنْ السُعِمُ الْمُعُلِمُ السُعُمُ وَالْمُعُلِمُ الْمُعُمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ

تفسیر: چون ظاهر حال آنها هویدا می سازد که شب و روز در عبادت وحصول رضای خدا(ج) مشغولند مناسبآن رفتار کن! معا مسلات بر تفتیش حساب این امر موقوف نیست که حال باطن آنها چهمیشود یاعقوبت شان چونست ـ نهحساب تو برذمت آنسهاست ونه از آنها بر عهدذتو! فرضاً اگر توبه طمع هدایت توانگران ـ این مخلصانبینوا را از نزد خود برانی ـ دور از انصاف است.

درموضع القرآن است : که بعضی از رؤسای کفار به حضوت پیغمبر (ص) گفتنددلما میخواهد سخنان ترا بشنویم امانزد تو مردم پست می نشینند که ما نمی توانیم برابر آنها بنشینیم این آیت دراین باره فرود آمد یعنی طالب خدا (ج) اگرچه بینواست خاطر اومقدم میباشد.

وَ كَذَا لِكَ فَتُنَّا بِعُضَهُمْ بِبُعْضِ وَ كَذَا لِكَ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

لِيقُ و أُو الْمَا اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ الله اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللّهِ عَلَيْهِم مِنْ اللّ

كَيْنِنَا اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكُورِيْنَ ﴿ النَّهُ اللَّهُ بِإِللَّهُ كُرِيْنَ ﴿ اللَّهُ اللّ

تفسیر: توانگرانرا به تهیدستان آزمود - که در آنها بخواری مینگرند و تعجب میکنند که بینوایان چگونه شائستهٔ فضل خدایند اما خدا (ج) دلهای شان را میبیند که حق خدا را قبول کرده اند .

و إِنَّ ا جَاءَكَ الَّذِ يُنَ يُؤُ مِنُونَ بِالْآتِنَا وَ إِلَا يَنِنَا وَ وَ إِلَا يَتِنَا وَ وَ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ الل

فقل سلم علیکم کتب ر بگیم س بعو سلام برشماباد لازم کرده است پرورد کارشما

عَلَى نَفُسِهِ الرَّحْمَةُ لَا أَنَّهُ مَنْ عَمَلَ بر خود مرباني را بدرستيه مرته عند مِنْكُمْ سُـوً الْبِجَهَا لَهِ يُمْ تَابَ مِنْ

VVA

بناداني

كاربد

بَعْدِه و أَصْلَح فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٍ ﴿ اللهِ الهُ اللهِ ال

و كَذَا لِكَ بُفَصِّكُ اللَّايْتِ وَ لِتَسْتَبِينَ وَ كَذَا لِكَ بُفَصِّكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

سَيْلُ الْمُجْرِ مِيْنَ ۞ رَاه عنهادان

تفسیر: پیشتر گفته شد پیغمبر برای تبشیر واندار میآید چنانچه در آغاز این رکوع شان اندار در (واندربهالدین یخافون الایه) به عمل آمد اکنون دربارهٔمسلمانان اظهار شان تبشیر است یعنی مومنان را به سلامت ورحمت ومغفرت کامل بشارت و اتادل ایندرویشان کشاده گردد ازطعن و تشنیع توانگران مغرور ورفتار تحقیر آمیز آنها شکسته خاطر نباشند مااحکام و آیات راازین جهست به تفصیل ذکرمیکنیم و هم برای اینکه روش مجرمان درمقابلهٔ مومنان واضع گردد.

(تنبیه): شاید از «اگر کسی بکند از شما بنادانستگی،غرض اینباشد که مسلمان هربد وگناه که می کند چه نادانسته وچه دانسته وی درحقیقت از عاقبت سوء آن بدی یا گناه تایك اندازه غافل می باشد اگر کسی از نتائجمهلك گناه به صورت کامل مستحضر شود پس کیست که براقدام آن جرئت میکند .

قُلُ إِنْ يُمْ يُنِينَ أَنُ اَعْبُلُ الَّذِي يُنَ بعو هرآئينه منع كرده شده مرا اذاتكه بيرستم آنانراكه تَكُ عُونَ مِنْ كُونِ اللَّهِ عُلَّا قُلُ شما مريرستيد بدون خدا بعو

VVÄ

تفسیر: در آیت گذشته آنچیزها بیان شد که سزاوار گفتن بمسلمانان است دراین رکوع آن امور ذکر میشود که دربارهٔ مجرمین ومکذبینقابل خطاب میباشد یعنی بگو ضمیرمن فطرتمندانشمن فروغ شهودووحی الهی (ج) که بر منفرود می آید اینها همه مرا ازآن باز میدارد که از جادهٔ توحید بقدریك ذره قدم فراتر نهم شماهرقدر حیله و تدبیر کنید بخوشی و خواهش شما پیروی نمی کنم بفرض محال اگر پیغمبر (ص) بخوشی را گذاشته در معا ملتی به خواهشا تعوام متابعت کند پس کسی را که خدا هادی گردانیده فرستاده برد او خود گسراه شده معاذالله لهذا هیچگونه هدایت در گیتی دوام کرده نمی تواند .

قُلُ اِسِّى عَلَى بَسِنَةٍ مِنِّنَ رَّ بِتِي بعو هرآئينهن بر حجتم اذ پروردعاد خود وکن بیم به

وشما تكذيب كرديد آن دليل را

تفسیو: نزد من شهادت صاف و صریح خدا ودلایل واضحاورسیده است کهنمیتوانم ازآن به قدر سرموی تجاوز نمایم اگرشما آنرا تکذیب می کنید پس عاقبت آن را بسنجید .

مَاعِنْدِی مَا نَسْتَعُجِلُونَ بِهُ السَّعُجِلُونَ بِهُ السَّعُجِلُونَ بِهُ السَّعُجِلُونَ بِهُ السَّالِيدِ الرا

تفسیر: یعنی عذاب الهی(ج)چنانکه کفار میگوید اللهم ان کان هذاهوالحق منعند کفامطر علینا حجارة من السماء او ائتنا بعذاب الیم» اگر حق است این چیسزی که ما آنرا تکذیب می کنیم تر برما از آسمان سنگ بباریا برما عذابی دردناك بفرست!

إنِ الْحُكُمُ إِلاَّ لِلْهِ الْمُقَصُّ الْحَقَّ وَهُوَ صِلِيْنَ ۞ قُلُ لَوْ أَنَّ عِنْدِيُ فيصله كنند كان است مَا تُسْتَعُجِلُونَ بِهِ لَقُضِيَ الْأَ مُرُ هرآئینه به انجامرسانیده شدی کار شمابرآن شتابمي كنيد میان من

**تفسیر :** بر هرکه خواهد و هــر وقت و هــر قسم که خــواهد عـــذاب بفرستد يانفرستد بدون تمام اينچيزها عنايت كردن توفيق توبهدر قبضة قدرت الهيست جزوى قوت وحكمهيچكسنافذ نيست او بادلايل وبراهين بهبیان حق می پردازد هر که نیذیرد بهترین فیصله کنندهٔ آن نیز حضرت اوست اگر فیصله یا سزای آنها دراختیار من می بود واین جویند گان سرعت عذاب \_ از من عذاب را مطالبه میکردند تاحال داستان جـدال شان بپایان میرسید این فروغ علم محیط ، حلم عظیم ، حکمت بالغه ، قدرت كامله الهي است كه مصالح وحكم غير محدود را رعايت ميكند وباوجود كمال دانائي وتوانائي به ستمكاران زود عذاب فرود نمي آردـ درآیات آینده ذکر علم محیط وقدرت کامل اوست تا ثابت شود کهتاخیر عذاب مبنى برنادانى ياناتوانى نيست .

وَاللَّهُ ٱعْلَمُ بِالظَّلِمِينَ ﴿ وَعِنْدُهُ مَفَا يَحُ الْغُيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوا

ویعکم ما فی البروالبخرطو ما تشفط و میداند آنچه در بیابان و دریااست و نمی افتد مین و رقات و کیست و نمی افتد میچ دانه میم میداندش و نمی افتد میچ دانه فی فلکم و کیست و نمی افتد میچ دانه فی فلکم و کیست و نمی و کیست و کیستری در تاریخیهای نمین و نه هیچتری

و لا يا بس الآفي كتاب متبين،

تفسیر: یعنی در لوح محفوظ است وهر چه درلوح محفوظ است نخست درعلم الهی (ج) میباشد حاصل مضون آیتبه این اعتبار این است که هیچ خشك وتر ، کوچك وبزرگ درعالم غیب وشهود از محیط علمازلی خدابرون نیست بناء احوال پیدا وپنهان ستمگاران و کیفر آنها مناسب وقت ومحل كاملا درعلم حضرت اوست .

(تنبیه): علمای که مفاتیح راجمع مفتع به فتعمیم ترجمه کرده اند «مفاتیح الغیبرا» « کنجهای غیب» ترجمه کرده اند ونرد کسانی که جمع مفتح به کسر میم است آنها مفاتیح الغیب را موافق مترجم(رح) ترجمه کرده اند یعنی « کلیدهای غیب» مطلب این است گنجهای غیب کلید های آن تنها به قدرت خداست ازآن گنجها هروقت وهرقدروبه هر که بخواهد میکشاید دیگری راقدرت نیست که بهعقل و حواس یادیگر آلات ادراك تواند و بهعلومغیبی فرارسد یابران مقدار غیوب که خدا (ج) بروی منکشف گردانیده تواند از خود چیزی بیفزاید زیرا مفتاح علوم غیب دردستوی نهاده نشده اگر چه یمکی از بندگان بر ملیونها جزئیات ووقائع غیبی آگاه کردهشده باشد بازهم علم اصول و کلیات غیب را که «مفاتیح غیب» گویند خدا بخود مخصوص گردانیده.

و هُوا لَّذِي يَتُو فَلَكُمُ بِإِ لَيْلِ و اوست آنکه در قبضه نگهمیدارد شمارا رقبض روحشما میکند) شب

٧

تفسیر : یعنی هنگام شب دروقت خواب احساس وشعور ظاهری برجا نمی ماند وانسان نه تنها از احوال محیط بل از اعضای خودنیز بیخبر میشود چنانکه گویا درآن هنگام این قوی از وی باز گرفته شده .

و يَعْلَمُ مَا جُرَحْتُمْ بِالنَّهَا رِ

تفسير : در روز هر رفت وآمد ، نقل وحركت ، كسب واكتساب كهواقع ميشود مفصل درعلم خدا موجود است .

تفسیر: اگر وی میخواست شما درخواب میماندید اما تاهنگامی که وعدهٔ مرگ تکمیل گردد شمارا پس از هرخوابی بیدار می کند.

یم الیاد مر جعکم نم ینینکم باذ بسوی او باز مشت شماست باذ خبردهدشمادا

> بِهَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ٣٠ بَهَآنَجِه مَى عَرديد

تفسیر: روز کار کردن وشب خفتن وباز (سحرگاه) بیدار شدن تسام این سلسله روزمره مثال کوچکی است از زندگی دنیا وپس از آنمردن وباز دوباره زنده شدن ازاین جهت است که از ذکر خواب و بیداری بر «مسئلهمعاد» تنبیه شده.

وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَالِمٍ وَيُرْسِكُ واوست غالب بندىمانخود و ميغرستد عَلَيْكُمْ حَفَظَةً اللهِ اللهُ الله

تفسير : يعني فرشتمّانيكه بشمأ واعمال شمانكهباني مي كنند .

حُتّٰ فِي إِنَّ اجَاءً أَحَدُ كُمُ الْمُوتُ تَا وَقَتِيكُهُ الْمُوتُ بِيابِد بهيمي اذ شما مرئ

ير فيه و و و ما و هم تو فيه و فيه و فيه و الشان و هم و الشان و الشان

تفسیر: فرشتگانیکه برای قبض روح فرستاده میشوند.

لا يفر طون ٠

تفسیر: یعنی درهر وقت و هرنوع که حکم قبض روح می شوددرآن هیچگونه رعایت نمی کنند و تقصیری نمی ورزند.

ثُمَّ رُكُّ وَ اللَّهِ اللَّهِ مَوْلَهُمُ الْحَقِّيلُ اللَّهِ لَكُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهِ اللهُ ا

بازگردانیده شوندمردگان بسوی خدا مالك ایشان که حق است بدانید مر او راست

تفسير: در لحظهٔ معين حسنات وسيئات تمام عمر انسانراآشكارميكند.

الانعام منزل دوم و اذاسمعوا قُلُمَنُ يُنجِيكُمْ مِنْ ظُلُهُ إِلَا لَبَرِّ بُحْرِ تَكُ عُونَهُ يَضُرُّ عُالَّ خُفْيَةً مناجات میکنیدبجناباو بزادی ونیاز و لَكِنَ أَنْجُنَا مِنَ هَٰذِهِ لَنَكُو نَبُّ واحر نجات دهد خدا مارا أذ اينشدت هرآئينه باشيم مِنَ الشُّكِرِينَ ﴿ قُلِ اللَّهُ يُنَجِّيَكُمُ مِّنْهَا وَ مِنْ كُلِّ كُرْبٍ ئُشُرِ كُوْنَ 🕾 شريك مقرر مى كنيد

تفسير: خداوند (ج) باوجود علم محيط وقدرت كامل كه درفوق بيان شد كيفر اعمال بدوشرارت شمارا بزودى نميدهد بل هنگاميكهدرظلمات مصايب وشدايد گرفتار مىآئيد بعجز وناتوانى اورا مىخوانيد وپيمان استوار مىبنديد كه پس از نجات ازين مصيبت ديگر شرارت نميكنيم واحسان ترا جاودان سپاس ميگوئيم \_ وى بسا اوقات بشما مدد ميكند واز هر نوع شدايد ومهالك نجات ميدهد ليكن شما باز بعمد خويش استوار نمى مانيد وهمين كه از مصيبت رها شديد بغاوت آغازمينمائيد.

تفسیر: چون امهال و کذشت الهی را می بینید مأمون ومطمئن نشوید همچنانکه حضرت او می تواند شمارا از مصایب وشداید نجات دهدقدرت دارد که برشما عذابی نیز مسلط کند .

تفسیر: اینجا سه نوع عذاب بیان شد (۱)عذابیکه از بالا فرود میآید مانند باریدن سنگ یاطرفان باد وباران (۲) عذابیکه از زیر پابرمیخیزد مانند زلزله ، سیلاب و امثال آن – این هر دو عذاب خارجی است که براقوام سلف مسلط شده بود وبه دعای حضرت پیغمبر (ص) امت مرحومه ازاینگونه عذاب محفوظ شده است یعنی آن عذاب عمومی کهمانند اقوام گذشته این امت را مستاصل گرداند فرود نمی آید وا قعات جزئی وخصرصی اگر پیش آید نفی نیست – اما عذاب نرع سوم کهباید آنرا عذاب داخلی و نهانی گفت دربارهٔ این امت باقی مانده که آن عذاب حزبیت وجنک وجدال وخون ریزی است درموضع القرآن است : که فرقان حمید به اکثر کافران وعدهٔ عذاب داده دراین جا توضیع گردید که ایس نیسز عذاب است که بر امم سابق از آسمان یازمین پدید آمده بود و این نیسز عذاب میباشد که مردم باهم دگر بیاویزند و به قتل وحبس وذلت همدگر

٧

بپردازند حضرت پیغمبر دانست کهبرامت وی عذاب موخرالذکر وارد میشود ـ: اکثر «عذابالیم» «عذاب مهین» «عذاب شدید» «عذابعظیم» باین امر اطلاق میشود وهمچنین عذاب آخرت برکسی است که کافر بمیرد.

أُنْظُرُ كَيْفُ نُصَرِّفُ الْآيَٰتِ بنعر چعونه بيانميكنيم آيتهادا لَعُلَّهُمْ يَفْقُهُونَ ﴿

تفسیو: یعنی قرآن را یاآمدن عذاب را حههآنها میپنداشتند که این همه تهدیدات دروغاستعذاب وغیره هرگز نمیآید .

وَكُنَّ بَ بِهِ قُومُكَ وَ هُو الْحَقَّ عُلَى وَ هُو الْحَقَّ عُرِدنَدُ قَرآنَدا قَومَتُو وَ آنَ داستاست بَعُو

تفسیو: بگو کار من نیست کهدراثر تکذیب شما عذاب نازل گسردانسم یانوعیت ووقت ودیگر چیزهای آنرا توضیح دهم وظیفهٔ من آنست که شما را آگاه کردانم آینده هرچیز درعلم الهی (ج) وقتی مقرر دارد چون وقت آن فرارسد خود خواهید دانست که ازآنچهمن شمارا میترسانیدم تاکدام حد راست است.

وَ إِنَّ ا رَأَيْتَ الَّذِ يُنَ يَخُوُ ضُونَ وَ وَ فَوْنَ الْآلِي يُنَ يَخُوُ ضُونَ وَ وَالْآلِي يَنَ يَخُو مُعْنَدُ وَ وَالْآلِي اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

و اذاسمعوا منزل دوم الانعام كُنّ المينا فَكُ الينيا فَاعْرِضُ عَنْهُمْ حُتّى الينيا فَاعْرِهُ وَ إِمّا لَيْ يَخُو ضُو الحَيْ يَتِ غَيْرِهِ وَ الْمَا يَخُو ضُو الحَيْ يَتِ غَيْرِهِ وَ الْمَا يَتَعَلَّمُ اللّهُ يَعْرَفُ فَلَا يَقَعْلُ بَعْلَ السّيطانُ فَلَا يَقَعْلُ بَعْلَ السّيطانُ فَلَا يَقَعْلُ بَعْلَ وَالْمَا اللّهِ كُراى مَعَ الْقُومِ الظّلِمِينَ بَعَدَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

تفسیر: این مردم بسرآیات الله طعن واستهزاء و انتقاد ناحق می کنند وخویشتن را مستحق عذاب میگردانند شما باآنها آمیزش مکنید ورنه شما نیز در زمرهٔ آنها شامل ومورد عذاب می شوید چنانکه جای دیگر فرموده «انکم اذاهندیم» غیرت مسلمان مقتضی آنست که باید از چنین مجلس بیزار شود و کناره گیرد واگر کاهی بسهو درآن شریك شد همین که دانست فورا باز گردد دراین عمل اصلاح عاقبت وسلامت دین شماست و نصیحت عملی و تنبیه است به طاعنان و مستهزئان .

وماعلی الّٰنِ یُن یَتْقُونَ مِنْ حِسَا بِهِمْ ونیست بر تسانیکه پرهیزادی تردند از حساب مجادله تنندان تافران مین نیست بر تسانیکه پرهیزادی کردند از حساب مجادله تندان تافران مین نیستی و لیکن برایشان لازم است پنددادن برایشان لازم است پنددادن

تفسیر: این را دومعنی میتوان کرد یعنی اگر پرهیزگاران از مجلس مجادله کنندگان وطاعنان برآمدند از مداومت گمراهی طاعنین بر آنها زیبان ومواخذتی عاید نمی شود البته بذمت آنهاست که بقدر استطاعت وحسب موقع نصیحت کنند شاید آن تیره بختان به نصیحت عمل کنندوازعاقبت خویش بترسند یامطلب این است که اشخاص متقی ومحتاط اگر اتفاقاً از روی ضرورت برای کدام واقعه معتد به دینی یادنیوی در اینگونه مجلس آیند گناه وباز پرس طاعنان دربارهٔ آنها اثری نمی فگند البته بذمت آنهاست که بهقدر قدرت نصیحت کنند ممکن است وقتی آنها را تحت تاثیر قرار دهند.

# و نعداد ساندا عدين خود عرفتند بادى و لهو

تفسيو : يعنى دين خودرا كهقبول آن فرض ذمت آنها بود وآنديناسلام است .

و غرّ نهم الحيوة الله نيا و فريفت ايشانوا وندماني

تفسير: مست لذايذ دنياشده عاقبت رافراموش نمودند.

و نده بقرآن تاعرفتاد عرده نشود به هلاك نفس مافری به آنچه و پنده بقرآن تاعرفتاد عرده نشود به هلاك نفس مافری به آنچه كسبت نسب لهامِن كُون اللها عرده است نیست اورا بعز خدا و لیس و لیس و لیس و ایس تعدل کل کل هیچ دوست و نهشفاعت عنده و اعم عوض خود دهد هر

تفسير: كسانيكه بنابس تكفيب واستهسزاى خويش ماخوذ شدهاند نه حمايت گرى مىيابند كه آنها رابه غلبه از عذاب الهى نجات دهدونه شفاعت كننده كه به سعى شفاعت كام شان رابر آرد و نه هيچ گونه فيديه ومعاوضه قبول ميشود بالفرض اگر گنهگارى تمام دنيارا عوض دهد و نجات خويش را طلبد نجات يافته نمى تواند :

ایشان راست آشامیدنی از آب جوشان و علاب درددهنده

ا بها کا بوا یکفرون ﴿ بسبب آنکه کافر بودند

تفسیر: درآیت گذشته خاص حکم اجتناب بود از مجلس کسانیکهدربارهٔ آیات الهی طعن واستهزاء وجدال ناحق بربامیکردند دراین آیتارشادبه ترك صحبت ومجالست عامه اینکونه مردم است اما باوجرد ایس حکم است که از نصیحت خود داری نکنند تاآنها از عاقبت خویش آگاهشوند.

قُل اَنْکُ عُوامِنُ کُو نِ اللّٰهِ مَالاَ يَنْفَعُنَا بِهُو تِ اللّٰهِ مَالاَ يَنْفَعُنَا بِهُو تِ اللّٰهِ مَالاَ يَنْفَعُهُ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اَعْقَا بِنَا بَعُدَ وَ لَا يَضُرُّنَا وَنُرَكُّ عَلَى اَعْقَا بِنَا بَعُدُ وَ لَا يَضُرُّنَا وَنُركُّ عَلَى اَعْقَا بِنَا بَعْدَ وَ لَا يَضُرُّ نَا وَنُركُّ عَلَى اَعْقَا بِنَا بَعْد وَ فَا ذَيْنَ رَسَانَا مَاراً وَبِازَ عُرِدَانِيدَهُ شَوِيمِ بِرَ السَنَهَاى خُود بعد

بارانندكه

إِنَّ هَٰذُ سَااللَّهُ كَالَّذِي السَّيْهُ تُهُ مانند کسیکه ازراه بیرده باشند آنکه راه راست نموده ماراخدا

فِي الْأَرْضِ حَيْرَانَ " لَهُ

بسوى

مىخوانندش

راهراست كهبيابسوىما

تفسیر : صفت مسلمان این است که گمراهان را نصیحت کرده بسراه راست آرند وکسانیکه از خدا گریخته به آستان دیگری سر نهاده اند برای سجده کردن درپیشگاه حضرت خداوند یگانه فکر کنند ازمسلمان این توقع لغو است که جز خدا به حضور هستی دیگری سر خم نمایــد که در آختیار وی نه سود است و نه زیان یادر صحبت اهل باطل جادهٔ هموار توحید وایمان را باز گذارد ــ ویا بسوی راه های پیچاپیچومغویانهٔ سُرك برگردد اگرمعاذاللهچنین كند مثال وی چون مسافریست كهبارفق**ای** ره شناس درجنگلی سفر می کرد ناگهان غول بیابان فریبش داد واز راه برد ـ اوحیران وبهت زده هرطرف می گردد رفقایش بدل سوزی فریاد مى كنند : « أينجابيا \_اين طرف راه است »اماوى حيران ومخبوطالحواس شده نهچیزی میداند ونهآنطرف میآید بدانید که برای مسافر آخرت نیز راه راست اسلام وتوحیداست ــ و آنکه به متابعت ومعیتش اینسفر به پایان میرسد حضرت پیغمبر است ومتابعانوی ـ تیره بختی که به پنجه شیاطین ومضلین گرفتار آمده در صحرای ضلالت حیــران وآواره گردد رهنما وهمراهان او چندانکه اورا از همدردی بهجادهٔ حتیرهنمائی کنند گوش به آن ندهد وادراك نكند پس اى گروه اشرار مقصد شما اين است که مانیز مورد این مثال باشیم . این آیت دربارهٔ آن مشرکانفرود آمده که از مسلمانان در خواست نموده بودند که اسلام راترك کنند .

قُلُ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَالْهُدِينَ

خدا هماناست هدایت حقیقی

(هرآئينه)هدايت

تفسير: از ما اميدوار نباشيد كهوى را بـگذاريم وبهراهـي كهشيطان مى نمايد رهسپار شويم .

و أُمِرُ نَا لِنُسْلِمُ لِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴿ وَأَنْ وَأَنُ و عَمَ شَدَهِ بِهِ مَنْقَادِ شُومِ مِنْقَادِهِ مِنْ الْعَلَمِيْنَ ﴿ وَأَنْ وَالْحَالِيَةِ الْحَالِقِ الْحَالَةِ وَ هُوَ اللَّذِي الْحَلَقِ وَ النَّقُوهُ لَا وَهُو اللَّذِي اللَّهِ اللَّهِ الْحَلَقِ وَ النَّقُوهُ لَا وَهُو اللَّذِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ ال

النه تُحُسَرُون ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ اللَّهِ يَ خُلُقُ اللَّهِ عَلَى خُلَقَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَنِّ وَيُومَ تسمانها و نميندا بتدبيرمعكم و دوذيكه

يَقُولُ كُنُ فَيَكُونُ ﴿ يَقُولُ كُنُ فَيَكُونُ ﴿ اللَّهُ مِايد كَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّا اللَّهُ الل

ت**فسير :** يعنى حشر شود .

قُولُهُ الْحَقَّ وَلَهُ الْمُلْكُ يُومَ سغن او راستاست ومراوراست بادشاهی روزیعه یُنْفُخُ فی الصَّوْ رِ م دمیده شود در صور

تفسیر : درآن روز بطور ظاهری ومجازی نیزدیکری را جزخدا سلطنت نباشد «لمنالملك الیومنه الواحدالقهار» .

وَالشُّهَاكَةِ لَا وَهُو و آشکار است باحكمت

تفسیر: خداکه صفات وی درین دوسه آیات مذکور شد شائستهاست که محض پیرو فرمان او باشیم و در پیشگاه او منتهای عبودیت نمائیم وهر لحظه ازوی بترسیم بهما حکم داده وماازحکموی اعراض نمیتوانیم .

### وَإِذْ قَالَ إِبْرُ هِيُمُ

تفسير : درآيات گذشته اثبات توحيد ، نفي شرك بود واز ارتداد مسلمين كفار" مأيوس گردانيده شده بود آين جا مقصود از ذكر واقعهٔ حيضرت موجد اعظم ابراهيم عليهالسلام تاكيد آنهاست وضمنا بهمسلمانان تعليم است کهمعاندان ومکذبان راچگونه نصیحت وتفهیم نمایند و چگونه از آنها اظهار تبری وجدائی کنند وچگونه مسلمان قانت بر خدای واحد یگانه توکل واعتماد نماید واز وی بترسد و تابعفرمان اوباشد .

#### لأبياوازر یدر خنود آزر را

تفسیر : علمای انساب نام پدر ابراهیم را (تارخ) نوشته اندممکن است تارخ نام و (آزر) لقب اوباشد ابن کثیر از مجاهد ودیگران نقل میکند که ِ آزر نام بت بود ـشاید بنابر مداومت او درخدمت آن بتبه آزر ملقب شده باشد والله اعلم بالصواب .

اَ تَتَّخِذُ أَصْنَامًا اللِّهَ أَلِي يَتِي أَرَامِكُ هر آئينه من آیا میگیری

تفسيو: چه ضلالتي آشكارتر ازاين است كه اكرم المخلوقات يعني انسان سنگي راكه به دست خود تراشيده به مرتبهٔ الوهيت بشناسد ودر مقابل او سر بسجود نهد و آنرا بر آرندهٔ مرادات داند .

و كذالك نرق إبراهيم ملكوت و همچنين نموديم ابراهيم ملكوت السلوت والأرض و ليكون كالسلوت والأرض و ليكون تسمانها و نمين و تشود المراق قين عندمان

تفسیر: ماچنانکه معایب بت پرستی را به ابراهیم آشکار نمودیم و قسوم اورا معترف گردانیدیم اورا به اسرار بهت انگیز واستوار نظام ترکیبی علویات وسفلیات آگاه کردیم تاچون درآن نگاه کند تواند بسر هستی ویگانگی حضرت ما وبینوائی وعجز محکومانهٔ تمام آفریدگان آسمان وزمین استدلال جوید و پندار ستاره پرستی وهیکل تراشی قوم خود را علی وجه البصیرة تردید کند و خود نیز برمقام اعلای حق الیقین فایز شود ، بلاشبهه انسان چون درنظم ونسق استوار واکمل کایناتمیبیند بدون تأمل اقرار میکند که پدید آرنده و مدبر این کارگاه عظیم الشان وآفرینندهٔ افزار و آلات آن بااین همه کمال ترتیب و حسن سلیقه وانضباط ونگهبان آن در چندین هزار سال به یكمنوال حکیمی بس بزرگ و صانعی و بزرگترین پرزهٔ این کار گاه بیرون شده نمی تواند کاری (به این همه و بزرگترین پرزهٔ این کار گاه بیرون شده نمی تواند کاری (به این همه نظام وعظمت و زیبائی )به تصادف و اتفاق و یا از طبیعت بی شعورومادهٔ کرو کور ساخته نمی شود .

دانشمند شهیر یورپ (نیوتن) گوید : \_ ممکن نیست حرکات کنونی ستارگان محض نتیجهٔ فعل قوهٔ جاذبهٔ عمومی باشد قوهٔ جاذبه ستارگانرا

سوی خورشید جذب میکند امابرای حرکت ستارگان بر مدار خورشید باید قدرت خدائی موجود باشد قدرتی که باوجود کشش قسوهٔ جاذبهٔ عمومیه تواند ستارگان را برمدارات شان استوار نگهدارد . درهیچ یك از اسباب طبیعی چنان اهلیتی موجود نیست که تواند این همه اختر آن را در فضای آزاد منتظم نگهدارد که همیشه بر مدارات معین ودرجهاتی خاص بدور خورشید حرکت کنند و هیچگاه درآن تخلفی پدید نیاید در حرکات کواکب در سمرعت ودرجات آن در مسمافتی که میان آنها وخورشید موجود است چنا ن تناسب و توازن دقیقی استوار شده که هیچ سبب طبیعی نمی تواند آن نوامیس محفوظ ومنظم را مربوط نگهدارد پس باید معترف شد که تمام این نظام تحت (فرمان) حکیم وعلیمی است که بر مواد کمیات کلیه اجرام آسمانی کاملا آگاهست ، دانیکه میداند در کدام ماده چه مقدار قوهٔ جاذبه صادر شود ؛ ذاتی که به حکمت بالغة خويش ميان آفتاب وستاركان مسافات مختلف ومدارج حركات مختلف برقرار گردانیده تا یکی بدیگر تزاحم و تصادم نکند و جهان از تصادم آنها خراب نشود . ستارگان کوچك و بزرگ هر كدام تحت نظام استوار ووقت معین طلوع میکنند و غروب مینمایند چون یکی از سیارگان افول کند و جهان را از فیضی که هنگام طلوع داشت محروم گرداند آن ستاره نه خود میتواند و نه دیگری قدرت دارد که بقدر یك ثَانَيه آنرا واپس آرد يا غروبش را مانع شود . تنها صفت پروردگار جهانیان است که هیچوقت از هیچنوع آفاضه عاجز نیست «والشمس تجرى لمستقرلها ذالك تقدير العزيزالعليم والقمر قدرناه منازل حتى عادكالعبرجون القديم لاالشمس ينبغني لها أن تدرك القمر ولااليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون» (يس ركوع ٣) اين است حال علویات \_ وسفلیات را ازآن قیاس باید کرد .

این است شنگفتی های نکوین وملکوت السموات والارض که از نظارهٔآن ابراهیم علیه السلام بی اختیار .

نـوای لااحـب الافلیـن زد خلیل آسا درصدق ویقین زد

و «انى وجهت وجهى لله فطرالايه» چنانكه درآيات آينده مذكور است (كما تدلعليه الفاء في قول تعلي فلماجن ) الايه .

فَلَمَّا جُنَّ عَلَيْهِ النَّيْلُ رَّا ٰكُو كُنَّا َ پس چون تاريخی افغندبروی شب ديد ستارهٔ را قال هذا ربخی فکما آفک قال عال عنت اينست پرورد مارمن پس چون غايب مرديد مفت



تفسیر: که آنرا پروردگار خود قرار دهم (آری) زندانی مجبور و محکوم را که می پسندد بر اورنگ شهنشاهی جلوس کند \_ اما این قول ابراهیم علیه السلام که گفت (هذاربی) یادر لهجه استفهام انسکاریست یعنی (آیا این است پروردگارمن ؟) یابه طریق تهکم و تبکیت است یعنی (این است پروردگارمن موافق عقیده و گمان شما) چنانکه موسی علیه السلام گفت (وانظرالی الهای اللی ظلت علیه عاکفا) یعنی بزعم تو مفسران را علاوه براین سخنان دیکرنیز می باشد امادر خیال ماراجح این استواله اعلم.

ماهرا درحال طلوع (روشن) گفتاینست پروردگارمن

فَلَمَّا رَا الْقَهُر بَازِغًا قَالَ هٰذَ اربِّي عَ

فَلَمَّا اَفْلَ قَالَ لَعِنْ لَكِمْ يَلَمْ يَكُولُونِ فَي كُرِيْكُ وَلِيْكُونِ فَي كُرُبِيْكُ وَلِيْكُ وَلِيْك يس جون غايدشد عفت أور هدايت نعندمراً بروردعارمن

تفسیر : ماه چون سیاره فروزان وزیباست اگر مدد خدا (ج) نباشدانسان به جمال ورعنائی او مفتون میشود .

گفت

هرآئينه من بيزارم

۷ تفسیو : آفتاب درنظام فلکی ازهمه بزرگتر وفیاضتر است شایددرعالم مادی کمتر چیزی خواهد بود که بالواسطه یابلا واسطه ازفیض اوبی نیاز

فَكُمَّا أَفَلُتُ قَالَ يُقَوْمِ إِنِّي بُرِي عُ عُ

اىقوممن

تفسیو: اینها خدام و (بندگان)خدایند که دروقت معین میآیند ومیروند ونمیتوانند بقدر یك لمحه تقدیم و تاخیر کنند ــ اینهارا در حقوقالوهیت انماز گردانیدن سخت گستاخی وكاریست ناشایسته .

إِنْ فَكُونَ وَجُهِنَ وَجُهِى لِلَّذِي فَطَرَ بِدِرسَيْكُهُ مَنْ مَتُوجَهُ مُرَانِيدُهُمْ وَيَخُونُ وَالْمُ الْمُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا

مِنَ الْمُشْرِ كِيْنَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسير: ازهمه يكسو شده صرف به بارگاه خدائي متوسل شد كه تمام علويات وسفليات درقبضهٔ اختيار اوست .

و حاجه قومه فال أيحا جو نبي و و حاجه قومه فال المحال مرادند بااو قوم او منه منه بامن

## فری اللّٰهِ و قَلْ هَلَ بِنَ اللّٰهِ وَ قَلْ هَلَ بِنَ اللّٰهِ وَ قَلْ هَلَ بِنَ اللّٰهِ وَ قَلْ هَدَانِيتَ خِدَاوَ بِهِ تَحْقِيقَ هَدَايِتَ مُرَدُهُ اسْتُمُوا

تفسير: كسى را كه خدا (ج) دانانده وبهسير ملكوت السموات والارض على وجه البصيرة توفيق بخشيده ازوى اميد مىكنيد كه به نزاع و بحث وجدال بيهوده شما بلغزد هرگز چنين نيست .

و لا أخًا ف مَا تُشْرِكُونَ بِهَ إِلاَ اللهَ لِلْكَافِ مَا تُشْرِكُونَ بِهَ إِلاَّ اللهَ

اَ نُ يَنْسُلُ ءَ رَبِي شَيْعًا طُو سِمَعُ رَبِي اللهِ اللهِ مِن احاطه كرده است علم پرورد كادمن اذ آنكه پرورد كاد من اداده عند چيزي مكروه بمن احاطه كرده است علم پرورد كادمن

ا كُلَّ شَوْعٌ عِلْمًا الْفَلَا تَتَذَا كُرُونَ ﴿ عِلْمًا الْفَلَا تَتَذَا كُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تفسیو: قومابراهیم (ع) میگفتند «توکه معبودان مارا توهیس میکنی بترس! مبادا دروبال آن دیوانه شوی یادر مصیبتی گرفتارآئی» ابراهیم جواب داد من ازاینها چهترسم کهدر دستآنها نهسودی است نهزیانی سنه راحتی اگر پروردگارمن اراده کند بمنرنجی رساند در دنیاکه میتواند مرا ازآن مستثنی کند وی از علم محیط خود میداند که نگهداری کی ودر کدام حالمناسب است.

و كَيْفَ أَخَافُ مَا آشُر كُنّهُ و چنونه ترسم ازآنچه شريك مقرر ميكنيد ولا تَخَافُونَ أَنْكُمُ آشُر كُنّهُ بِاللّهِ و شما نمي ترسيد از آنچه شريك خدامقرد كرديد چيزيوا تفسیو: منچرا از معبودان شمابترسم منفعت ومضار دردست آنهانیست واختیار توحید جرم نمی باشد که از آن بیندیشم - شما ازخدای باغی شده اید که مالك نفع وضور است باید از سزای جرایم خود بترسید.

فَأَى الْفَرِ يُقَيِّنِ آحَقِ بِالْأَمْنِ الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمِنْ الْمَانِ الْمَانِيْنِ الْمَانِي الْمَانِ الْمِانِ الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِ الْمَانِيِلْمِ الْمَانِي الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِي الْمَانِ الْمَانِ

وَلَمْ يَلْبِسُواۤ إِيمَانَهُمْ بِظُلْمِ اُولَاعِكَ وَلَا يَكُونُ الْعِلْمُ الْوَلَاعِكَ وَلَا عِلْكَ وَلَا يَعْلَى وَلَا يَعْلَى وَلَا يَعْلَى وَلَا يَعْلَى وَلَا يَعْلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى خودرا به نقصان (بشرك) آن جماعه

تفسير: دراحاديث صحيحه منقول است كه حضرت پيغمبر (ص)دراين جا ظلم راشرك تفسير كرده چنانكه درسورهٔ لقمان است «انالشرك لظلم عظيم »گويا تنوين ظلم بجهت تعظيم است پس حاصل مضموناين ميشود صرف كسانى مأمون ومهتديند كه دريقيان آنها بالكل شايبه شرك نباشد اگر باوجود يقين كردن بهخدا شرك ترك نشود انه ايمان شرعى شمرده ميشودنه ذريعهٔ امن وهدايت مى گرددو كماقال الله ومايؤس شرعى شمرده ميشودنه ذريعهٔ امن وهدايت مى گرددو كماقال الله ومايؤس وشرك درظاهر مستبعد بود مترجم محقق قدس سره بغرض تسهيل وتفهيم ايمان رايقين وظلم رانقصان ترجمه كرده كه عيناً به لغت عرب مطابق است كمافى قوله تعالى «لمنظلم منه شيئاً » ماد ازاين نقصان شرك گرفته ميشود چنانكه دراحاديث تصريح شده ودر نظم كلام لفظ شرك گرفته ميشود چنانكه دراحاديث تصريح شده ودر نظم كلام لفظ كرده آنجا ديده شود .

و اذاسمعوا منزل دوم الانعام و ازلک حجتناً انتیناها ایراهیما و ایناست حجتما دادیمش ابراهیما علی قو مِه منزف فع کر جنب من نشاع ملی قو مِه منزف فع کر جنب من نشاع م ماتب می داکه میخواهیم این ریک کریم علیم ایک کریم علیم ایک مرتب کسی داکه میخواهیم این ریک کریم علیم ایک مرتب کسی داکه میخواهیم مرتب کسی داکه میخواهیم و آئینه پروردگار تو باحکمت داناست

تفسيو: يعنى دادن دلايل قاهره به ابراهيم (ع) وغلبه وى بس قوم وسربلنديش دراين جهان وآنجهان كار آن خداى عليم وحكيم استكه استعداد وقابليت هركه را ميداند وبه حكمت هرچه را مناسب موقع ومقام آن مى نهد .

و و هبنا لك استحق و يعقوب و يعقوب و يعقوب المستحق و يعقوب الماء ا

تفسیو: ماابراهیم راتنها به علم وفضل ذاتی افتخار نه بخشیدیم بلکه اورا هنگام پیری فرزندی چون اسحق و نواسهٔ چون یعقوب کرامت کردیم یعقوب همان اسرائیل است که قوم بزرگی چون بنی اسرائیل باومنسوب میباشد و هزاران پیغمبر ازمیان شانمبعوث گردید بلکه چنانکه در قرآن جای دیگر مذکور است خداوند (ج) برای همیشه نبوت را در نسل ابراهیم نهاده است .

و نورد مدایت دردیم کیش ازهمه

تفسیر: قبلا بعض فروع ابراهیم ذکر شد اکنون بعض اصول وی مذکور میشود زیرا نوح از اجداد ابراهیم است چنانکه بعد از ابراهیم کتاب و نبوت در ذریت وی منحصر گردید بعد از نوح نوع بشر در ذریت وی منحصر منحصر ماند گویابعدازطوفاندردنیاآدم ثانی بود حجملناذریتههمالباقین»

و مِنْ کُر رِیّنیه کاؤکو و سُلیمان دا و از اولاد او داه نمودیم داؤد و سلیمان دا

و آیوب و یو سف و مو سلی و هرون ط و آیوب و یوسف دا و موسی و هادوندا

تفسیر: به اعتبار سلطنت ظاهری در میان پیغمبران داؤد وسلیمان باهم شبیهه بودند وبلحاظ شکیبائی بر مصایب وشداید ایوب ویوسف با هم مشابهت داشتند علایق وقرب موسی و هارون ضرورت به گفتن ندارد موسی هارون را به حیث وزیر از خدا (ج) خواسته بود مترجم رحمةالله بعد از هردو نام (ر۱)را ذکر نموده شاید بدین لطایف تنبیه نموده باشد والله اعلم .

و كذ لك نجرى المحسنين المحسني

كُلُّ مِّنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ وَ إِ سُمْعِيْكُ مِن الصَّلِحِيْكُ وَ إِ سُمْعِيْكُ مِيكَ مِيكَ الصَّلِحِيْكُ مِيك

والیسع و یونس و لوطا و کلاً و کلاً و الیسع دا و یونسدا و لوط دا و هریلادا

# فَضَّلْنَا عَلَى الْعَلَمِيْنَ ﴿ فَضَلْنَا عَلَى الْعَلَمِيْنَ ﴿ فَضَلَنَا عَلَى الْعَلَمِيْنَ ﴿ فَضَلَيْتَ دَادِيمِ بِرِ عَالْمِيانَ

تفسير : بر عالميان زمان خود شان .

و مدایت کردیم بعضی دا آذبد دان شان و افزان ایشان و براددان ایشان و براددان ایشان و افزان کردیم ایشان دا بسوی

تفسیر: یعنی جادهٔ توحید خالص ومعرفت خداوندی آنست که خداوند به فضل و توفیق خویش بندگان برگزیدهٔ خود رابرآن رهسپار کرداند درصله آن حسب استعداد آنها درجات شان را بلند نهاید .

و آئر اسركوا لحبط عنهم و آئر شريك مقررمي كردند نابودشدي ازايشان ماكانوا يعملون ه

٧

تفسیر: بهما ابلاغ شده که شرك تمام اعمال انسان را حبط می کند کسی را دیکر چه (حیثیت) میماند اگر معاذالله بفرض محال از پیغمبران ومقربان چنین حرکتی صادر شود همه اعمال آنها ضایع گردد.

أول على الذين التينهم الكتب التينهم الكتب النينهم الكتب والمعلم المناد المعلم المحتل التينهم المحتل التينهم المحتل التينه والمحتل المحتل المح

گیسو ایها یکفرین آ عه نیستند بدین چیزها کافر

تفسیر: اگر کافران مکه یا دیگر منکران ازین چیزها (کتاب ـ شریعت نبـوت) انکار ورزند دین خدا به آنها موقوف نیست ما قوم دیگر یعنی مهاجران وانصار واتباع آنها را برای تسلیم وقبول و حفظ و ترویج این اشیاء مسلط کرده ایم آنها ازهیچ سخن ما اعراض نمی کنند .

اُولَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ اللَّ

فَ هُلَ الْمُعَمَّ الْحَتَّالَ مُ الْمُعَمِّ الْحَتَّالَ مُ الْحَتَّالَ مُ الْمُعَمِّ الْحَتَّالَ مُ الْمُعَمَّ الْحَتَالَ مَنْ الْمُعَمَّ الْحَتَالَ مُنْ الْمُعَمِّ الْحَتَالَ مُنْ الْمُعَمِّلُ الْمُعَمِّلُ الْمُعَمِّلُ الْمُعَمِّلُ الْمُعَمِّلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلُ الْمُعِمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلْ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلُ الْمُعِمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعِمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعِمِلْ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلْمِلْمِلْمِعِمِلْ الْمُعْمِلْ الْمُعْمِلْ الْمُعْمِلْ الْمُعْمِلْمِلْمِعِمِلْ الْمُعْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِعِمِلْ الْمُعْمِلْمِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِ الْمُعِلْمِلْمِ

تفسير: تمام انبياء عليهم السلام درعقايد واصول دين ومقاصد كليه باهم متحدند دستور اساسي همه يك چيز وهر پيغمبر را حكم است كهبةآنرفتاركند حضرت بيغمبر صلى الله عليهوسلم نيز مامور است كهبةآن صراط مستقيم رهسيار شود كويا دراين آيت تنبيه است كهدراصول راه حضرت پيغمبر از طريق انبياى پيشين جدانيست . ميماند اختلاف فروع كه باعتبار استعداد و مناسبت هر وقت از قديم بوده واكنون نيز اگر واقع كردد مضايقه نيست .

فایده: علمای اصول عمومآازاین آیت این مسئله را استخراج کرده اند اگر حضرت پیغمبر درکدام معامله شرایع سابقهرا ذکر کند دربارهٔ این امت نیز سند میباشد بشرطی کهشارع بطور کلی یاجزئی از آن انکار نکرده باشد.

قُلُ لَّ السَّلْكُمْ عَلَيْهِ الْجُرَّا عَلَيْهِ الْجُرَّا عَلَيْهِ الْجُرَّا عَلَيْهِ الْجُرَّا عَلَيْهِ مَا د بعو سوال نميعتم انشما بر(پيغام دسانيدنا ذخدا) هيچ مزد يَ إِنْ هُو اِلاَّ ذِكُرْ ي لِلْعَلَمِيْنَ الْكَا نيست اين معر بند عالمها دا

تفسیر: اگر شما نمی پذیریدمفاد من فوت نمی شود زیرا من از شما هیچ اجری نخواسته ام اجرمن نزد خداوند ثابت است شما که از نصیحت انحراف می ورزید بهخود زیان می رسانید در تمام جهان یکینی دیگر به نصیحت گوش خواهد داد هرکه ازآن انکار می ورزد باید به محرومی و تیره بختی خود بگرید .

وَمَا قَكَ رُو اللَّهَ حَقَّى قَدُ رَهَ إِنْ قَالُوا و تعظیم نکردند خدارا چنانچه سزاء تعظیماوباشد چون مختند

مَا اَنْزَل اللّٰهُ عَلَى بَشَرِ مِّنْ اللّٰهُ عَلَى بَشَرِ مِّنْ اللّٰهُ عَلَى بَشَرِ مِّنْ اللّٰهُ عَلَى عَلَى اللّٰهُ عَلَى

تفسیر :در رکوع گذشته تذکار مقام نبوت وذکر بسی از انبیاء نام بنام بود واینکه پیغمبر صلی الله علیه وسلم نیز مامور اسست که به صراط مستقیم توحید ومعرفت که انبیای پیشین بر آن روا نبودند رفتار کند

بعثت پیغمبران برای هدایت خلقالله سنتقدیم الهیست در اینآیات تردید آن جاهلان ومعاندین است که دراثر سوء فهم وجهل وبی دانشی یا نسبت به فرط عداوتی که به حضرت پیغمبر داشتند بی اختیار بخشم آمده ازاین صفت باری تعالی که یکی از افراد بشری رابه وحی ومکالمه خاص خود افتخار می بخشد انکار میکنند گویا آنها سلسلهٔ انزال کتب وارسال رسل را بکلی نفی میکنند .

قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتْبَ الَّذِي جَاءً بِهِ (بعو) بيرس كه فرو فرستاد كتابي كه آورده است آندا

مُوسلی بُورًا و هُدایت مر مردمان را میمردانیدآنرا موسی روشنی و هدایت مر مردمان را میمردانیدآنرا قر اطیس تبد و نبان و نبان میمنید آنرا و بنهان میمنید ورق ورق ورق

كَثِيْرًا وَعُلِمْتُمْ مَّالَمْ تَعُلَمُوا اَنْتُمْ بَالَمْ تَعُلَمُوا اَنْتُمْ بَسِيادى دا وآموخته شديد آنچه نمى دانستيد شما وَلَا الْبَا وُكُمْ

نه پ**دران شما** 

تفسیر: اگر واقعاً خدا (ج) بر انسان چیزی فرود نیاورده کتاب عظیم الشانی مانند تورات مقدس از کجاشد که آنرا بهموسی فرستاد کتابی که بندگان رابر احکام و مرضیت الهی (ج) آگاه می گردانید فروغ رشد و هدایت ازآن می تابید به شمارا به چیزهای دانائی میخشید که شما و پدران شما بلکه همه افراد بشر بدون اعلام الهی محض به کمك عقل وحواس آنرا ادراك نمی توانستید به همانا امروز که شما آنرا ورق ویاره پاره کرده موافق خواهش خودبه مردم نشان میدهید وبسا احکام واخبار آنرا مخفی نگه میدارید وبا این وسیله فروغ اصلی آنرا باقی نگذاشته اید باوجود این هم قسمتی که امروز باقی مانده بمردم نشان میدهید نشان میدهید خواهد بود .

قُلِ اللّٰهُ لا يَجْمَ لَ رُهُمْ فِي خُو ضِهِمْ بعو الله فرود آورد باز بكذار ايشانرا در خرافات شان \_

يلعبو ن ﴿

تفسیر: این فروغ ورهنمائی جز گنج خدا از کجا میسر میشود اگر این هاچنین چیزی آشکار وبدیهی رانیز نپذیرند تووظیفة تبلیغ وتنبیه را انجام ده وخودرا فارغ گردان - آنها را بگذار کهدر خرافات و لهو ولعب خویش مشغولباشند چون وقتشفرا رسدخدا به آنها واضح میگرداند.

و هذا كنب أنزلنه مبرك مصدق تنده

الَّذِي يُكُ يُكُ يُكُ آنچه بیش انوی بود

تفسیر: اگر خدا (ج) چیزی نازل نمیکرد این کتاب مبارك که نامآن قرآن است و همه کتب سابق را تصدیق می کند از کجامیشد اگر این کتاب آسمانی نیست بگوئید به آنرا تصنیف نموده چون کافهٔ جن و انس نمیتوانند چنین کتابی بیارند آیا میتوان آنرا تصنیف یك نفر امی گفت ؟

# و لِتُنْذِ رَ أَمَّمُ الْقُراى وَمَنْ حُولُهَا الْمُ

تفسیر: (ام القری) اصل واساس قریههارا گویند مکه معظمه مرجعدینی ودنیائی تمام عرببوده وبه حیثیت جغرافیائی نیز دروسط دنیای قدیم صورت مرکز واقع شده ودنیای جدید یعنی امریکا مقابل آناست موافق روایات حدیث چونزمین برآب بنا یافت اول این جا نمایان گردید بنابراین وجوه مکهام القری گفته شد مراد ازنز دیك (حول) یاعرب است که دردنیا اولین مخاطب قرآن بودند و ذریعهٔ آنها بدیگرجهانیان خطاب شد و یا تمام جهان مراداست چنانکه خداوند (ج)فرهود: «لیکون للعلمین ندیوا»

وَ الَّذِينَ يُوْ مِنُونَ بِالْآخِرَ ةِ
و آن كساني كه ايمان آوردند بتخرت

مِعْ مِنْوَ نَ بِهِ وَ هُمْ عَلَى صَلَا يَوْمِمُ ايمان مي آدند بقرآن و ايشان بر نماذ خود

يُحًا فِظُونَ ا

محافظت می کنند

تفسير: هر كه به آخرت يقين دارد واز حيات بعدالموت انديشناك است درصدد جستجوى هدايت وطريق نجأت ميباشد پيغام الهي (ج)را مانند نماز وديكر عادات قبول وحفاظت مي كند .

ومن أظلم ممن افترای علی الله

كذِبًا أَوْقَالَ أَوْ حِي اللَّي وَلَمْ يُوحَى لِلَّي وَلَمْ يُوحَى دووغي يا مُفت مهومي فرستاده شده بمن وحال آنكه وحي

اليه شكى وكيست ظالمترازآن كس كه مفت زود باشد كه ناذل محردانم

مِثُلُ مَا أَنْزُلُ اللّٰهُ اللهُ عَمِدانيده عداناول مردانيده

A . V

تفسیو: از بهتا نبستن بر خدا شاید این مراد است که چیزهای را بسوی خدا (ج) منسوب گردانند که شائسته شان رفیع او نباشد چنانکه بهوی شریك قرار دهند \_ یازن وفرزند تجویز کنند یا گویند «ماانزل الله علی بشوهنشی، » یعنی وی به بندگان خود هیچ سامان هدایت نفرستاده هر کس که چنین گوید سخت ستمگار است مانند این است کسی که به دروغ دعوی نبوت میکند یالاف میزند کهمن نیز میتوانم مانند کلام خدا (ج) پدید آرم چنانکه مشرکان می کردند «لونشا، لقلنا مثل هذا » تمام این سخنها منتهای ظلم وشوخ چشمی است سرای آن در آینده مذکور است.

و كُو تَرَ ى إِذِ الطَّلِمُ و نَ فِي وَ الطَّلِمُ و نَ فِي وَ المُر بِينِي تُو جَوِدَ بِاشْنِدَظَالِمَانَ دَدُ عَمَرُ اللَّهِ الْمُروبِ عَمْرُ اللَّهِ الْمُروبِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَ

تفسیو : درشداید باطنی وروحانی مرک .

و الهلائيكة با سطوا أيل يمم و فرشتكان دراذ من كنند دست خودرا أرب و فرستكان من كنند دست خودرا أخر جوا أنفسكم من كويند بيرون آديد دومهاى خودرا

تفسیر: برای قبض روحودادن کیفر دستخویش را دراز میکنند و برای مزید تشدید واظهار خشم میگویند برآرید روان های خودرا که از روز های بسیار به انواع حیل نکه میداشتید .

اَلْيُومُ تُجْزَونَ عَذَابَ الْهُونِ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ الْمُونِ المُونِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

تفسير : بارنج سخت ، ذلت ورسوائی خواهد بود .

بِهَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ الْحُتِّقِ السِّبِ آنكه مَا مُعْتِيد بر خدا نا حق

و گنتم عن ایته تستکیرون ای و کنتم عن ایته تستکیرون ای و بودید که اذ آیات او سرخسی می کردید

تفسیو : از طریق تکبر آیات الله را تکذیب میکردند .

و لَقُلْ جِئْتُمُونَا فُرُ الْى كَمَا خَلَقْنَكُمْ وَ لَقُلْ جِئْتُمُونَا فُرُ الْى كَمَا خَلَقْنَكُمْ

اَ وَ لَ مُرَّةٍ وَ نَر كُنَّمُ مَّا خُو لَلْكُمُ اول باد و محداشتید آنچه عطامردهبودیمشما دا سر م و و محداشتید آنچه عطامردهبودیمشما دا و راء ظمور مور

تفسیر : نه کلاهی بسر ونه کفشی بپا تهیدست میآئید ساز وسامانی که بهآن فخر میکردید باخود نیاورده بدنبال گذاشتید .

و ما نرای معکم شفعاء کم الذین و نم بینیم با شما شفیعان شمادا آنانکه زعمتم آبهم فیکم شرکو اطالقال ممانبردید کهبدرستی ایشان (در تربیت) شماشریك میباشند (شریك خدایند)هر آئینه و اذاسمعوا منزل دوم الانعام المنقطع بنينكم و ضلك عنكم ما كنيم المنافي المنافي

يَ تُزُعُمُونَ ﴿

محمان می کردید

تفسیو: کسانی که می پنداشتید هنگام سختی بشما دستگیری میکنند ودرحال مصیبت باشما می باشند کجارفتند امروز نمی بینیم که ازشما شفاعت و حمایت کنند علاقهٔ امداد و نصرت گسست و دعوا های طولانی شما همه به باد رفت .

إن الله فله فله الحب و النوى في يُخرِ مج مر آئينه خدا شكافنده دانه وخسته است بيرون مرآده الحكى مِن الْهِيتِ وَ مُخْرِ مُ اللهِيتِ وَ مُخْرِ مُ اللهُ فَا نَتْ فَا نَتْ اللهِ فَا نَتْ اللهِ فَا نَتْ اللهِ وَلَا اللهِ فَا نَتْ اللهِ فَا نَتْ اللهِ وَلَا اللهُ فَا نَتْ اللهِ وَلَا اللهُ فَا نَتْ اللهُ فَا نَتْ اللهِ وَلَا اللهُ فَا نَتْ اللهِ وَلَا اللهُ فَا نَتْ اللهِ وَلَا اللهُ فَا نَتْ اللهُ وَلَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَا اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

تفسیو: خداست که خسته ودانهٔ را پس از افشاندن و نهفتن در زمین شق کرده سبز می گرداند مرده را از زنده و زنده را ازمرده بیرون می آرد (مثلاً آفرینش انسان از نطفه و نطفه از انسان) شما که او را میگذارید کجا میروید . کیست جزاو که تواند این امور را انجام دهد .

#### فَا لِنُّ الْرِصْبَاحِ عَ شَعَافِنده صبع است

تفسیو: از ظلمت شب که فجر طالع میشود وصبح صادق هویدامیگردد بر آرندهٔ آن نیز حضرت اوست .

وجعل اليك سكنا والشهس والقهر و عردانيده شبرا آدام عاه دا

حُسَبًا نَّا لَا لِكَ تَقْدِر يُو الْعَزِيْزِ الْعَلِيمِ الْعَالِيمِ الْعَلِيمِ الْعَلِيمِ الْعَلِيمِ الْعَلِيمِ الْعَلِيمِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُ المَا المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

تفسیر: در نظام حکیمانهٔ روز وشب و خورشید وماه و شسماری کهدر رفتار آن مقرر شده ذره وار تخلف وکموزیاد نمی شود.

و هُو الّذِي جُعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ و ووست كه عُردانيد براى شما ستارهارا

لِتُهُمَّدُ وَابِهَافِي ظُلُهُ تِ الْبُرِّ وَالْبُحُرِ الْبُرِّ وَالْبُحُرِ الْبُرِّ وَالْبُحُرِ الْبَرِّ وَالْبُحُرِ الْبَرِّ وَالْبُحُرِ الْبَرِّ وَالْبُحُرِ الْبَرِّ وَالْبُحُرِ الْبَرِينِ وَالْبُحُرِ الْبَرِينِ وَالْبُحُرِ الْبَرِينِ وَالْبُحُرِ الْبَرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرَالِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرَالِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرَالِينِ وَالْبُحُرِ الْبُرَالِينِ وَالْبُحُرِ وَالْبُحُرِ الْبُرَالِينِ وَالْبُحُرُ الْبُهُ الْمُلْلِينِ وَالْبُحُولِ الْبُحُرِ وَالْبُحُرِ الْبُحُرِ وَالْبُحُرِ الْبُرِينِ وَالْبُحُرِ وَالْبُحُرِ الْبُعِلَالِينِ وَالْبُحُلِينِ وَالْبُعِلَالِينِ وَالْبُعِلَالِينِ الْبُرِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبُعِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبُعِلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبِيلِينِ وَالْبِعِلِينِ وَالْبِعِلِي وَالْمِلْمِينِ الْمِلْمِلِينِ وَالْمِلْمِينِ وَالْمِلْمِينِي وَالْمِلْمِينِ

تفسير : از آنها بلاواسطه راه معلوم شود يا به واسطه مشلاً ذريعهٔ قطب نما .

 تفسير ؛ از حضرت آدم عليه السلام .

### فهستقر و مستوک ع پس شمارا قرار محاهی هست وودیعت جائی .

تفسیو: (مستقر) قرار گاه و «مستودع»جای سپردن وامانت گذاشتن را گویند این ها معنی لغویست. مفسران در تعیین مصداق ایندو کلمه اختلاف دارند آنچه را حضرت شاه رحمتالله علیه درموضح القرآن نگاشته اند پسندیده ایم یعنی اول برحم مادر سپرده میشود کهمتدرجا اثر دنیا دروی پدید آید پس ازآن دردنیا قیام میورزد بعد ازآن به قبر سپرده میشود که آهسته آهسته اثر آخرت دروی پدید آید پس از آن درجنت یادوزخ قیام میورزد.

قَلُ فَصَلْنَا الْآيَاتِ لِقَوْمِ يَّفُقَهُونَ الْأَوْمِ مِنْفُقَهُونَ اللهِ مَرْوَهِي مَه ميسنجند

و هُو اللّٰذِي أَنْزَلَ مِنَ الْسَمَاعَ مَاءً عَمَاءً عَمَاءً عَمَاءً عَمَاءً عَمَاءً عَمَاءً عَمَاءً عَمَاءً ع و اوست که فرود آورد از آسمان آبی دا

فَا خُرَ جُنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءً فَا خُرَ جُنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءً فَا فَي اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّ اللَّهُ اللَّالَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیر : بحکموی ابرهاازجانبآسمانبارید وسبب روئیدن نباتات گردید.

فَا خُرِجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نَكْخُرِجُ مِنْهُ فَا خُرِجُنَا مِنْهُ سِبْره دا بيرون مى آديم اذآن سبزه دا بيرون مى آديم اذآن سبزه

حَبِّ الْمُتَر اكِبًا وَمِنَ النَّخُلِ مِنْ دانها بريك ديمر پيوسته و اذ خرمابنان اذ

طَلْعِهَا قِنُوَاتٌ كَانِيَةٌ ل

شگوفهوی خوشههای خمیده (شاخها بیكدیگر نزدیك) تفسیر : كران شدند و خم كردیدند .

و بيرون آورديم بوستانها اذ درختان انگود و بيرون آورديم ذيتون و الرسمانها اذ درختان انگود و بيرون آورديم ذيتون و الرسمان مشتبها و غير منشا بها

تفسیو : باعتبار شمکل ، مقدار ، رنمک ، بو، مزه بعضمی بهممیمانند و بعضی نی .

أَنْظُرُ وَ اَ إِلَى تَهُرُ هَ إِنَّ اَ أَيْمُرُوينُعِهُ الْمُؤْمِدِ وَيَنْعِهُ الْمُؤْمِدِ بِهِ يَعْتَى او بنتريد به يغتنى او بنتريد به يغتنى او

تفسيو : ميوه دراول خام وبدمزه وغير قابل انتفاع مي باشد وبعد ازپخته شدن لذيذ و خوش گوار ومفيد ميكردد اينهمه ظهور قدرت المهيست .

تفسیر: دراین رکوع که افعال وصفات ومظاهر قدرت الهی (ج) بیان شده بر هستی ویگانگی وصفات کامل حضر توی استدلال واضع است اما اگر درآن غور شود مسئله وحی ونبوت نیز تابسیار جا حل می شود زیرا پروردگار که به فضل و رحمت خویش برای انتظام حیات ما دی

وحوايج دنيوى ماچندين انتظام آسماني وزميني مهيا كرده بسيار بيهوده ونادرسَت است اگر گفته شود کهبرای انجام ضرور یات حیاتروحانی واخروی ما وسایلی پدید نیاورده ـ پروردگار کریم که به نشو و نمای اغذیه جسمانی ما از آسمان آب فرستاده برای تغذیهٔ روحانی ما هم از سحاب نبوت باران وحی والهام نازل کرده ـ چون او با ستار گــانْ ظاهرى در ظلمات برو بحر بما رهنموني ميكند ممكن نيست كه بهغرض هدایت باطنی ما درآسمان روحانیت اختری فروزان نکرده باشد آنکه در دامن شب تار سپیده صبح صادق پدید آورد وآفریدگان را مـوقــع بخشود که در فروغ مهر وماه در تحت یك حساب معین مستفیدگردند چگونه توان گفت که در شب دیجور کفر ، شرك ، ظلم وعدوان، فستی وفجور، از سنوى اوماهي نتابيده طليعهٔ صبح صادق آشكار نشدهوازدامن شب آفتابی طلوع نکرده باشد و همه آفریدگان وی برای ابدالا باد در ظلمت عمیق نادانی وگمراهی فرو گذاشته شده باشند خدائی کهدانهٔ گندم و خستهٔ خرمارا شگافته ازآن گیاهی سبز ودرختی نیرومندمی برآرد درمزرع دل انسيان تخم استعداد معرفت خود راكه فطرة افشانده شده بيكار خواهد گـذاشت كه نشوونما نكند وبه كمال نرسدوبار نيارد ؟ چون از حیثیت جسمانی در دنیا سلسله «حیومیت» بر قرار است که خدا (ج) از زنده مرده واز مرده زنده می برآرد ، در نظمام روحانسی ازاین عادت الهی چرا باید انکار ورزید بدون شبهه به صورت روحانی نیز چندین بار از قوم زنده افراد مرده واز قوم مرده افراد زنده پــدید میآرد . همچنانکه در حیات این جهان برای مستقر و مستودع تــدبیر حکیمانه فرموده و سایل مستقر ومستودع حیات آن جهان مارا بلند تر ازاین مهیا گردانیده (فله الحمدو المنهوبه الثقة والعصمة) ونیز از اینجا دانسته میشود که همچنانیکه پروردگار را ما از کار های اومیشناسیم یکنی میدانیم کاریکه خدا (ج) بقدرت کامل خویش انجام میدهد دیگران از آنجام آن عاجز آند عینا همچنان ازین معیار کلام اورا میشناسیم که اگر تمام آفریدگان جمع شوند کلامی مانند آن آورده نمی تــواننـــد پس چگونه ادعای «**سانزل مثلها انزلالله**» درست می آید گویا در ایس ركوع صفات وافعال الهي بيان شده وبر حقيقت تمام آن مسايل تنبيه شده که در رکوع گذشته تغلیط شده بود .

### وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ

#### و میگردانند بخدا شریك جنهارا حالآنكه خداآف ریده استایشانرا

تفسیر: یا مراد از «جن»دراین جا شیاطین است چون ارتکاب شركو کفر به اغوای شیطان پدید میآید \_ ودراثر اغوا واضلال اوبه عبادتغیر الله پرداختن کویا خود اورا پرستیدن است ابراهیم علیه السلام بت پرستی راتردید نمود و گفت «یاابتلاعبداالشیطان» و جای دیگر ارشاد است «الم اعهدالیکم یابنی آدم انلاتعبدواالشیطان» فرشتگان درقیامت میگویند «سبحنك انتولینا مندونهم بلکانوا یعبدونالین اکثرهم بهم مومنون » یا مراد از جن قوم جن می باشد که از بعض رؤسای آنها اهل جاهلیت تعوذ واستعانت می کردند «وانه کان دجالهنالانس یعوفون برجال منالین فزادوهم رهقا» (جن رکوع ۱) بهر حال آنهانیزمانندما مخلوق نا توان خدایند آفریده باآفریده گار چگونهانباز شده میتواند .

او یاك است

و خَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَ بَنْتِ بِغُيْرِ عِلْمًا وَ مَرَانَ اللَّهُ بَنِينَ وَ بَنْتِ بِغُيْرِ عِلْمًا وَ مِرَانَ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ اللَّالَّالَالَاللَّالَ اللَّا اللَّالَّالَاللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ

تفسیو : نصاری حضرت مسیح را وبعض یهود حضرت عزیر را پسر خدا میگفتند و مشرکان فرشتگان را دختران خدا میخواندند .

سُبُحْنَهُ وَتَعْلَى عَمَّا يَصِفُونَ ١٠

و ىلند است

تفسیو: از شرکت منزه وشان او از ترکیب وتحلیل نهایت بلند است پس تصور پدر وفرزند در آنجا هر گز درست نمی باشد .

از آنچه بیانمیکنند

بَكِ يُعُ السَّمَو تِ وَ الْأَرْضِ الْمَانِينَ السَّمَو تِ وَ الْأَرْضِ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمِينَ السَّمَانِينَ الْمَانِينَ السَّمَانِينَ السَّمَان

تفسیر: آنکه بغیر نمونه و بدون توسط آلات تمام آسمانها وزمین را بطرزی نو پدیدآورده امروز به امداد شرکا ویاری پدر و نواسه چه ضرورت دادد.

تفسیر: تعجب است که شما چون مخلوقی را از روی حقیقت اولاد خدا قرار میدهید کرا مادر این اولاد میدانید وعلایق این مادر را باخدا (ج) چه نوع قبول میکنید نصاری میگویند که مسیح پسر خداست اما نتوانستند جرئت کنند کهمریم صدیقه را زوجهٔ خدا انگارند (العیاذباته)

وقایل به علائق وروابط ازدواج گردند هر آاه چنین نیست پس پسری که از بطن مریم پدید آمده چگونه خدا میشود خدای متعال در جهان دیگر فرزندان را نیز از بطن مادران آفریده اما آنها (نعوذبالله) اولاد نسلی خدا گفته نمیشوند این قدرتفاوت که خدا پسربرا محض از نفخهٔ جبرئیلیه بدون توسط اسباب عادی خلق کرده ودیگرانرا در سلسلهٔ اسباب عمومی آفریده بر مسئلهٔ ابوت وبنوت هیچ اثر افسگنده نمی تواند چهاسباب ومسببات باشد و چه خوارق عادات \_ همه راخدا آفریده و خاص حضرت او میداند که آفرینش چیزی در چه وقتی و بچه صورتی مصلحت و حکمت

فُ لِكُمُ اللّٰهُ رَبُّكُمْ لَلَّ إِلَهُ إِلَّا هُو عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ رَبُّكُمْ لَكُمْ اللّٰهُ وَهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَهُ وَهُو خَالِقُ كُلِّ شَكَى اللّٰهُ وَهُ وَهُو خَالِقُ كُلِّ شَكَى اللّٰهُ وَهُ وَهُو يَحَالِقُ كُلِّ شَكَى اللّٰهُ وَهُ وَهُو يَحَالُ وَهُ وَهُو يَحَالُ وَهُ وَهُو يَحَالُ وَهُ وَهُو يَحَالُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلَّالِ اللّٰلِمُ اللّٰلَٰ اللّٰلّٰ اللّٰلَٰ اللّٰلَّٰ اللّٰلَّٰ اللّٰلَٰ اللّٰلَٰ اللّٰلَٰ اللّٰلَٰ اللّٰلّٰ اللّٰلَاللّٰلَّالِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلَّٰ اللّٰلَّٰ اللّٰلَّٰ اللّٰلَّاللّٰلَّالِمُلّٰ اللّٰلَّاللّٰلَّ اللّٰلَّٰ اللّٰلَّلْمُ اللّٰلَّلْمُلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلَّلْمُ اللّٰلَّٰ اللّٰلِمُلْمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِمُلْمُلْمُلِلْمُلْمُلْمُ اللّٰلِمُ اللللّٰلِمُ الللّٰلِمُلْمُلْمُ اللّٰلِمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُ

تفسیو: باید بدین جهت وی را عبادت کرد که بداشتن صفات متذکرهٔ فوق ذاتاً شایان معبودیت می باشد و کار سازی کاینات در قبضهٔ قدرت

لاتكركه الآبصار وهو يكررك الأبصار وهو يكررك الأبصار وهو الابتداورا الخبير الكريك الخبير الكريك الخبير الكريك الخبير الكريك المنادا و او نهايت مهربان المامات المامات

تفسیر: حضرت شاه رحمة الله گوید مطلب این آیت این است که در چشم قوتی نیست که وی را دیده تواند اما اگر خدا از سر لطف و کرم خواهد که وی را دیده توانند دردیدگا نبشر این قوت را به وجود می آردچنانکه در آخرت مسلمانان را حسب مراتب شان دیدار نصیب میشود حوریکه از نصوص کتاب وسنت ثابت است یا میوافق به بعض روایات در «لیلة الاسراء» حضرت پیغمبر را دیدا رنصیب شد علی اختلاف الاقوال در دیگر مواضع چون نص موجود نیست بنابر قواعد عمومی نفی رویت اعتقاد میشود بیعض مفسران سلف ادراك را احاطه معنی کرده اندیعنی نگاه انسان هیچگاه وی را احاطه نمی تواند در آخرت نیز رویت میشود

پس بروی نقصان است و نیستم

\_\_\_\_

واحاطه نمی شود البته این تنها شان حضرت اوست که تمام ابصار ومبصرات رااحاطه نموده - دراین صورت «لطیف» با «لاندرکه» و «خبیر» با «هویدرک» متعلق می باشد .

قَلْ جَاءَ كُمْ بَصَارِئِرُ مِنْ رَبِّكُمْ وَمِنَ الْبِكُمْ وَمِنَ الْبِكُمُ وَمِنَ الْبِكُمُ وَمِنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

تفسیو: اگرچه مانمی توانیم خدارا ببینیم امانشانه ها ودلایل بصیرت افروز او در مقابل چشم ما موجود است . هر که چشم باز کرده آنها را ببیند خدا را خواهد یافت وهر که نابینا شد بخود زبان کرد . منذمه وار نیستم که کسی را بدیدن مجبور گردانم .

و كذالك نُصرِّ فُ الْآياتِ وَ لِيَقُو لُوُا معنين مونامون ميدانانيم آياتهادا و تامهمويند كَرَ سُتُ وَ لِنُكِيِّنَهُ لِقَوْ مِ يَعْلَمُونَ ۞

از که خواندهٔ وتابیان کنیم آنرا برای گروهی که میدانند

تفسیر: ازآن جهت آیات خویش را به جنبه های مختلف و طرز شنگفت میدانانیم که توبه تمام مردم برسانی وآنها برحسب اختلاف استعداد واحوال دوگروهمیشوند مردم لجوج وبی خرد کویند: این همه علوم ومعارف ومضامین مؤثر از مردی امی چکونه ساخته میشود، ضرور در اوقات مختلف از کسی آموخته وپس از خواندن بما عرضه داشتهاما به دانشمندان واهل انصاف حق آشکار و شکوك و شبهات شیطانی زایل خواهد شد.

إِنَّبِعُ مَا آوُ حِي اِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ ال

ازپروردکارتو

آنحکمی راکه بتو آمده

تغسیر: حکمت تکوینی خداوند مقتضی این نیست که تمام گیتی را به قهر مومن کرداند اگر وی میخواست بدون شبهه در سرتاسر زمین مشرکی نمیماند ،اماازاول نظام فطرت انسانی را چنین نهاده که اگر انسان بکوشد یقینا به هدایت میرسد بااین هم در قبول کردن بالکل مجبور ومفطر نباشد پیشتر بیان این مسئله گذشت .

وَ مَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيْظًا تَهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ حَفِيْظًا تَهُ اللهُ ا

تفسیر : فریضهٔ تو تبلیغ واتباع احکام الهیست متعمد و مسئول اعمال آنها نیستی .

و لا تَسُبُّوا الَّذِ يُنَ يَكُ عُونَ و بد نعوئيد آناني را كه اينهاپرستشميعنند مِنْ كُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ بجز از خدا مدال بدخواهند محفت خدارا 4

تفسیر: چون تبلیغ و نصیحت نمودید از فریضهٔ خویش فارغ شدید ،
این ها خود مسئول شرك و كفر خود اند ، بر شما مسئولیتی نیست
زنهار ازسوی خویش سبب مزید كفر و تعنت آنها مشبوید ، چنانكه ،
بالفرض دراثنای بحث ومناظره نسبت به تردید مذهب آنها بخشم آئید و معبودان ومقتدایان آنها را دشنام دهید ـ در نتیجه آنها نیز به پا سنج شمادربارهٔ معبود برحتی واكابر محترم تان بی ادبی می كنندواز فرط جیهل به آنها دشنام میسدهند در اینصورت گویادربارهٔ معبود واجب التعظیم وبزرگان قابل احترام تان خود مایهٔ اهانت شده اید باید و اجر ان احتراز كرد ـ اكر نادرستی های اصول وفروع مذهبی را از طریق عقل ظاهر كنید ویابر ضعف وركاكت آن برسبیل الزام و تحقیق تنبیه نمائید چیزی علیحده است قرآن كریم بغرض توهین و تحقیس پیشوایان ومعبودان سایر اقوام به استعمال الفاظ دلخراش هیچ وقت اجازه نداده .

تفسیر: چون جهان دار امتحان است درآن نظامی نهادهٔ واسبابی فراهم کرده آیم که هر قومی به عمل وراه وروش خود می نازد ، دماغ انسانرا چنان نیافریدیم که به قبول و پسند راستی مجبور باشد ودرآن نگنجد که سوی نادرستی باز کراید . البته چون جانب خدا (ج) باز گروید حقایق برایشان منکشف میشود ومیدانند آنچه دردنیا میکردند چهبود؟

و اقسمو ابالله جهد اینا نوم لئن و قسمها میخوردند به خدا ازتاعید رقسمهای خود

تفسيو: بعض معجزات مطلوبه مثلاً كوه صفا زرناب گردد .

قُلُ إِنَّهَ اللَّايْتُ عِنْدَاللَّهِ وَمَا يُشْعِرُ كُمُ لَا

و کهپس نشانهها نزد خداست ای مسلمانانوشماراچه خبر ساخته است

اَ يُهَا إِذَا جَاءَتُ لَا يُؤُ مِنُونَ ١٠

كهآن نشانيها چون بيايد واينها ايمانخواهندآورد (نخواهندآورد)

تفسیر: بعضی از مسلمانان می پنداشتند که بهتر است اگر این حجت آنها انجام شود خداوند (ج) فرمود ـ شما چه میدانید ـ این قوم لجوج سرکش اگر معجزات مطلوبه را مشاهده کنند ایما ن نخواهند آورد . آنگاه موافق به سنةالله ـ مستحق میگردند که باید بسرعت تباه شوند. چنانکه در آغاز این سوره به تفصیل بیان کردیم .

و نُقَلِّبُ اَفْرِعَلَ نَاهُمُ وَ اَبْصَارَ هُمُ كَمَا وَ مِيعَرِدَانِيمِ دَلَهَايَانِهِمُ وَ جَسَمِهَايُ ايشَانِوا چنانكه

كُمْ يُوْ مِنُوابِهِ آوَلَ مُرَّةٍ وَ بَكَ رُهُمْ الله الله والله والله

فِي طُغُيا نِهِمُ يَعُمُّهُو نَ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

تفسیر: چون در کفر وطغیان همیشه کی کنند در نتیجه قلوب وابصار شان راباژگونه میکردانیم کهدیگر بدیدن ودانستن حقیقت توفیق نیابند درموضع القرآن است کسانیراکه خدا(ج) هدایت میدهدازاول حقراشنیده از روی انصاف قبول میکنند وآنانکه از ابتدا عناداختیار کردند بعد از مشاهدهٔ معجزات نیز بهانه می تراشند.

فرودآوريم برآنان يَهُمُ الْهُوتِي وَ حَشَرُ نَا ایماننمی آرند هر چیزر۱(قبیلهقبیله)رو برویشان

نمىي داننىد

تفسير : اكسر موافق بفرمايشس آنها بلكسه ازآن نيز فراتر بالفرض فرشتگان از آسمان فرود آیند وحضرتپیغمبر راتصدیق گنند ومردگان از قبر ها برخیزند وبا آنها سخن گویند وتمام امم گذشته دوباره زنده شوند ومقابل آنهابايستندبازهم آنهاازسواستعدادوتعنت وعناديذيراىحق نمیشوند . بیشك اكرخدا (ج) خواهد مىتواند بهغلبهبرآنها قبولنماید اماً مخالف حكمت او ونظام تكوين است وبسا از ايشان كهاز دانستن آن جاهلند تفصيل پيشتر گذشت .

كردانيديم

تفسير: يعنى آفريده ايم ما.

الانعام

لِكُلِّ نَبِي عَدُ وَّاشَيْطِينَ الْإِنْسِ بِرَاى مِر نَبِي عَدُ وَّاشَيْطِينَ الْإِنْسِ

والجنبِّ يُو حِي بَعْضُهُمْ اللَّي بَعْضِ وَ وَالْجَرِبِّ يُو حِي بَعْضُهُمْ اللَّي بَعْضِ وَ وَجَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْحَالِمُ الللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُواللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

رُ خُرْفَ الْقُولِ غُرُ وُرًا ﴿ وَ لَوْ شَاءَ الْعَوْلِ عُمْرُ وُرًا ﴿ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ر بیلی ما فعلوه فذرهم و ما یفترون س پرورد کارتو ناس با دروغ شان برورد کارتو نمیکردند این کار دا پس بغذار (ایشان دا) با دروغ شان

تفسيو: از آنجا كه تكوينا حكمت بالغه الهى (ج) مقتضى آنست كه تاهنگامى كه قيام عالم منظور است هيچ يك از قراى خير وشر كاملا مجبور و ضايع نشوداين است كه تنازع نيك وبد هدايت و ضلالت هميشه برياست همچنانكه مشركان ومعاندان از مطالبات بيهوده، حضرت پيغمبر (ص) راملول ميكردانند ومي خواهند مردم را به انواع حيل ازجاده حق بلغزانند مقابل هرپيغمبر نيروهاى شيطانى كار ميكند تا انبياء بمقاصد پاك خويشس مقابل هرپيغمبر تيروهاى شيطانى كار ميكند تا انبياء بمقاصد پاك خويشس اين غرض فاسد باهم تعاون ميكنند و يكديكر را گفتار فريب آميزوملمع ياد ميدهند . اين آزادى عارضى ايشان تحت همان حكمت عمومى ونظام تكوين است كه خدا (ج) در آفرينش عالم مرعى داشته ـ تو از فتنه توفريب دسمنان خدا غمكين مباش از كذب وافتراى آنها صرف نظر كن ومعامله را بخدا بگذار .

وَ لِتَصْغَى إِلَيْهِ أَفْئِدَةُ الَّذِينَ

و براى اينكامائلشودبطرفآن سخنهاىملمعدلهاى

\_\_\_\_\_

لا يُو مِنُونَ بِالْا خِرَةِ وَ لِيرُ ضُوهُ اللهِ فَوْهُ اللهِ ضُوهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَ لِيَقْتَرِ فُوْ ا مَا هُمْ مُّقْتَرِ فُوْنَ ﴿ مُعْتَدِ فُوْنَ ﴿ مُعْتَدِ فُونَ ﴿

تفسیر: ازآن جهت شیاطین همدگر را فسریب وسخنان ملمع تلقیسن می کنند که کسانی که در زندگانی این جهان مستغرقند و به زند گانی آن جهان یقین ندارند به آن سخنان ابله فریب مایل شوند وازدل بیسندند وهیچگاه از لجن زار اعمال زشت و کفر وفسق برآمده نتوانند.

## كلِمَتُ رَبِّكَ صِلْقًا وَعَدُلًا لِامْبَدِّلَ لَا مُبَدِّلُ لَامْبَدِّلَ لَامْبَدِّلَ لَامْبَدِّلَ لَامْبَدِّلَ

### الكَلِمْتِهُ وَهُو السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ السَّالِيعُ الْعَلِيمُ السَّالِيعُ الْعَلِيمُ السَّالِيعُ الْعَلِيمُ السَّالِيعُ الْعَلِيمُ السَّالِيعُ السَّالِيعِ السَّالِيعُ السَّالِيعِ السَّالِيعِي السَّالِيعِ السَّالِيعِ السَّالِيعِ السَّالِيعِ السَّالِيعِ ال

تفسیو: کسانی که جاهلند و پندار بد دارند به تلبیس و تلمیسع شیاطین الانس والجن گوش می نهند ، پیغمبر و پیروان او که صرف خدای یگانه را در هرمسئله و معامله منصف و حکم قرار داده اند هرگز ممکنیست که خدارا بگذارند و به گفتار فریب انگیز دیگران گوش نهند ، یامعاذالله سوای حضرت احدیت به فیصله دیگری سرفرود آرند حالانکه از سوی خدا خیان کتاب معجز و کامل نزد آنها فرود آمده که در آن توضیح و تفصیل ضروری تمام اشیاء اصولی موجود است وعلمای اهل کتاب بنابر بشارات کتب پیشین بخوبی میدانند که یقیناً آن کتاب آسمانیست ، همه اخبار آن راست و تمام احکام آن مبنی بر اعتدال وانصاف است و کس نمی تواند درآن تمدیل و تجریفی نماید . باوجود چنین کتاب محفوظ و قانون مکمل هیچ مسلمان شکار و سوسه و او هام و قیاسات عقلی و مغالطات فریبنده نمیشود در حالیکه او میداند خدا (ج) را که حکم و کتاب مبین او را دستورالعمل خود قرار داده به همه سخنان او شنوا و بسر احکام مناسب و نتایج موزون آن کاملاً داناست .

### و إن تُطِعُ آكْثَرَ مَنْ فِي الْآرْضِ

و اى تو فرمان برى اىش آنىردم دائه در دنيا(زمين)اند مخطو كى عَنْ سَبِيْلِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْنُ يُكْبِعُونَ

عمراه تنند ترا اذ راه خدا آنانهمهمیروندبرخیالخود السّال السّطت و إنْ هُمْ اللّا يَخْرُ صُونَ الله السّالية الس

(پیروینمیکنندمگر گمانر۱)وهمهایشانفقطبه تخمین خودروانند(ونیستندایشان مگر دروغگو)

تفسیر: مشاهده و تاریخ واضح میگرداند که در جهان همیشه مردم دانشمند واهل تحقيق وأصول أندك بوده واكثريت در دست كسانيست که پیرو اوهام و سخنان تخمینی و بی اساس میباشند اگر شما گفتار اکثریت را بپندیرید و به سخنآن بی اساس رفتار کنید یقینا از راه راستی که خُدا (ج) به شما هدایت کُرده گم میشوید .بحضرت پیغمبر خطاب وبهدیگران میشنواند ، از سخنان بیاصل وموهوم عوام جاهل یکی این بود که برمسئلهٔ ذبیحه انتقاد میکردند ومی گفتند شکفت است که مسلمانان (میته) یعنی حیوانی را که بهمرک طبیعی مرده حرام می گویند ، حیال آنکه میته را خدا (ج) کشته و حیوانی را که بدست خُود کشته اند حلال میدانند جواب آن در آیات آینده «فکلواهماذکر اسمالله » دادهشد .حضرت شاه رحمةالله درموضح القرآن میگوید : این چند آیت بدان جهت فرود آمد که کافران مسی گفتند مسلمانان کشتهٔ خُودرا می خورند و کشتهٔ خدارا نمی خورند خداوند (ج) درجواب آن گفت این سخنان آمیخته به فریب را شیطان می آموزد که انسانرا به شبهه افکند . آگاه باشید که درحلال وحرام وامثال آن تنها حکم خدا نافذ است فریب عقل اعتباری ندارد \_ بعد ازاین توضیح میشود كه كشنده هر چيز خداست ليكن نام او بركت دارد هرچه بنام وىذبح گردد حلال میشبود وهر چه بدون آن مرد مردار است (بیه تغیر اندك)

بِالْيَتِهِ مُؤْمِنِيْنَ ا

به حکمهای او ایمان دارید

تفسیر: هنگامیکه بنا بردلایل صحیح به نبوت حضرت پیغمبر وحقانیت قرآن تسلیم کردید و بصورت کلی بر احکام آن ایمان آوردید پس بو تسلیم صحت فروع وجزئیات آن ناگزیرید اگر تسلیم هر اصل و فرع وکلیوجزئی به قیاس عقلیمامنوطباشد به نبوت ووحی ضرورت نمی افتد.

مجبور شوید بسوی آن

تفسیر : چیزهای حرام به استثنای احبوال اضطرارومجبوری پیشتر بتفصیل ذکر شد حیوان حلالی که بنام خدا(ج) ذبح شود درآن داخل نمی باشند پس درناخوردن آنچه دلیل است .

و إنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهُوا لِيُعِمُ بِغَيْرِ هرآئينه بسيارمردم كمراه ميكنند برخيالات خود بي تحقيق

عِلْم لِنَّ رَبَّكَ هُوَا عُلَمُ بِالْمُعْتَدِيْنَ ﴿ (بدوندانش) (هرآئینه) پروردگار تو او داناتر است به تجاوز کنندگان از حق

تفسير : عقيدة مسلمانان اين است كهمرچهرا بالواسطه يا بلاواسطهخدا پدید می آرد ومی میراند در آفریدگاناو خوردن بعضی گوارا ومفیداست چونسیب انگور ومانندآن واکل بعضی منفور ومضر چون اشیای ناپاك وسم الفار ومانندآن ـ اشياى را كه خدا مىميراند نيز دو گونه است اول که فطرت سلیم ازآن نفرت می کند یاخوردن آن برای صحت بدنی وروحی مانزد خدا مضر میباشد چون حیوان دموی که بمرک طبیعی مردهوخون آن درگوشتش جذب شده باشد دوم حیوان حلال وطیب که بقاعده موافق وبنام خدا ذبحشدهاین رانیز خدامیرانیده وبادست مسلمان و (اهل کتاب) ذِبحشده مگربةيمن عملذبح ونامفرخندهٔ الهي (ج)گوشتآنحلالوپاكيــزه گردیده هر که هردونوعرایکسان انگارد معتدی میباشد (یعنی از حدمتجاوز).

منزل دوم ولواننا الانعام وَذَ رُوْا ظَاهِرَ الْاثْمِ وَبَاطِ گناه را و پوشیده (آن) را إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الْإِنَّمَ سَيُجْزُونَ كسب ميكنند گناهراعنقريب جزاداده ميشوند

بِهَا كَانُوْ اليَّفْتُرِ فُوْنَ ١

تفسیر : دراثر اغوای کافران ـ در ظاهر عمل مکنید و در باطن بدل خويش شبهه ميفگنيد (كذافي موضح القرآن) .

وَ لاَنَا كُلُو الْمِمَّالَمْ يُذُكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ برآن از آنچه یاد کرده نشده نام خدا مخوريد

تفسير: يعنى نه حقيقة ونه حكما \_ درمسئله متروك التسميه عمدا علماى حنفیه ذکر حکمی رادعوی میکنند .

وَإِنَّهُ لَفِسُقُ ۚ وَإِنَّ الشَّيٰطِينَ لَيُوحُونَ و این خوردن گناه است و (هرآئینه) شیاطین (وسوسه) میاندازند إِلَّى أَوْلِيلَتُهُمْ لِيُجَا دِلُوْكُمْ وَإِنْ تا خصومت كنند بشما دلهای رفیقان خود الكُمُ لَهُ أَنْ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللّ فرمان برداری کردید ایشان را (هر آئینه) شما هسرکید

تفسیر: شرك تنها پرستش ماسوی الله نیست بلکه در حکم نیز شرك میشود که (انسان) در تحلیل و تحریم اشیاء استناد شرعی را بگذارد و خاص پیرو آرا و اهواء گردد چنانکه در تقسیر «اتخلوا احبارهمورهبانهم اربابا مندون اللهی را ترك داده اهل کتاب و حی اللهی را ترك داده مدار تحلیل و تحریم راصرف براحبار و رهبان خود قرار داده بودند.

اً و مَنْ كَانَ مَيْتًا فَاحْيَيْنَهُ وَ جَعَلْنَا آیا تسیعه بود مرده بسرذنده توریم اورا و مردانیدیم

لَهُ نُو رًا يَهُشِى بِهِ فِى النَّاسِ كَهُنَ بِرِهِ فِى النَّاسِ كَهُنَ بِرِهِ فِى النَّاسِ كَهُنَ براى اوروشنى عه ميرود با آن در ميان مردم مانندىسى هست

مَّتُلُهُ فِي الظَّلُمٰتِ لَيْسَ بِخَارِ جِ مِّنْهَا طَّ مَّتُلُهُ فِي الظَّلُمٰتِ لَيْسَ بِيرون آينده اذآن

كُنْ لِكَ زُرِينَ لِلْكَافِرِ يَنَ مَا كَا نُو ا

يَعْمَلُوْنَ ﴿

ميكردند

تفسیو: نخست فرمود که شیاطین در قلوب دوستان خویش و سوسه میافکنند که بامسلمانان جدال کنند . یعنی بحث وجدل ، تلبیس وفریب ووسوسه نموده آنهارا ازطریق حق دور کنند اما آنها باید این خیال خام را از خاطر خویش برآزند – آن جامعهیاآن کسی که به مسرگث بی دانشی وگمراهی مرده بود خداوند (ج) دوباره آنرا به روح ایسان وعرفان زنده گردانید – وفروغ قرآن بخشید که بمدد آن نسور حقیقت درعین هجوم این مردم بدون تکلف براه راست روان است آیاممکناست حال آن جماعه درقبول اغوای شیطانی باحال آن اولیاء شیطان یکسان باشد که درظلمات جهالت وضلالت افتان وخیزان اند وازآن بسرآمده نمیتوانند زیرا آنهاتاریکیرا روشنائی وزشتیرا زیبائی می پندارند؟

وَكَذَا لِكَ جُعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ ٱكْبِرَ

بيهاليه كحروافيها ومايه كرون و آنچه حیله (نه) میکنند

> نَفْسِهِمْ وَمَايَشُعُو وَنَ ٠ نفسهای خـود فکر نمی کنند

تفسیر : رؤسای مکه از امروز بهانه جـوئی ندارند بلـکه از روز گار ـ باستان اکابر کفار عادت داشتند که به حیله و فریب عوام الناس رااز بيروى بيغمبران بكردانندمثلا وقتيكه فرعون معجز هاى حضرت كليمراديد بهانه کرد وگفت این کس میخواهد بقوت سحر سلطنت را بستاند لیکن بحمدالله حیله ومکر آنها به ایمان داران راسخ کارگر نمی شود ـ حیله جویان عاقبت خویش را خراب کرده بهخود زیان میرسانند اما اكنون آنرا احساس نمي كنند .

وَ إِذَا جَاءَتُهُمُ اللَّهُ قَالُو الَّنَّ اللَّهُ مِنَ آیتی میگویند ماهرگز (ایمان نمی آریم) حَتَّى نُؤْتَى مِثُلُماً أُو تِي رُسُلُ اللَّهِ ۖ ﴿ فَيَ آنچه داده شده رسولان خدارا تاآنکه داده شود مارا مانند أَلْلُمُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْلَتَهُ الْ آنموقعراكه مى فرستد آنجا پيغامهاىخودرا بهتر ميداند

تفسیر: مثالی ازمکاری وحیله جوئی مغرورانه آنهااینست که چون کدام نشان صدق وصفای انبیاء علیهم السلام را معاینه می کردند می گفتند که مااین دلائل و نشانه هارا نمی شناسیم و هنگامی یقین می کنیم که فرشتگان به ما نازل شوند و پیغام خدارا مانند پیغمبران بما بشنوانند ویا خدا خود پیش ما بیاید «وقال الذین لایر جون لقاءنا لولا انزل علینا الملائکة اونری ربنا لقد استکبروافی انفسهم وعتو عتوا کبیرا» (فرقان رکوع۳) بیشك تنها خدا میداند که کرا اهلیت آنست که به مقام نبوت سر افراز گردد وحامل این امانت عظیم الشان الهی شود این امرچیزی کسبی نیست که به دعاوریاضت یاجاه ودولت دنیوی بهست بیاید وهرکس وناکس به این منصب جلیل القدر ومهم فائز کرده نمی شود این مردم گستاخ متکبر محتال باید آگاه باشند که عنقریب پاسخ درخواست کردن این رتبهٔ گرامی بصورت ذلت سخت وعذاب شدید به درخواست کردن این رتبهٔ گرامی بصورت ذلت سخت وعذاب شدید به

فَهُنُ يَّرُ لِ اللَّهُ أَنُ يَهُلِ يَهُ كَيْسُرُ خُ پس هر تراکه بخواهد خدا که هدایت کند باو کشاده میکند صُلُ رَهُ لِلْاِ سُللاً مِ وَ مَنُ يَبُرِكُ أَنُ سینه اورا برای قبول اسلام و کسی دا که بخواهد یضل که نخواهد یشن این کا که که که که که که که گره فیقا کر جگا عمراه کندش میگرداند سینهٔ اورا تنگ بی نهایت تنگ

# كَا نَهَا يَصَعَلُ فِي السَّهَاءَ لَمُ السَّهَاءَ لَا يَصَعَلُ فِي السَّهَاءَ لَا يَصَعَلُ فِي السَّهَاءَ لَا يَصَعَلُ فِي السَّهَاءَ لَا يَصَافَ السَّهَاءَ لَا يَصَافَعُهُ السَّهَاءَ لَا يَصَافَعُهُ لَا يَعْلَى السَّهَاءَ لَا يَصَافَعُهُ السَّهَاءَ لَا يَصَافَعُهُ لَا يَعْلَى السَّهَاءَ لَا يَصَافَعُهُ لَا يَعْلَى السَّهَاءُ لَا يَعْلَى السَّهَاءُ لَا يَعْلَى السَّهَاءُ لَا يَعْلَى السَّهَاءُ لَا يَعْلَى السَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَعْلَى السَّهُ اللَّهُ لَا يُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ

تفسير : يعنى مىخواهد به تكلف بر آسمان بر آيد ليكن بالا شده نميتواند لهذا سخت تنگدل مىشود .

كُذُ لِكَ يَجْعَلُ اللّٰهُ الرِّ جُسَ هم چنين هم محماده خدا عداب دا على الزين لايع منونون وهذا صراط بر مسانيكه ايمان نمى آدند و اين داه ربّاك مستقيمًا قد فَصَلْنَا الله ينت برودد محاد توست داست به تعقيق واضع عرديم نشانهادا لِقَوْ مِ يَكُ كُو وَ نَ ﴿

تفسیو: بر کسانیکه اراده ندارند ایمان آرند چنان عذاب و تباهی مسلط کرده می شود که رفته رفته سینه های شما نچندان تنک گردد که کنجایش درآمدن حق درآن نماند باز همین «ضیق صدر» عذابی است که در قیامت به شکل محسوس ظاهر خواهد شد این تشریح مطابق است به ترجمهٔ «رجس» که مترجم محقق (قدس الله سره) به کلمهٔ « عذاب» تعبیر کرده است ـ عبدالرحمن ابنزید بناسلم «رجس» رابه معنی عذاب گرفته مگرابن عباس درینموقع مراداز رجسشیطان را گرفته غالباً چون«رجس» به معنی ناپاك می آید البته از شیطان ناپاکتری نمی باشد بهر کیفقرار این تفسیر مطلب آیت چنین می شود : چنانکه خدای تعالی سینهٔ افرادیرا که از ایمان می گریزند تنگ می سازد همانطور در اثر عدم ایمانودیانت شان به آنها شیطان مسلط کرده میشود که توفیق رجوع به حق قطعاً نصیب آنها نمیشود حضرت شاه صاحب رح می فرمایند اول گفته شد نصیب آنها نمیشود حضرت شاه صاحب رح می فرمایند اول گفته شد

اکنون فرمودند که اگر مابه ایمان توفیق ندهیم آنها چگونه ایمان خواهند آورد \_ دربین ، حیله های آنها برای حلال ساختن خودمرده بیان شد اکنون جواب شان داده میشود که اگر عقل کسی مائل آنباشد که در اثر اصرار و لجاجت به مشاهده دلیل حیله بتراشد این نشانی از گمراهی باشد و عقل کسی که مایل به انصاف واطاعت باشد آن نشان هدایت است \_ از آنجا که علامات گمراهی درین مردم موجود است هیچ آیت به آنها تأثیر نعی کند درباب اینکه بطرف الله تعالی ارادهٔ هدایت واضلال رانسبت میکنند در مواضع متعدد بحث کرده ایم درآینده هم حسبموقع مطرح مذاکره میشود اما چون این مسئله بس طویل الذیل ومعرکة الارا است اراده داریم که برآن یك مضمون مستقل نگاشته به فوائد ملحق نمائیم وبالله التوفیق .

آور کار السلم عند رقیم و هو خاص برای ایشان استخانهٔ سلامتی نزد برودد کارشان و او و کور کارشان و او کر کیم کردند) مدد کار شان است بسبب اعمال شان (که میکردند)

تفسیو: هرکه براه راست اسلام واطاعت روان میشود سلامت به منزل میرسد و خدا (ج) ولی ومددگار اوست این حال کسانی است کهولی آنها خداست یعنی (اولیاء الرحمن) و حال اولیاء الشیطان در آتی مـذکور میشود.

و يوم يحشر هم جميعًا يمعشرالجن و دوذيكه جمع كند ايشان دا همه خواهد فرمود اى مروه جن قرر استكثر نم من الرئس بسياد دا تابع كرديد اذ مردمان

تفسیر : ای شیاطین الجن شما بسی از مردمان بدبخت را سوی خویش متوجه وبه طریق خود رهسپار کرده اید . وَ قَالَ أُولِيْ فُهُمْ مِّنَ الْإِنْسِ رَيَّنَا وَوَلِيْ فُهُمْ مِّنَ الْإِنْسِ رَيَّنَا وَوَوَاهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

استهتع بعضنا بِبعض و بلغنا ا جَلنا المجلنا بهره مند شد بعضها ازدیگری و رسیدیم برآن وعدهٔ خود

الذي آجلت لناط معين ترده بودى براي ما

تفسیر: کسانیکه دردنیابت وامثال آنرا می پرستند در حقیقت جن خبیث (شیاطین)را می پرستند خیالمیکنند که «حاجات شانازآنها بدست می آید» وبه آنها نذرونیازپیش میکنند چنانکه بسی از اهل جاهلیت هنگام پریشانی واضطراب از اجنه استعانت می کردند ودر «سوره جن»اشاره کرده شده . ابن کثیر ودیگران درباب آنروایات نقل کرده اند – چون در آخرت این شیاطین الجن والانس مثل انسان مورد باز پرس قرار داده شوند و حقایق منکشف کرد مردم مشرك چنین عذر کنند که « ای پرورد کارما! مابه پرستش نپرداختیم بلکه دربین خود به کارروائی موقتی چنگ زده بودیم و پیش از ورود وعدهٔ مرکئ نخست در معاملات دنیوی از یک دکر کار می کرفتیم مقصود ما هرگن عبادت آنها نبود » .

قَالَ النَّارُ مَنْو بَكُمْ خَلِا يَنَ فِيْهَا عويد آتش جای شماست جاویدان درآن الله ما شکام الله ط معر مادامیک، بغواهد خدا

تفسير: اينكه فرموده «مكر ماداميكه الله بخراهد »بدان جهت است كه عذاب دوزخ قرار مشيت اوتعالى دائمىاسىتوهر وقت بخواهدبرموقوف كردن آنقادراست ليكن وقتى كه چيزى را خواست وبه زبان پيغمبران ازآن خبرداد آنرا نفاذ ميدهد . (چون اين مسئله مهماست به كتبمعتبره رجوع شود .

تفسیر : از جرائم کنهکاران کماحقه آگاه استوازحکمت بالغه خود درمقابل هرجرم سزای مناسب وبه موقع میدهد .

تفسیر: چنانکه حال «شیاطین الجن» واولیای انسی آنها را شنیدید همه ظالمان و کنهگاران را قرار مظالم وسیه کاری های شان در دوزخ قریب یك دیگر جای میدهیم وهر کسرا بقدری کهظالم و گنه کار باشد به همان طبقه عصاة یك جا مینمائیم .

يه عشر الجن و الرئس اكم يأتكم اي مروه جن و انس آيا نيامده بودند بشما و م و م في المنتخب يقصون عكيكم اليني رسولان ازجنس شما محمي خواندند بر شما حممهاي مرا و ينزل رو نكم لقاء يو مكم هذا الم

تفسیس : در فوق شرارت جنوانس وسنرای ایشان بیان ومعذرت زبانی «اولیاء الجن» نیز فی الجمله نقل شده بود ـ حال وانمود میگردد که

هيچ يك عذر آن ها معقول وشايسته قبول نيست حدردنيا حجت خدا تمام شده بود وخود آنهاهمبهآن اقرار دارند ـ این خطاب«یامعشر الجن والانس »روز رستاخيز مي شود ومخاطب آن جينوانس يعني مجموع مكلفين است وهر جماعت جدا جدا نيست \_ اكر معترضي اعتراض كند که رسولان همیشه ازمیان بشر مبعوث شده اند واز قوم «جن»پیغمبری فرستاده نشده ، پساظهار «رسلمنکم» (رسولان ازمیان شهما) حطور صّحیح خواهد بود حقیقت این است کهاگر از مجموعهٔ مخاطبین در یك نوع هم «اتیان رسل» محقق کردد که غرض آن رسانیدن فائده به تمام مخاطبین بدون تخصیص باشد ، درخطاب نمودن به مجموعاشکال باقی نمی ماند مثلا اگر گفته شردکه«ای باشندگانءربوعجم وسیاکنینمشرق و مغرب! آیا خدا از میان شماانسان کاملیمثل محمدصلیاللهعلیه وسلم پیدا نکرده؛»هیچکس ازاین، بارت چنان استنباط نمیکند که محمد (صلعم) درعرب پیدا شده باید دیگری درعجم پیدا شود هم چنان به مشرق جدا وبه مغرب جدا باشد \_ على هذالقياس \_ بايد دانست كه دراين موقع مداول «يا معشمر الجن والانس الم ياتكم» الآية ، محض همين قدر است از مجموعه جن وانس پیغمبران فرستاده شدند باقی تحقیق این امر که از هرنوع جدا جدا آمدند وهرپيغمبري براي تمام افراد جن وانسمبعوث شدہ ، این آیت از بیان آن ساکت است \_ بر طبق سایر نصوصجمہور علماً این را قرار داده آند که بعثت هر پیغمبر عام نیست واجنه راخدا مستقلاً پیغمبر نـگردانیدهاست . حداوند آنهارا دراکثر معاملات معاش ومعاد تابع انسان گردانیده است چنانکه آیات سورهٔ جن و نصوص حدیثیه وغیره بران دلالت میکند \_ هیچقاعده نیست که برای هر نوع مخلوق از نوع خود آن پیغمبر مبعوث شود ــ منشاء اصلی انکاریکه در مواضــع متعدد قرآن از مبعوث نمودن فرشته بطور رسول برای بشریت کرده شده این است که انسان عموماً رویت فرشته را بصورت اصلیش طاقت ندارد واز خوف وهيبت بي اندازه ازآن استفاده نميتواند واگر بصورت انسان آید بدون ضرورت التباس باقی میماند ــ براین قیاس باید کــرد که اگر در قوم جن اهلیت منصب نبوت میبود ، بازهـم بسوی انسان مبعوث نمی شدند ، زیرا آنوقت نیز این مشکلات موجودبود بلی بعثت رسول انستی بسوی اجنه مشکل نیست زیرا رویت انسان بسرای جن غير قابل تحمل نمي باشد وخوف ورعب صوري انسان مانع استفاده نمیگردد ـ واز طرف دیگر حقتعالی پیغمبر را قوت قلب عطا میفرمایــد که مخلوق هیبتناك چون جن وغیره بروی هیــچ رعب وخـوف افــگنده

قَالُوْ اشْهِدُ نَا عَلَى آنَفُسِنَا وَ غَرَّ تُهُمُ اللهُ عَلَى آنَفُسِنَا وَ غَرَّ تُهُمُ اللهُ عَلَى آنَفُسِنَا وَ غَرَّ تُهُمُ اللهُ اللهُو

تفسیر :لذات وخواهشمات دنیا آنهارا از آخرت غافل گردانیده و هرگز اندیشه نمیکنند کهبحضور احکمالحاکمین میسرویم کهذره ذره از ما حساب میگیرد .

تفسیر : درین سوره در فوق ذکر شده که کافران اول از کفر خود انکار میکنند وباز بتدبیر الهی اقرار مینمایند .

زٰلِكَ أَنُ لَمْ يَكُنُ رَّبُكَ مُمْلِكَ اللهُ اللهُ

القُرْ ى يِظْلُمْ وَاهْلُهُا عُفِلُونَ ﴿ وَلِكُلِّ اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

تفسیو: حضرت کردکار عادت ندارد که کسیرابدون آکاه ساختن وخبر کردن دراثر ظلم وعصیان او دردنیا یا آخرت کرفتار کرده تباه و هلاك کند ازین جاست که پیغمبران ونذیران فرستاده که بتمام جنوانس نیك و بد و آغاز و انجام شان را بکمال وضاحت بیان کرده خبر کنند پس باهر کس بمراتب اعمالش معامله مینماید .

تفسیر: خدا (ج) پیغمبران را فرستاده و حجت خود را تمام کرد اکنون اگر شما قبول نکنید و به راه راست روان نشوید خدا (ج) غنی است به به به به به راه راست روان نشوید خدا (ج) غنی است به به به پرواندارد اگر او تعالی خواهد شمارا بیك دم میبرد و برحمت خود قوم دیگر بجای شما می آرد که مطیع و و فادار خدا (ج) باشد بردن شما و آوردن قوم دیگر نزد خدا (ج) چه سختی دارد می آمروز شما جای نشین آبا و اجدادید که آنها را خدا (ج) برداشته شما را درین دنیا ساکن گردانیده میبرحال کارخدا (ج) معطل نمیماند . اگر شما نکنید دیگران آهده انجام میدهند می شما بدانید که اگر بغاوت و شرارت شما دوام کرد عذاب خدا (ج) آمدنی است اگر می پندارید که گریخته بدیگری پناه می برید و از سزا نجات می یابید صرف نادانی شماست اکس تمام مخلوق یکجا شوند خدارا از نفاذ مشیت وی عاجز کرده نمیتوانند .

م اعمان على مكانتكم قل يقوم اعمان على مكانتكم بعو الاقوم من عمل عنيد بر (حال)جاي خود ا بنی عامِلٌ فَسُوفَ تَعُلَمُونَ لاً (هرآئینه) من نیزعمل کننده ام مُنُ تَکُونُ لَهُ عَاقِبَةُ اللَّارِ إِنَّهُ برای که میرسد خانه عاقبت (آخرت) هرآئینه

لا يُفْلِحُ الظّلِمُ ون شَوند ظالمان

تفسیر: شما را از هر نیك وبد ونفع وضرر آگاه گردانیدیم باز هم اگر از ستمگاری بر خویش باز نیامدید خود میدانید کردار خویش را دوام دهید من فرض ذمت خود را ادامیکنم ـ زود آشکار میشود که انجام دنیا بدست که خواهد بود بدون شبهه عاقبت ستمگاران خوب نمی شود ـ آینده چند ظلم پندار و کردار آنها بیان می شود که میان آنها رائج بوده ستمی کهازهمه بزرگتر استشرك است که خدا (ج) گفت«اناشرك لظلم عظیم»

و جَعَلُو اللّٰهِ هِمَّا نَ رَ ا مِنَ الْحَرُ ثِ

وَ الْآنْعَامِ نَصِلْبًا فَقَالُوا هَذَ اللَّهِ وَ الْآنِعَامِ نَصِلْبًا فَقَالُوا هَذَ اللَّهِ اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّال

بِزُ عُمْرِمْ وَهٰذَ الْشُرَكَ أَيْنَا عَلَا كَانَ بَوْ عُمْرِمْ وَهٰذَ الْشُرَكَ يَنَا عَلَا كَانَ بَهُ عَمَانَ خُودٌ و اينعصه براي شريكان ماست پس آن حصا ساء ما يحكمون ا

تفسير: حضرت شاه (رح) ميفرمايد كه كافران از مزارع وبچههاى مواشى خويش براى خدا وبراى بتها نياز مقرر ميكردند باز اگر كدام وقت جانورى را كه بنام خدا (ج) نذر كرده بودند خوب تر ميديدند بنام بتها بدل ميكردند ليكن هيچ كاه نياز بت را نياز خدا نميكردند ازبتان بيشتر ميترسيدند درميان غله وغيره اگر نياز بتان اتفاقاً در حصهٔ خدا مخلوط مي شد آنرا جدا كرده بطرف بت راجع ميكردند واگر نياز خدا در حصهٔ بتان مخلوط مي شد آنرا بر نميگردانيدندوبهانه ميكردند كه خدا (ج)غنى استاگرازو كمترشود پرواندارد اماوضعيت بتها چنين نيست و طرفه اينست كه ازين گفته خود خجالت نميكسيدند كه آنرا كه چنين محتاج باشد معبود ومستعان قرار دادن چقدر بعيد از دانش است بهرحال دراين باشد معبود ومستعان قرار دادن چقدر بعيد از دانش است بهرحال دراين قيات از «ساء مايحكمون» اين تقسيم مشركين رد كرديده يعنى چقدر ظلم وبى انصافى است كه از جمله كشت ومواشى وغيره كه پيدا كرده خداى متعال است درمقابل او تعالى (ج) براىغيرالله بطور نذر حصه مقرر كنند وباز چيز بدو ناقص رانذر خدا نمايند .

و كذا لك زين لكثير من المشركين و همچنان (آداسته عرده) درنظر بسيادی اذ مشرعین قَتْل اولا في من مشركان ايشان تا که معلالا محندايشانوا تفسیر: مجاهد در این جا (شرکاء )را (شیاطین ) تفسیر کرده مثالی از منتهای بی دانشی و سنگدلی مشرکان این بود که بعض دختران خود را می کشتند ازآن جهت که مبادا خسر خوانده شوند و بعضی فرزندان حقیقی خود را بهقتل میرسانیدند از بیم نفقه و خوراك آن و گاهی منت (نذر) می کردند که اگر تعداد پسران ما به فلان اندازه برسد یا فلان مراد ما حاصل شود یك پسر خود را بهنام فلان بت ذبح میکنیم این ستم وقساوت را عبادت و قربت می پنداشتند شاید این رسم راشیطان در مقابل سنت خلیل الهی القاء کرده بود تا هنگامی در یهود نیز آئین کشتار فرزند بطور عبادت وقربت جاری بود و پیغمبران بنی اسرائیل به کمال شدت آنرا رد کردند بهر حال دراین آیت شناعت تمامانواعقتل اولاد را تلقین و تزئین می کنند تامردم را در دنیا و آخرت در هردو جا بر باددهند ودین آنها را به چیز های بیامیزند که با ملت ابراهیمی واسمعیلی بالکل ودین آنها را به چیز های بیامیزند که با ملت ابراهیمی واسمعیلی بالکل مضاد ومنافیست و آنرا در لباس دین وقربت وعبادت بمردم باور کنانند العیاذ بالله سنت ابراهیمی واین جهالت وبی دانشی .

الانعام

و اگر میخواست خدا نمیکردند این کار دا پسبگذار ایشانوا و مایفتر ون ش

تفسیر: در آغاز (ولواننا) آیتی باین مضمون گذشت چیزی که در آنجا ودر تحت سایر آیاتی که باین مضمون است نگاشته ایم مطالعهشود.

و مى تويند كه ين مواشى و كشت ممنوعاست و منوعاست ممنوعاست لل يُركُّ مِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

A£ 4

و آنعام حرّ مَتْ ظَهُورُهَا و آنعام و آنعام و و انعام و و انعام و و جاریایان دیگرند

لاَیکُ کُرُونَ اسْم اللّٰمِ عَلَیْمِ الْوَتِرَاءً کهبوقت ذبع یاد نمیکنند نام خدادابرآنهااذجهتی کهبهتان میکنند

عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِهَا كَانُو ايَفْتُرُونَ اللهُ اللهُ

تفسیر: مثلا مردان خورند وزنان نخورند یاتنها رجالی خوردهمیتوانند که مجاوران بتکده اند. آنها بزعم خوداینقیود را بر بعض چار پایسان ومزارع وضع کرده بودند که بنام بتان وقفشده بود همچنین بر بعض حیوانات سوار شدن وبار نهادن را حرام می انگاشتند وقرار داده بودند که هنگام ذبح کردن یاسوارشدن یا دوشیدن بعض حیوانات نامخدا را نبرند که مبادا در حصهٔ بتان شرکت خدا واقع شود ـ شگفت اینجاست که این خرافات وجها لت را بسوی خدا منسوب می کردند گویامعاذالله این احکام را خدا (ج) فرود آورده وباین طریق می توان رضای الهی (ج) را بدست آورد بااین عناوین ناستوده واین همه افترا و بهتان زود است که به کیفر این گستاخی های خویش برسند.

و قَالُوْ امَا فِي بِطُوْنِ هٰذِهِ الْأَنْعَامِ
و ميعويند آنچه عه در شكم اين مواشي است
خالِصَاةٌ لِّذُ كُوْ رِنَا وَ مُحَرَّمُ عَلَى
آن خاص (حلال است) به مردانها و حرام است بر
أزواجنا و إن يَكُنُ مَيْتَةٌ فَهُمْ فِيْ لِي

شركاء ط سيجز يهم و صفهم الأنه شريكاند سزاخواهد دادايشان الله به اين بيان (ايشان)هرآئينه او حركيم عليم ا

صاحب حكمت داناست

تفسیر: این مسئله را وضع نموده بودند اگر بحیره وسایبه را ذبح کنند واز بطن آن بخورند وزنان نخورند واگر بچهٔ مردهٔ برآید همه خورده میتوانند آنانکه بدون سند چنین مسایل وضع میکنند خدا از جرایم شان بی خبر نیست خدا (ج) بروفق حکمت خود ومناسب وقت کیفر کردار شان را میدهد .

قُلْ خُسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوْ اَ وَلَا كَهُمْ مَرَائِينَهُ ذِيانَ كَادَ شَدَنَدَ كَسَانِيكَهُ قَتَلَ كَرَدَنَد اولاد خوددا مَلَا فَهُمُ مَلَا اللّهُ الْمِحْيَرِ عِلْمُ وَحَرَامُ كُردانِيدَنَدَ آنچهروذي دادايشانرا بناداني بهغير دانش وحرام عردانيدند آنچهروذي دادايشانرا اللّهُ الْفُتِرَاءُ عَلَى اللّهِ طَ قَلُ ضَلُّوا وَ مَا خَدَا اذْ جَهَتِ بَهِ بَانُ بَافَتَنَ بَرَ خَدَا هُرَآئِينَهُ عَمِراهُ شَدَنَدُ و نَهُ لَا لَهُ مُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

تفسیو: بیشتر ازین چه فساد وضلال وچه خسران وزیان باشد که بلاوجه در این جهان خویشتن رااز اولاد واموال محروم گردانیدند و به قساوت وزشتی اخلاق وبی خردی شهره شدند وعنداب دردناك آخرت را برخویشتن وارد نمودند ـ از دانش كارنگرفته وشسرع را نشناختند پس براه راست چگونه می آمدند .

و هُو الَّذِي كَ أَنْشَا جَنَّتِ مُعُرُ وُ شُبَّ و اوست ته پيدا ترده باغهادا ته بلند ترده ميشود بريايه

> و غير معر و شاب لا و غير معر و شاب و آنكه بلند عرده نمي شود برپايه

تفسیر: آنچه که ستاك آنبر (چیله) میبرآید مانند انگور وامثال آن و آنچه چنین نمی باشد مانند سیب ـ ناك ودیگر اشجار ساقدار یا تربوز و خربوزه و مانند آن که بدون اتکاءبچیزی بروی زمین گسترده میشود

و درخت خرما و الزّرع مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ و درخت خرما و دراعت و الرّسمان مُتَسَابِهًا و الزّريَّ اللهِ مَّانَ مُتَسَابِهًا و بيدا عرده ذيتون و اناددا مانند يك ديمر و عَيْر مُتَسَابِها و عَيْر مُتَسَابِها و اناددا مانند يك ديمر و عَيْر مُتَسَابِها و اناددا مانند يك ديمر و عَيْر مُتَسَابِهما و اناددا مانند يك ديمر و عَيْر مُتَسَابِهما و اناددا مانند يك ديمر و اناددا مانند يك ديمر و اناددا مانند يك ديمر و عَيْر مُتَسَابِهما و اناددا مانند يك ديمر و اناددا ماند يك ديمر و اناددا ماند يك ديمر و اناددا مانند يك ديمر و اناددا ماند ك ديمر و اناددا ك

تفسیر : در صورت مانند هم ودرلذت متفاوت .

كُلُو امِنُ تَهُرِمُ إِنَّ اَ أَيْهُرُ وَ الْوَاحَقَّةُ الْمُرُ وَ الْوَاحَقَّةُ الْمُرُو الْوَاحَقَّةُ الْمُور وَ الْوَاحَقَةُ الْمُرَو الْوَاحَقَةُ الْمُرَو الْمُواحَقَةُ الْمُورِيدِ اللهُ مَا اللهُ ال

## لا يُحرِبُ الْمِسْرِ فِينْنَ اللهِ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلِمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلم

تفسیو: ازخوردنغلهجات ومیوهای کهخداوندآفر یده بدون سند خود داری مکنید – البته در دوچیز غور کنید نخست آنسکه به مجرد درویدن وچیدن حقالله را ادا نمائید دیگر آنکه زاید وبی جا صرف مکنید – ازحقالله در این جا مراد چیست ؟ علماء رادر این باره اقوال مختلف است ابن کثیر رارای براین است که ابتدا در مکه معظمه از محصول مزارع وباغ واجب بود که چیزی حصه به مساکین وبینوایان جدا کنند در مدینه منوره بسال دوم هجرت مقدار وغیره تعین و تفصیل یافت که از محصول زمین للمی رابشرطیک خراجی نباشد) دهم واز زمین آبی بیستم حصه واجب می ساشد.

### وَ مِنَ الْآنْعَامِ حَمْوُ لَهُ وَقُوْ شًا ا

و پیداکرداز مواشی باربردارنده وبزمین متصل شده تفسیر : حیوانات باربردار چون شتر وامثال آن وحیواناتی که بزمین فرش وکوتاه قدند چون بز و گوسفند .

کُلُو الْمُعَّارُزُ قُکُمُ اللّٰمُ وَ لَا تَتَبِعُوا بِعُورِيد اذآنچه رزق دادبه شما خدا و پیروی مکنید مخورید ازآنچه رزق دادبه شما خدا و پیروی مکنید خطوا تِ الشیطن ط لِنَّهُ لُکُمُ مُعَلِيد قدمهای شیطان دا (هرآئینه) او برای شما عَکُ و مُبِینُ ﴿

### دشمن ظاهراست

تفسین : از نعمت های که حضرت احدیت عطاء فرموده باید مستفیدشد پیروی بهقدمهای شیطان ایناست که خواهی نخواهی بدون حجت شرعی (نعمت های الهی ج) را برخویش حرام کنید یاآنرا وسیلهٔ شرك وبت پرستی قرار دهید واضح ترازاین دشمنی شیطان چه باشد کهدراین جهان شمارا ازاین نعمت ها بی نصیب گردانید . البته عذابآن جهان ماسوای این است .

# تُلْمِنِيكَ أَزُو اجِ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ الْمُعَالِّينَ اثْنَيْنِ السَّارِدِهِ هُلَّا الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينِ الْمُعِلَينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِينِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيِنِ عَلَيْكِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِ عَلَيْكِمِينِينِ الْمُعِلِينِينِ عَلَيْكِمِينِينِ الْمُعِلِينِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ عِلْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ عِلْمُعِلِي مِنْ الْمُعِلِينِ عِلْمُعِلِينِ عِلْمُعِلِي مِنْ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ عِلْمُعِلِي الْمُعِلِي مِنْ الْمُعِلِي عَلَيْمِ مِلْمُعِلِي مِلْمُعِلْم

ت**فسیر :** یك یك نر و یك یك ماده باین حســـاب درهرنوع دو دو زوج وم**ج**موعهٔ آن هشت میشود .

و من المعز النين على الله كرين و من المعز النين عن الله كرين و الله عن الله عردو نو دا

حرام كرده خدايا مردو ماده دا ياآن چه كه مشتمل شده است

عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنْتَيِينِ أَنْبِعُو نِي اللهِ المَا المُلْمُلْ المُلْمُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِ

تفسیر: تحلیل و تحریم اشیاء محض به حکمالهی (ج) است پس شما که از آنها نریاماده یاچوچه را که درشکم ماده است دربارهٔ همه مردم یادر بارهٔ بعضی حرام قرار میدهید، چنانچه در آیات گذشته ذکرشدچه سند دارید، هرگاه سندی نسدارید که آنرا حکم خدا (ج) شابت کند پس چیزهای را که خدا (ج) آفریده حلال یا حرام گفتن عینا چنان است که معاذالله مقام خدائی را بخود تجویز کنید یا عالمآ و عامد آ بخدا (ج) افترا بندید این هردو صورت مهلك و تباه کننده است.

وَمِنَ الْمُرْبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقْرِ اثْنَيْنِ وَ مِنَ الْبَقْرِ اثْنَانِ وَ الْمُ عَاوِدُهُ وَوَا

قُلُ اللَّ كُر يُن حرّ مَا مِ اللَّ نَتْيَيْنِ (بعو) پرسان عن آیا هردونردا حرام عرده یا هردو مادهرا

أُمْ كُنْتُمْ شَهِلًا ءَ إِنَّ وَصَّلَّكُمُ اللَّهُ يَهِلَا الْمُ اللَّهُ يَهِلَا الْمُ اللَّهُ يَهِلَا اللَّ آيا بوديد شما حاضر وقتيكه حكمدادشمادا خدا بهاين

فَهُنُ أَظُلَمُ مِمْنِ افْتَرا ي عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكَالِمِ الْحَسِيعة بهتان كوده بر خدا

أَكْذِ بًا لِيضِكُ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمِ دوغ تاكه عمراه عند مردمانوا بدون تحقيق(دانش)

مر آئینه خدا هدایت نمی کند قوم عالمان را

تفسیس: تحلیل و تحریم اشیاء محض به حکم خدا (ج)میشود حکم خدا یا بواسطهٔ پیغمبران ابلاغ میشود یا بلاواسطه . خدا یکی را مخاطب قرار میدهد تابوی معلوم گردد این جاهر دوصورت منفی است انتفاء صورت اول در (نبئونی بعلم) نفی صورت ثانی در (ام کنتم شهداءاذوصکم) تنبیه شده است بنابران دردعاوی مشرکان جز افترا واضلال چیزی با قسی نمیماند بدون شبه بیشتر از آن ستمکاری نیست که بر خدا (ج) تهمت بند و باوجود فقدان علم و تحقیق به مردم مسائل باطل و غلط بیان کرده گمراه کند کسیکه این قدر بیحیائی ورزد و به چنین ستم عظیم اقدام نماید توقع راه یافتن وی امری بیهوده است .

(پسهرآئینه) اوناپاكاستياذبيعهٔناجايزباشد(فسق)كهآوازبلندكرده شدها براىغىر خدابهوقت ذبح او پس كسيكه از كرسنگى بيتاب شود (درمانده شود) نه نافر مانى كند و نهزیادتی (نه بغی کنندهونه ازحد گذرنده) پس بیشك پروردگارتو بسیار بخشنده نهایت مهربان است

تفسیر: حضرت شاه (رح) میفرماید «یعنی از حیواناتی که خوردن شان رواج دارد اینها حرامند »درین آیت توضیح به کفار است که اشیای مذکور فوق را که حلال بود شما حرام قرار دادید اکنون آن اشیاء بیان میشود که درواقع حرام است و شما آنرا حلال میپندارید تفسیر و توضیح بقیه آیت در رکوع اول سورهٔ مائده در «حرمت علیکم المیتة والدم ولحم الخنزیر الایته گذشته است آنجا مطالعه شود.

وعلى الآنِ يُنَ هَاكُوُ احْرَّمُنَا كُلُّ ذِي فَي الْحُرِّمُنَا كُلُّ ذِي فَي الْحُلُّ فِي كُلُّ وَ عُرَامًا كُلُّ فِي كُلُّ وَ عُرَامًا كُلُّ فِي عَلَى الْحُرْفُ الْحُرْمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُرْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُرْمُ عَلَى الْحُرْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُولُ عَلَى الْحُرْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُرْمُ عَلَى الْحُمْمُ عِلَى الْحُمْمُ عَلَى الْحُمْمُ ع

ظفر و من البقر والغنم حرّمناعليم، ناخن داده و اذ ما و و موسفند حرام مرده بوديم برايشان في و و موسفند حرام مرده بوديم برايشان في و مرهما الآماحكات ظهور هما بيسهاى اين دوقسم معر آنچه برداشته است پشتهاى اين دوقسم (چسپيده باشد بر پشت هاى آنها)

أو الحواياً أو ما اختلط بعظم ظالك المعالم عنالك المعادد الله المعادد المعادد

جزينهم يبغيرم سور الاكالصر قون آنينه ماداستعويانيم جزا داديم ايشاندا بسببطلمايشان و هر آئينه ماداستعويانيم

تفسیو: حرمت اصلیه درآناشیاست کهدرفوق مذکورشده البته برای مصلحت وقت بعض اشیاء بصورت عارضی بربرخی از اقوام سلف حرام گردانیده شده بود مثلاً بریهود درسزای جرایم شان هرحیوان ناخندار که انگشتان آن کشاده نباشد مانند شتر ، شترمرغ ،مرغابی حرام گردانیده شده بود کذا چربوی گاو ،وبزکه به کمر، روده ، استخوان ملحت نباشد (چون چربوی گرده) حرام گردانیده شده بود ، ادعای ملحت نباشد (چون چربوی گرده) حرام گردانیده شده بود ، ادعای علیهماالسلام بالاستمرار حراماستغلط می باشد ، حقیقت ایناست که عیم یک ازین اشیاء در عهد ابراهیم (ع) حرام نبود در اثر تمرد وعصیانیهود نمام این اشیاء حرام گردید هر که جز این دعوی کند دروغ است چنانکه درآغاز پارهٔ «لن تنالوهای درآیت «قلفاتوابالتورانة فاتلوهاان کنتمصادقین » این دعوی در دوت داده شده بود .

### فَإِنْ كُذَّ بُولَ فَقُلُ رَّ بُّكُمْ ذُورُ حُمَاةٍ

پس اگر بدروغ نسبت کنند ترا پس بگو پروردگار شما خداوند مهربانی

# و اسعاد است ورد عرده نميشود عقوبت او اذ قوم

# الْهُجُرِ مِيْنَ ﴿

تفسيو: برحمت آسماني تاكنون رستگار شده ايد تصور مكنيد كهعذاب برطرف شده كذا في موضح القرآن .

سيقول الذين أشركو الوشاء الله نود باشند كه بعويند مشركان اترخواستي خدا

مَا اَشُر كُنَاو لا ابا قُ نَاو لا حَرَّمْنَا شرك نمى آورديم ما و نه پدران ما و حرامنمى عرديم

مِنْ شَى اللَّهُ عَلَمْ لِكَ كُنَّابَ الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

مِن قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَنَا ۚ قُلْ هُلْ اللَّهِ اللَّهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَنَا ۚ قُلْ هُلْ

الآتخرُ صُون ﴿ قُلْ فَلِلّٰهِ الْحُجَّةُ مُعَرِ دروغَعُوى ﴿ قُلْ فَلِلّٰهِ الْحُجَّةُ مُعَرِ دروغُعُوى ﴿ بَعُو بِسَ خداراست دليل الْحَالِحُهُ الْجُهُعِينَ ﴿ لَهُ الْحَالِحُهُ الْجُهُعِينَ ﴾ لَبَالِغَةُ مُعَلِينَ فَلُو نُسَاء لَهُمَا لَكُمُ الْجُهُعِينَ ﴿ لَكُو نُسَاء لَهُمَا لَكُمُ الْجُهُعِينَ ﴾ معكم بس احر خواستى خدا (هرآئينه) هدايت عردى همهشمارا

تفسیر: در رکوع گذشته ا زمشرکان مطالبه شده بود که شما اشدای حلال وطیب را حرام گردانیده تحریم آنرا بسوی خدا (ج) منسوب میدارید دلیل وسند ارائه کنید این جا دلبلی که می خواستند تقدیم كنند بيان ميشرود يعني اگر خدا (ج) ميخواست ميتوانست ما و اسلاف مارا ازین تحریم بلکه آز کافهٔ کردار وگفتار مشرکانه باز میداشت حیون منع نفرمود واین رفتار دوام کرد پس ثابت گردید که اعمال ما، در پیشگاه او پسند افتاده ـ واگر منظور نمی شد مارا بارتکاب آن آزاد نمیهگذاشت مُخْفَى مباد که حکومت مدبر و نیکنام کسی را که سمیم تحریك و بغاوت می باشد باوجود اطلاع یقینی وقدرت کافی ـ روز اول گرفتار نموده بدار نمی کشد حرکات اورا تحت مراقبت قرار میدهد \_ گاهی برای اصلاح هدايتش ميكند وموقع ميدهد تباشبايد بمعاقبت اعمالخويش اندیشه کند وخود باز آید ، گاهمی از اصلاح وی مایوس می گردد ومهالت مسی دهد کهدر عصیان آن مواد قانونسی و مکمل فراهم شود تا منتهای جرم وعذروی از حیث قانون علی رؤس الاشهاد ثابت گردد دراین صورت کهبه گنهگار مهلت داده میشود ومعجلابه کیفر کردارش نمیرسد آیا ثابت میگردد که اعمال وی درنگاه حکومت جرم وعصیان نیست نخست از قانونی که خود حکومت شایــعکرده برمیآید که این افعال درنگاه او گناه است دوم چون ایسن مجرم بعد از انقضای مهلت درمحکمه وعدالت پیش میشود وبعد از اثبات قانونی و اعتــراف گناه محکوم به اعدام یا حبس دوام گردد آنگاه برای العین مشاهده میشود که درنظر حکومت جرم او چه مقدار بوده ؛ بهر حال اگر حکومت باوجود علم وقدرت برگناه \_ بنابر مصلحتی فورآ جزا نمیدهد دلیـل برآن نیست که آنرا گناه نمی پندارد ازین جا قیاس باید کرد که حضرت احكم الحاكمين از آغاز آفرينش توسط نائبان صادق وعفيف خويش از هر گونه قواعد واحکام بندگان را مطلع فرموده و آشکار گردانیده کهدر حضوت او چه منظور وچه ناپسند است گاهی مسلسل وگاهی پس از وقفه های اندك آن احكام وهدایات تذكار یافته ــ دراین اثنا تاجای كــه

باخلاف و رزندگان مسامحت شایسته بود مسامحت بعمل آمد \_ازتنبیهات معموله نيزعندالضرورت وقتآ فوقتآ كاركرفتهشد ،هوكراپيمانهٔ شقاوتش لبريزشدني بودمهلتداده شد كهخويشتن راواضح وآشكار امستحقسراي آخرین قرار دهد وبه کیفر کردار خود برسند چنّانکه بسا اقوامیاداش جرايم خودرا دراين جهان اندك اندك چشىيدهاند پس باوجود اينحالات قومی که روزی چند مبتلای جرایم مانده وفوراً کرفتار نیگردیده چگونه ازآن استدلال میشود کهآن جرایم معاذالله پسندیدهٔ خداست ور نه حدا ميتوانست كهبقدريك لمحه نيزآنها را مهلت نميداد حانديك سوال ديكر وآن این است که خدا (ج) ازاول انسان را چرا چنان نیا فرید که سوی سيئات قطعاً نمي گرائيد وبدين طريق فطرة ً ويرا مجبور ميكرد كه جز نیکوئی کاری نمی نمود \_ اگرغورشود ازاین سوال برمی آید کهچراانسان چنان آفریده نشد که دارای صفات انسانی نمی بود یاسنـگ و خشتی آفریده میشد که از شعور وادراك ـ کسب واختیار یکسره خالی می بود يامانند اسب والاغ ونحوذالك اراده واحساس جزئى ميداشت وازآغاز تاانجام ازدايره محدود احوال وافعال مخصوص ومتشابه خود قدمي ـ فراتر نمی گذاشت یاعزتی بیشتربوی عنایت می شد و در صف فرشتگان مىاستاد ومحض به اختيــار طــاعت وعــبادت مجبــول ومفطــور مي.بود الحاصل این نوع مترقی که دارای ادراکات کلی و تصرفات عظیم الشان کسبیست در صفحه هستی بوجود نمی آمد مایقین داریم هر که به آواز بلند شرف وکرامت خودرا ادعا دارد جرئت نمیکند که بـاوجود نبی خویش مخالفت نماید هنگامیکه آفرینش انسان باقوای عقلی وعملی و موجودیت آزادی کسب واختیار برای تکمیل نظام عــالم ضــرور بود . پذیرفتن نتایج وآثار آن نظام تکوینی نیز ضرور می باشند چکونهمیشود که انسان در شعب ماده ومعاش حیات بهوسیلهٔ آزادی عقلی و کسبسی به انواع واقسام بیشمارمظاهر مختلف مقابل گردد اما درمعاد وروحانیت همان انسان که دارای آن دلودماغ ونیروهای کسب واختیار استمجبور شوند که بهیك تنگنای محدود رفتار کنند ونتوانند قدمی باین سو یا آنسو نهند پس اگر هستی انسان بحقیقةالموجوده در مجموعهٔ عاالم ضرور است اختلاف خيروشر نيز ضرور ميباشد واين اختلاف خوددليل بزرگ است برآنکه هــرآن فعلــی که بهوقوع می,پیــوندد ، بالضــرور پسندیدهٔ خدا (ج) نمی باشد ورنه در حال وجود افعال مختلف ومتضاد بايد بپذيريم كه چنانكه اخلاق زيبا پسنديدهٔ الهي (ج)است اخلاق زشت نیز منظور است همچنانکه ایمان آوردن پسندیده میباشد ایمان نیاوردن نيز پسنديده است ، واين خود صريحاً باطل است اگر خدا ميخواست میتوانست آفرینش انسان را چنان بنانهد که همه بهسبردن یك طریق مجبور شوند اما چنین بوقوع نه پیوست پس این حجت بالغه والــزام کامل بر آنهاست که «**ایشاءالله هااشرکنه**ا» گفته میخواهند در مشنیست ورضای الہی (ج) اثبات تلازم نمایند زیرا باوجود این قدر اختلافات شدید \_ موافق آئین آنها باید چنین گفته شود که مثــلاً نزدخداوند(ج) هم توحيد خالص پسنديده ومقبول استوهم معاذالله نقيض آن كه شرك جلی می باشد \_ وقس علیهذا ازاین دلایل تابت شد که این استدلال مشركان «**لوشاءالله هااشركنا**»لغووبي اساس مي باشد هيچ اصول علمي نزد آنهانیست که توانند در محضر ارباب عقول تقدیم کنند سخنانآنها مبنی بر تخمین است و تیری است که بتاریکی می افکنند و خدا (ج) آنهارا

به حجت بالغه رد كرده است در «فلوشاء لهديكم اجمعين» اشاره است باین طرف که فطرت انسان چنان آفریده نشده کههمه بر شاهراههدایت رهسپار باشند . حضرت حتى جلوعلى شمانه بهوى تاحدى آزادى كسبواختيار عطا فرموده که درخور امکان مخلوقی بود واین مستلزم آنست که هنگام به کار بردن این آزادی طرق مختلف گردد یکی بهاختیار خیر پــر دازد ودیگریبهاختیار شر\_آنیکی مظهررضا ورحمتالهی (ج)شود وآن دیگر مظهر خشم وغضب او\_ وبدین صورت مقصدی رآکه آفریدگار کاینات از آفرينش عالم اراده فرمرده انجام يابد يعني اظهار صفات جمالوجلال او على وجهالاتم «ليبلوكم ايكم احسن عملا» ورنه اگر همه عانم به حال واحدى فرض شود ظهور بعض صفات المهي (ج) ممكن ميشود و بسراى ظهور بعضی موقع نمیرسد . آنچه تااین جا گفتیم بر آن تقدیر استکه غرض مشركان از قول «**لوشاءالله هااشركنا**» اثبات استحسان خرافات وکفر یات شان بوده باشد ـ چنانکه از احوال شان ظاهر است و اگــر غرض شان ازاین گفته محض معذرت باشد یعنی هرچه خدا (ج)میخواهد برما اجرا می کند زشت باشد یا زیبا همه از مشیت اوست. پس چرا در مقابل مشیت الہی (ج) انبیاء ورسل باما مزاحمت می کنند واز عذاب البهي (ج) مارا تهديد مينمايند جواب شان اين است . كه انبياء و رسل شمارا بهمشیت همان خدا مزاحمت میکنند که شما بهمشیت وی مرتکب این افعال شنیعه میشوید وهمان مشیت است که مناسب افعال شما به شیما عذاب وارد میکند .

چنانکه قدرت مار آفریده در بارهٔ مارگزیده اثر هلاك را مرتب فسرموده است خواه در گزیدنمار فعل واختیار مارگزیده دخلی داشته باشد یانه همچنان در شرك و كفرشماو گذاشتن هلاك جاوید و درایمان و عمل صالح شما تاثیر نجات ابدی كار همان قدرت و مشیت ایزدیست که از آن كافه سلسلهٔ اسباب و مسببات بوجود آمده است پس اگر شما در رجوع از اطوار مشركانه خویش به شیت عمومی احتجاج می كنید لهذا ارسال رسل و انزال عذاب و سایر امور را نیز نتیجه كار فرمائی آن مشیت دانسته بدانید که حجت بالغهٔ الهی (ج) به اتمام رسیده است . بیشك اگرخدا (ج) می خواست همهٔ شمارا براه راست رهسیار می كرد . اما حضرت او بنا برسوء است عداد شماچنین نخواست عاقبت از اختیار سوء شما افعالی صادر شد که اثر آن بصورت عذاب مرتب شد. والعیاذ بالله،

قُلُ هُلُم تُسُهُلَآءَ كُمُ الَّذِينَ بعو بياريد عواهان خودرا آنانكه

یشهد و ن آت اللّه کرم هذا الله فان الله عوامی دهند بدرستیکه خدا حرامساخته استاین دا پس امر

Α.

شَهِلُ وُ ا فَلَا تَشْهُلُ مَعْهُمْ وَ لَا تَشْعُ عواهی دهند پستواعتبار مکن بآنها (پستوعواهی مده باایشان) و پیروی مکن

أَهُواءً النَّذِينَ كُنَّ بُوا بِا يَتِنَا وَ النَّذِينَ خواهشهای تسانیکه بدوغ نسبت تردند احکام (آیات) مادا و تسانیکه لایق مِنُون بِالا خِرَةِ وَهُمْ بِرَبِّهِمْ یقین ندارند به آخرت وایشان با پرودد محادخود

يَعْدِ لُوْنَ ﴿

برابرميكنند ديكرانرا

تفسیو: حال دلیل عقلی شما درفوق معلوم شد اکنون دربارهٔ ایس تحریمی که خود وضع کرده اید اگر کدام دلیل نقلی دارید بیارید آیاشما شاهد دارید تااظهار کنند که بلی خداوند (ج) این اشیاء را روبروی ما حرام گردانیده بود ؟ عیان است که چنین گواه صادق موجود نمیتوان کرد اگر چند گستاخ دروغگوی بیحیا به ادای چنین گواهسی آماده شوند به سخنان آنها گوش مدهید و به مقتضیات آنها اعتنائی مکنید تا اینجا ذکر اشیائی بود که مشرکان محض برأی وهوای خویش حرام قرارداده و برای تحریم آن حیله ها و عذرهای باطل پیش کرده بودند \_ پس از ین آن اشیا بیان میشود که خدا (ج) آنرا حرام گردانیده و همیشه حرام بوده است لیکن مشرکان گرفتار آنند .

قُلْ تَعَالُواا تُلُمَاحَرُ مَرَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ

بگو بیائیدتابخوانمآنچه حرام کرده است پروردگارشمابر شما (فرمودهاست)

اَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا وَ بِالْوَالِدَ يُنِ عَهِ شَيْعًا وَ بِالْوَالِدَ يُنِ عَهِ شَيْعًا وَ بِالْوَالِدَ

<u>س</u> ۲

### ماروزى ميدهيم شمارا فقر از (ترس)

تفسیر : عرب بنابر تهیدستی گاهی اولاد خدودرا میکشتند (ومیکفتند) ما که خود چیزی برای خوردن نداریم فرزندان خود را چه دهیـم ازاین جهت فرموده است روزی دهنده خدا ست هم به شما وهم به اولاد شما ــ جای دیگر عوض «**مناملاق» «خشیةاملاق»** کفته شده یعنی (از ترس تهسی دستی میکشتند)ممکن است این جاذکر کسانی باشد که فی الحال بینوا نمی باشند اما میترسند هنگامی که عائلهٔ شان افزون شود از کجا به آنها طعام دهند چون طبقهٔ اول رآ پیش از عیال فکر طعام خود شان وطبقهٔ ثانی را اندیشهٔ کثرت عیال پریشان میدا شت شاید با «من املاق» دراين آيت «نرزقكمواياهم» ودرآن آيت با «خشية املاق» « نرزقهم واياكم» ارشاد شده است واللهاعلم .

و ایشان را

نْفُوا حِشْ مَا ظُهُرُ آنجهظاهر باشد

و آنچه پوشیده باشد

تفسير : شايد از (نزديك آن مرويد) مراداين باشد كه از مبادى ووسايل این آفعال نیز اجتناب ورزید مثلاً مانند زناکه ازنظربدنیز اجتناب لازم

هیچ نفس را كهحرام ساختهاستخدا كشبتنش

۸ تفسیر

ت**فسیر :** استثنای «**الابالحق**» ضرور بود زیرا درآن کشتن قاتل عمد ــ زانی محصن ــ مرتدعن الاسلام نیز داخل است چنانکه دراحادیثصحیح تصریح شده وائمه مجتهدین را بران اجماع است .

### 

تفسیر: ازاین آیت حرمت اشیای ذیل ثابت میکردد (۱)شرك بخدا (ج) (۲) رفتار ناشایسته بامادر و پدر (۳) کشتن فرزندان (٤)همه اعمالی که دور از حیاست چون زنا و نحوذالك (٥) قتل ناحق .

تفسیر: تصرف بیجادرمالیتیم حرام است البته بصورت احسن و مشروع ولی یتیم می تواند در آن تصرف کند هنگامی که یتیم جوان شود و بتواند فرایض خودرا انجام دهد بخود آن سپرده شود .

ت**فسیر :** بروفق, طاقت خویش دراجرای این احکام بکوشید تااین اندازه مکلفید خدا هیچکسرا افزون از توانائی اوتکلیف نمیدهد .

### وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَكُوْكَانَ ذَا قُرُبِي

وچون سخن گوئید پس رعایت انصاف نمائید واگرچه محکوم علیه صاحب قرابت باشد

تفسیر : درگفتن حق وانصاف باید دوستیوخویشاوندی مانع نگردد .

# و بعهد خدا وفاتنيد

تفسیو: در تعمیل او امر و نواهسی خدا پابند باشید نذری که به خدا (ج) می پذیرید یاسوگندی که میخورید بشرطی که غیر مشروع نباشد آنرا انجام دهید.

## ذَلِكُمْ وَشَكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿

به این حکم فرموده است شما را تا پندبپذیرید و آن هذا صراطی مستقیماً فاتبغوه و و آن هذا صراطی مستقیماً فاتبغوه و و آن هذا حرانه را ست پس پیروی کنیدآنداه را و هرآئینه) این راه مناست (داه) داست پس پیروی کنیدآنداه را و کنید پیروی داهای دیگردا که (اینداها) جدا محرداند شمارا عن سیمیله ط

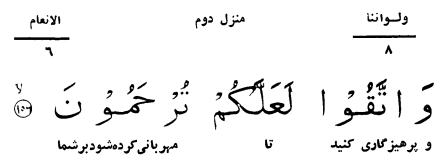
تفسیر: به احکامی که در فوق مذکور شد پابندی کردن وعهد خدارا اعتقاداً وعملاً ایفانمودن \_ ایناست صراط مستقیم یعنی راه راست . درخواست این راه در سورهٔ فاتحه تلقین شده بود این راه بشمانموده شده اکنون رفتار برآن کار شماست هرکه سوای آن براهی رفت ازراه خدا (ج) گم شد .

ذالکُمْ وَصَّلَیْمْ بِهِ لَعَلَکُمْ تَیْوُونَ ﴿ اَلْکُمْ تَیْوُونَ ﴿ اَلْکُمْ تَیْوُونَ ﴿ اَلْکُمْ تَیْوَادِهِ مَنید بِهِ اِللَّهُ اللَّهُ ا

بِلِقَاءِ رَبِيهِم يُوْمِنُونَ ﴿ فَالْمُ اللَّهِ مِنْ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللّلْحَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تفسیو: معلوم میشود احکامیکه در اول رکوع ۱۹ «قل تعالوا اتل ماحرم دبیم علیکم» خوانده و شنوانیده شد همیشه جریان داشت و همه پیغمبران و شرایع برآن متفق بودند پس از آن خداوند تـورات را برموسی علیه السلام فـرود آورد کـهدرآن احـکام شـرع بـه تفصیـل مـزید درج بـود تـورات عـطاء و به نیـکو کـاران آن روز گـار نعمـت خــدا (ج) تـمام گـردیـد ـ ضـروریـات با شـرح و بسـط بیان شـد ـ ابواب تـمام گـردیـد ـ ضـروریـات با شـرح و بسـط بیان شـد ـ ابواب هدایت و رحمت کشاده گردید که مردم آنرا بدانند و به لقای پروردگار خویش یقین کامل حاصل کنند .

وهذا اكتب أنز لنه مبرك فا تبعوه و المرك فا تبعوه و المرك فا تبعوه و المركة المر



تفسیر: تورات بود چنانکه بود اما این کتاب(قرآن کریم) کتابیاست که می تواند باحسن وزیبائی روشن وآشکار خویش روبروی شماست که می تواند از عهدهٔ ستایش حسن و کمال آن برآید \_ آفتاب آمد دلیل آفتاب هر که دربرکات ظاهری و باطنی و کمال صوری و معنوی آن نگاه کند بی اختیار میگوید: بهار عالم حسنش دلوجان تازه میدارد \_\*\_ برنگ اصحاب صورت رابه بو ارباب معنی را\_\*\_ اکنون نگریستن به چپوراست (تردد) ضرورت ندارد اگر خواهید از رحمت خدا (ج) کامل معظوظ شوید باین کاملترین و آخر ترین کتب رفتار کنید از خدا بترسید تا در هیچیك از حصص این کتاب مخالفتی از شماسر نرند.

أَنْ تَقُولُو آلِنَّهَا أُنْزِلَ الْكِتٰبُ عَلَى وَ تَا نَعُولُو آلِنَّهَا أُنْزِلَ الْكِتٰبُ عَلَى وَ تَا نَعُولِيد جزاين نيست محفرو فرستاده شده است متاب بر طَا زَفْتُنْ يُمِنُ قَبْلِنَا وَ إِنْ كُنَّا عَنْ نَطَا زَفْتَنْ مِنْ قَبْلِنَا وَ إِنْ كُنَّا عَنْ دُومُ وَهُ وَمُوهُ وَ مِدْرَسَتِيكُهُ مَاهُ اللّهِ وَ بِدُرْسَتِيكُهُ مَاهُ اللّهِ الْمُا وَ بِدُرْسَتِيكُهُ مَاهُ اللّهِ الْمَا وَ بُدُرُ سَتِيكُهُ مَاهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ر استرم لغفلین استرم ایشان بیغبر ایشان بیغبر

تفسیو: پس ازفرود آمدن این کتاب فرخنده(قرآن کریم) برای امیان عرب نیز موقع نماندکه گویند پیشترکتب آسمانی کهشامل برشرایع الهیه بود بروفق علمما برای دوطائفه (یهود ونصاری )فرود آمده بیشك اینها آنرا میخواندند وبهمدیگر درس می گفتند وبعضی چون ورقه بسنوفل وغیره بهعربی ترجمه میکردند ومدتها دراندیشه آن بودند کهعرب را یهود یانصرانی گردانند اما ما به تعلیم و تدریس آنها سرو کاری نداریم بعث از آن نیست که یهود ونصاری آنچه را تعلیم و تعلم میکردند تاچه اندازه در صورت اصلی آسمانی خود محفوظ بود تنها مطلب این است که مخاطب اصلی آن شرایع و کتب خاص بنی اسرائیل بود اگرچه بعضی اجزای این تعلیم مانند دعوت توحید واصول دین توسیع یافته غیر از

بنی اسرائیل دربارهٔ دیگر افوام نیز تعمیم شده باشدوبااینکه شریعت و کتاب آسمانی به هیئت مجموعی به قدومی خاص ، برای منفعتی مخصوص فرود آمده باشد اگر بدرس وتدریس آن ، اقوام دیگر مخصوصاً چون عرب قومی غیور وخود خواه اظهار علاقمندی نکند هیچ مستبعد نیست بنابرآن آنها میتوانستند بگویند که هیچ کتابوشریعت آسمانی سوی ما فرستاده نشده واگر به قومی مخصوص فرود آمده مابآنها علاقه نداشتیم \_ پس ماچرا به ترك شرایع مأخوذ شویم. اما امروز آنهارا با چنین حیلهها موقعی نمانده \_ امروز حجت خدا ( ج ) کتاب روشن \_ باران هدایت ورحمت عمومی خاص درخانهٔ آنها فرود آمده تانخست خود ازآن مستفید شوند وباز این امانت الهی (ج)را به کمال حفاظت واحتیاط به احمرواسود به کافهٔنژاد های گیتی وباشندگان باختر وخاور جهان ابلاغ نمایند حزیرا این کتاب بهقومی مخصوص و باختر وخاور جهان ابلاغ نمایند حزیرا این کتاب بهقومی مخصوص و ففل و توفیق الهی (ج)این پیغام آخری وعام خدا بتوسط عرب درزوایای فضل و توفیق الهی (ج)این پیغام آخری وعام خدا بتوسط عرب درزوایای فضل و سرده . فالحمد علم غلال درسیده . فالحمد علم غلال دالك .

اَوْتَقُولُوْ الْوَاتَّا أَنْ لَى عَلَيْنَا الْكَتْبُ
يا نعوئيد اعمر فرود آورده شدى برما كتاب
لكُنْا آهُلَى مِنْ هُمْ فَقَلْ جَاءَ كُمْ
(هرآئينه) ماهى بوديم داه يا فته تر اذ ايشان پسبدرستيكه آمد بشما

بَیِّنَاتُ مِّنُ رَّ بِکُمْ وَ هُلَّ ی وَرَحُمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحُمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَرَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ وَ عَلَی وَ رَحْمَاتُ وَ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ وَ وَمِنْ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَیْ وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ وَ مُعَمَّلُهُ وَمِنْ اللهِ عَلَی وَ رَحْمَاتُ اللهِ عَلَی وَ وَمِنْ اللهِ عَلَی وَاللّهُ وَمِنْ اللهِ عَلَیْ اللّهُ عَلَی وَ وَمِنْ اللّهُ عَلَی وَ وَمِنْ اللّهُ عَلَی وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَی وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَالِمُواللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ

تفسیو: هنگامی که احوال امم باستان راشنیدید شاید دردل شماولوله وهوس می افتاد که اگر کتاب خدا (ج) سوی ما فرود می آمد بیشتر از دیگران برآن رفتار می کردیم اینك شمارا از همه بهتر کتابی داده شده اکنون می نگریم گفتار خود را با کدام کردار به اثبات میرسانید .

فَهُنُ أَظُلَمُ مِمَّنُ كُنَّ بَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَمَّنُ كُنَّ بَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَسَت ستمعادتر التحسيعة بدروغ نسبت عند آيات خدا دا و صَكَ فَى عَنْهُا ط سَكَجُوزِ مِى الَّذِ يُنَ و اعراض عند اذآن ذود باشد عه سزادهيم آنانواعه

اعراض ميكردند به سبب آنکه

تفسيو : كيست ستمكارتر ازآنكه بعد از فرود آمدن چنين كتابروشن وبي مُثَّال آيات آنرادروغانگارد ؛ ازپذيرفتن احكام آنروگرداند وديگران رانیز نگذارد

تنبیه : در «صدفعنها» دومعنی از سلف منقول است « منع کردن» «اعراض نمودن» مترجم دانشمند معنی دومرا (روگرداند) ترجمه کرده است.

پروردگارتو یاساند (حکم) ایمان پیش ازاین یا (نفسی راکه) کسب نکرده بود كه نياوردهبود

### فِی اِیْمَا نِهَا خَیْرًا هَ قُلِ انْتَظِرُ وَ ا در ایمان خود هیچ عمل خیر بعو انتظار کشید اِنّا مُنْتَظِرُ وُنَ اللهِ مَانَیز منتظریم

تفسیر : حدهدایت از سوی خدا (ج) بپایا نرسید ؛ انبیاء تشریف آوردند شرايع فرستاده شد ؛ كتأبهاآمد ؛ حتى كتاب آخرين خدا (ج) نيزرسيد بازُهم نهذير فتند . شايد أكنون منتظّر آنند كه خدا (ج) خود آيد یافرشتگان او یاعلامت بزرگی ازقدرت وی (مثل علامت بزرگ قیامت) آشكار شود . بايد دانست كهيكي ازعلايم قيامت آنست كه بعد از ظهور آن ایمان کافر و توبه گنهگار اعتبار داده نمیشود . دراحادیث صحیحین توضيح شده است كه اين علامت طلوع خورشيد از جانب مغرب آست یعنی هنگامیکه خدا (ج) اراده کند این جهان را به پایان رساند ونظام موجودهٔ عالم را بهم زند مخالف قوانین موجودهٔ طبیعیه خوارقی بس عظیمالشان بهوقوع آید یکی ازآن اینست که خورشید بسجای مشسرق از مغرب طلوع نماید غالباً ازاین حرکت واژگونه ورجعت قهقریمقصود اشارت مى باشد باينكه قرانين قدرت ونواميس طبيعيه كه در نظام موجودهٔ جهان کار فرما بود میعاد آن در اختتام است وهنگام آنرسیده که نظام شمسی اختلال پذیرد گویا در آن وقت هنگام نزع و جاندادن عالم كبير آغاز ميشود \_ چنانكه ايمان و توبه عالم صغير (انسان) بنابر آنكهٔ فيالحقيقت اختياري نيست وقت نزع مقبول نميشود . بعدازطلوع آفتاب آز مغرب دربارهٔ مجموعهٔ عالم حکم آست که ایمان و توبهٔ هیچکس معتبر نباشد \_ دربعضی روایات باطلوع آفتاب از مغرب چند عــــلامـــت ديگر نيز بيان شده \_ مانند خروجدجال \_ خروجدابهونحوذالك معلوم میشود کهاز روایات مذکوره مطلب این است که آنگاه مجموع ایسن علامات متحقق شده میتواند که طلوع آفتاب نیز از مغرب محقق شود پس دروازهٔ توبه مسدود خواهد شد آین حکم بر هر علامتی جدا جدا متفرع نیست در روز گـــارما بعضی از مــردمان ملحد که عادت دارنـــد هرواقعه غیر عادی را برنگ استعاره جلوه دهـند در صدد آننــد کــه طلوع الشمس منالمغرب رانيز استعاره قرار دهند غالباً درنزد آنهاآمدن قیامت نیز یك نوع استعاره می باشد این قول که (فرشتگان آیسند ب پرور دگارتو ) تفسیر آندرنیمه (سیقول) در تحـت آیت «هل ینظرون الاان يأتيهم الله في ظلل من الغمام» كذشت آنجا مطالعه شود جمله «اوكسبت في ايمانها خيراً»بر (آمنت من قبل) عطف است تقدير عبارت نزد ابن المنير وديكر محققان چنين است «لاينفع نفساً ايمانها اوكسيها خيراً لم تكن آمنت منقبل اوام تكن كسبت في ايمانها خيراً " يعنى عر ك نخست ايمان نياورد آنوقت ايمان اونافع نميگردد وهركه ازاول كسب خير نكرد كسب خيراو درآن وقت نافع نميشود (يعني توبه قبول نميگردد).

# پراگنده کردند

گروه ترا باآنها هیے سرو کاری نیست نیستیاز ایشاندرهیچ چیزی جـز ایـن نیسـت که کار ایشان

ميكردند خداست باز خبر دهد ایشان را بهآنچه

تفسير : درركوع گذشته «قل تعالوا اتل ماحرم دبكم عليكم الايه» بسى اذ احكام بيان وارشاد شده بردكه «وان هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولاتتبعواالسبل فتفرق بكم عن سبيله» يعنى صراط مستقيم « راهراست دین » همیشه واحد بوده است چون ازآن انحراف شود طرق گمراهی بسيار استهمه انبياء ومرسلين از حيث اصول بيك راهروان بودندومردم را بهآن دعوت میکردند «شمرع لمکم منالدین ماوصی بهندوحاً والملی اوحينا اليك وماوصينا به ابـراهيم وموسى وعيسى ان اقيموا الـدين **ولاتتفر قوافیه** » (شوری رکوع ۲)میان آنها دراصول دین تفریق نیست تفاوتی که نشبت به اختلاف زمان ومکان واحوال خارجی در فروعشرعیه پدید آمده تفریق نمی باشد ـ بلکه در رنگ مناسب هروقت تنوعذرایع است برای وصول مقصد واحد ومشترك ـ دینی راكه پیغمبران سلف آوردنه کتاب موسی علیهالسلام نیز برای مخالفت آن نی بلکه به غـرض تکمیل و تفصیل آنها فرود آورده شده بود آخر تر از همه قرآن کریم فرود آمد که متمم ومصدق تمام کتب سابق وحافظ علوم و معارفآنست در ضمن ، حال کسانیکه ازآن کتب وشرایع اعراض میکردندبیان شد واز «انالذین فرقوا دیشهم» باز به اصل مطلب رجوع شده است یعنی راه دین الهی (صراط مستقیم) واحد است آنانکه دراساس دین تفرقه مى افكنند وراه هاى جداگانه مى بر آرند ودر لعنت فرقه بندى گرفتار میشوند چه یهود باشند یا نصارا وچهآن مدعیان اسلام کهدر آینده مي خواهند چتر عقايد دين راپاره كنند ترابه آن ها واسطه وتعلقي نيست این ما ممه در «فتفرق بکم عن سبیله» داخلند تواز آنها اظهار بیزاری وبرائت كرده وبراه واحد (صراط مستقيم ) استوار باش عاقبت آن هارا به خدا (ج) بسیار آنچه آنها در دین اختلال وارد کرده بودند خدا (ج) را توضیح کرده میگوید (اموری که باید برآن یقین کرد) (اصول دیک تفرقه نمیخواهدوآنچه کردار است (فروع دیسن)اگسر طرقآن مسفرق باشد باك ندارد .

مَنْ جَآءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْتَا لِهَا الْمَا

يكنيكى پس اوراست

وَمَنْ جَآءً بِالسِّيِّئَةِ فَلَا يُجُزَّى

الأمِنْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ فَ

مگر مثل آن (وبرایشانظلمنخواهدشد) وایشانستم کردهنخواهندشد

تفسير : در «ثم ينبئهم بماكانوايفعلون » برمجازات افعال شنيعهٔ آن هــا تنبیه شد \_ وقانون عام سرای نیک وبد باآن توضیح گردید که پاداش نیکی کم از کم ده چند واکثراً کیفر بدی برابر آنست یعنی هر که یك نَّكُي كُنْدُ اقلاً ده برابر مثلُ آن ثُوابِ ميابد فزون ازآن حد واندازه ندارد «والله يضاعف لمزيشاء» الـآيه ـركوع ٣٥ بقره هركهمر تكب يك بدی شود بقدر همانیك بدی سزای آن قسرار داده شده فسزون ازآن نميشود تخفيف وبخشائش دراختيار اوست جاىكه رحمت بدين وفرت باشد ظلم امكان ندارد .

قُلُ إِنَّنِي هَا نِي رَبِّنَي اللَّهِ صِرَاطٍ هرآئینه هدایت نمودهاست مراپروردگارمن به ىگو

مُستَقِيمٍ ٥ إِناقِيمًا مِللة البراهِ مُكَاعَلِهُ وَالْمُحَايِفًا اللهُ

راست دین صحیح کهآن ملتابراهیم است درحالی کهیکطرفبود(مایلبدینحق)

تفسیر : خودرا خاص برای (عبادت) یك خدا وقف كرده بود .

وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ الْمُ

تفسیو: شما هرقدر میخواهید دردین راه ایجاد کنید ومعبودان مقرر کنید مرا پروردگار من به صراط مستقیم ره نموده که آن راه توحیدخالص و تفویض و توکل کامل است که موحد اعظم و پدر پیغمبران ابراهیم خلیل الله به کمال عزم و ثبات برآن روان بود آن ذات فرخنده که امروز تمام عرب و کافهٔ ادیان آسمانی نام اورا بغایت عظمت و احترام یادمیکنند.

الانعام

قُلُ إِنَّ صَلَا تِنْ وَ رَجِهِ وَقُرِبَانِي وَ مَحْيَا يَ بعو هرآئینه نماذ من و (حج)وقربانی من و زند مانی من و هما تنی للّابِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ اللهِ و موت من همه خاص برای خدا پرورد ماد عالمیان است

لانتُسرِيْكَ لَهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

تفسیر: درابن آیت مقام اعلی توحید وتفویض ذکر شده مقامی که سید و آقای ما محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم برآن فائز شده بود در تخصیص ذکر نماز وقربانی بالصراحت تردید مشرکان شد آنها که برایما سوی الله عبادت بدنی وقربانی می نمودند.

# وَ بِذَا لِكَ أُمِرْ ثُوا أَنَا أُولُ الْهُسُلِمِينَ اللهَ وَ بِإِذَا لِكَ أُمِرْ ثُولُ الْهُسُلِمِينَ اللهَ و باين توحيد مامورشدهام ومن اذ همه اول فرمان بردارم

تفسیر: مفسران عموماً گویند مطلب از «وانا اولالمسلمین» آنست که حضرت پیغمبر صلیاته علیه وسلم باعتبار امت محمدیه اول المسلمین میباشد اما چون ذات فرخندهٔوی بروفیق حدیث جامع ترمذی اول پیغمبران است «کنت نبیاً وآدم بین الروح والجسد» در اول المسلمین بودنش هیچ شبهه نمیماند بر علاوه ممکن است درین جااولیت زمانی مراد نبوده بلکه تقدم رتبی مراد باشد \_یعنی مندرتمام گیستی به صف مطیعان اولتر وپیشتر از همه میباشم شاید مترجم محقق قدس سره که در ترجمه بجای «پیش ازهمه فرمان بردارم » «نخست از همه فرمان بردارم» گفته است به این طرف اشاره نموده زیرا به اعتبار محاوره در ادای تعبیر اولیت رتبی بیشتر واضح است والله اعلم .

تفسیر: نخست ذکر توحید فی الالوهیت بوداکنون توحید فی الربوبیت تصریح میشود یعنی چنا نکه جزوی معبودی نیست مستعانی نیز جز او نمی باشدزیرا استعانت برربوبیت عامه متفرع است «ایاك نعبد وایاك نستعین » .

وَلاَتَكُسِبُ كُلُّ نَفْسِ اللَّا عَلَيْهَا عَ

(و نه میکند عمل هیچکس مگر برخود) و هر که گناه میکندبرذمهاوست

و لا تَزِرُو ازِرَهُ وِ زُرَ الْخُواي عَلَيْ اللَّى وَ لَا تَزِرُو ازِرَهُ وِ زُرَ الْخُواي عَلَيْ اللَّى وَ اللَّهُ اللَّهِ وَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

رَ يَكُمْ مَرْ جِعْكُمْ فَيْنَا فَيْكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِي وَيُوعِكُمْ بِهَا كُنْتُمْ فِي وَدِيرَ وَمِ الْمُنْتُمُ فِي وَدِيرَ وَمُ الْمُنْتُمُ مِنْ فَيْرُودُ وَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عِلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّا كُلَّهُ عَلَيْكُمْ عَل

فِيْهُ تَخْتَلِفُوْنَ آَنَ درآن اختلاف ميكرديد

تفسیو: کافران در توحید وامثال آن با مسلمانان مجادله میکردند و میکفتند شماطریق توحیدرا بگذارید وبهآئینمادرآئیداگر درآن گناهی باشد بنمهٔ ما «وقال الذین کفرو اللذین آمنوا اتبعوا سبیلنا ولنحملخطایاکم» (العنکبوت رکوع ۱) دراین جا پاسخ آنها داده شده گناههرکس بدوش خود اوست هیچکس گناه دیگری را برداشته نمیتواند مجادله واختلاف شما همه بحضور الهی (ج) باز میگردد وآنجا طی میشود . جهان جای فیصله نیست عرصهٔ امتحان واز مونست چنانکه در آیت آینده توضیح شده .

### و هُوالْذِي جَعَلَكُمْ خَلَاعِفَ الْأَرْضِ وَ اوست كه مردانيد شمارا نايدها در زمين

تفسیر : خدا (ج) در زمینشمارانایب خویش گردانید تاشماازاختیاراتی کهوی عطا فرموده چه کار میگیرید وچه تصرفات حاکمانه مسی نمائید یاشمارا نایب یکدگر قرار داد چنانکه قومی میرود وقومی بجای آن قرار میگیرد .

### وَرَفَعَ بَعُضَكُمْ فَوْقَ بَعُضِ كَرَجْتٍ

و بلند کرد (بعضی شمارا بالای بعضی در جهان)از شمادرجات یکیرا بردیگری

تفسیر: بسیار درمیان شما فرقمدارج گذاشت در شکل و صورت در روزی رنگ ولهجه دراخلاق وملکات در محاسن ومساوی در روزی و وانگری در عزت وجاه وامثال آن دافراد بشر را درجات متفاوت است.

### لِينلُو كُمْ فِي مَا الْنكُمْ إِنَّ رَبُّكَ

تا بیازماید شمارا دراحکامی که (در آنچه) داده است بشما (هر آئینه)پروردگارتو

## ت سريع العِقابِ أَنْ وَ إِنَّهُ لَعُفُورُ رَّ حِيمٌ اللهِ الْعِقَابِ أَنْ وَ وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله وى آمرزنده مهربان است

تفسیو: تاظاهر کردد که دراین احوال که وتاکدام اندازه حکمالهی (ج) رامی پذیرد ابن کثیر گرید مطلب از «فیما اتاکم» آن احوال ودر جات مختلف است که خدا (ج) برحسب استعداد ولیاقت دربشر گذاشته براین تقدیر حاصل امتحان این است که توانگر درحال غنا چه اندازه شکر میکند وبینوا در حال تهی دستی تا کجا صبر خویش را ثابت میگرداند وقسعلی هذا بهر حال هرکه دراین امتحان بالکل مقصر ثابت گردد خدا (ج) دربارهٔوی سریع العقاب است وهر که انداد تقصیسری کرده باشد دربارهٔ وی غفور و هرکه کامل وظایف خودرا انجام داده باشد بروی رحیم است .

سورة انعام بعوناته الملك العلام انجام يافت

\_\_

سورةالاعـراف مكـية وهى مائتان وست آيات واربـعوعشرون ركوعآ سورة اعراف درمكه فرود آمده وآن دوصدوشش آيهوبيستوچـهار ركوعاست

المسَّص أَ كِتْبُ أُنْزِلَ اللَّكَ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللّلْمُلَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

تفسیر: ابن عباس (رض) (حرج) راشک تفسیر کرده ـ گویا معنی «فلایکن فی صدرک «حرج» با «فلاتکن من الممترین» متحد است یعنی از شان پیغمبری که خدا (ج) کتاب خویش را بروی فرود آورده بعیداست که بقدر یک دره نسبت به احکام واخبار آن کتاب در دلوی شکوشبهه راه یابد مفسران دیگر الفاظ را بظاهر آن گذاشته اند ومترجم محقق نیز آنرا اختیار نموده یعنی کسیرا که خدا (ج) از تمام آفریدگان برگزیده وکتاب خویش را بروی فرود آورده شایسته نیست که ازطعنوتشنیع یااز پرسشهای بیهوده معاندان وبی خردان متأثر شود وبه تبلیغ کدام قسمت آن کتاب منقبض وملول کردد « فلعلک تارک بعض هایوحی الیک وضایق به صدرک ان یقولوا لولاانرل علیه کنزاوجاء معه ملک » (هود وثوق وانشراح نهایت کامل پدید نیاید وی چگونه می تواند فریضه وثوق وانشراح نهایت کامل پدید نیاید وی چگونه می تواند فریضهٔ انذار و تذکیر را باقوت وجرئت ایفا نماید .

لِتُنْذِ رَبِهِ وَذِكُراى لِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ اللَّهُ مُنِينَ لَ اللَّهُ وَمِنْيُنَ ﴾ تاترسانی به آن و نصیعت است

تفسیو : یعنی مطلب از فرود آوردن کتاب این است که تو سراسرجها نرا از مستقبل آن آکاه کنی واز انجام شر ـ بترسانی واین دربارهٔ مومنان یک پیغام و پند مؤثر ثابت گردد .

ا تَبِعُوا مَا اَنْ لَا اِلْمِكُمْ مِّنْ رَّ بِكُمْ مِنْ رَا كَهُ فُرُودُ آورده شد برشما اذ جانب پرودد محادشما و لا تَبَيِّعُوا مِنْ كُو نِهَ اَوْ لِيَا ءَ اللهِ ومكنيد پيروى بجزوى دوستان را قليلًا مَا تَكُرُ وَنَ ﴿ وَنَ اللهِ مَا تَكُرُ وَنَ ﴿ وَنَ اللَّهُ مَا تَكُرُ وَنَ ﴾ قورميكنيد

تفسیر: اگر انسان به تربیت عظیم الهی (ج) برآغاز وانسجام خویش و نتایج طاعت و معصیت چنانکه باید غور نماید گاهی جرئت نمسی کند که هدایات فرستادهٔ پروردگار کریم را فرو گذارد و در رفاقت شیاطین الانس والجن رفتار کند از اقوام سلف آنانکه درمقابل کتب وانبیای الهی چنین کرده اند کیفریکه در دنیا به آنها رسید آینده ذکر میشود.

و كُمْ مِنْ قُرْ يَا الْمُلَكُنْ مَا فَجَاءَ هَا وَ بِسَا قَرِيهِ هَا هَ هَلا كُودِيهِ مَه دسيد برآن و بسا بياتًا أو هُمْ قَا يُلُونَ ﴿ فَهَا عَدَابِ مَا سَبَانِكَاهُ يَا وَقَيْكِهَا يَشَانُ دَوْوَابِ نِيهِ دُونِيهِ وَنَدِ بِسَ عَدَابِ مَا سَبَانِكَاهُ يَا وَقَيْكِهَا يَشَانُ دَوْوَابِ نِيهِ دُونِيهِ وَنَهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّ

تفسيو: آنگاه که ظلم وعدوان ، کفر وعصيان آنها از حد گذشت؛ درلذات وشهوات اين جهان فرو رفتند واز عذاب الهی (ج) هيچ نينديشيدنيد وخواستند از خواب آسايش متلذذ شوند ناگهان عذابما فرار رسيد درين منظره مهلك ؛ وحشت زا وهنگامهٔ گيرودار مهمه حشمت و كبريائی خويش رافراموش كردند ؛ ازچهار جهت جنز فرياد «اناكنا ظالمين» چيزی شنيده نمی شد گويا درآن وقت برآنها آشكار گرديد و به اقرار تميند که خدا (ج) بركسی ستم نمی كند ماخود برخويش ظلم نموديم ، تنبيه : در («فاء» فجاءها باسنا) مفسران را چند قول است غالباً متر جم محقق (رح) آنرا تفسير و تفصيل «اهلكنها» قرار داده مشلاً اگر گفته شود توضا ففسل وجهه وذراعيه (يعنی فلان کس وضوکرد پس شست روی ودست خويش را )درين مثال شستن رو تفصيل و تفسير و تفسير و تفسيل و تفسير دواين جا ازبيان كيفيت عذاب (هلاك كردن) تفصيل و تفسير ميشود واله اعلم .

فَلَنَّسْتَكُنَّ الَّذِينَ الْرُسِكَ الْكَيْمِمُ الَّذِينِ الْرُسِكَ الْكَيْمِمُ الْكَيْمِمُ الْمُسْتَانِينَ الْرُسِكَ الْكَيْمِمُ اللهِ ميرسيم عساني دا كه فرستاده شده بديشان پيغمبران

#### وَ لَنُسْتَلَنَّ الْمُرْ سَلِيْنَ © و هرآئينه ميرسيم فرستاده شدماندا

ولسواننا

تفسیر : ازآن امم که پیغمبران به سوی شان مبعوث شدند سوال میشود «ماذا اجبتم الموسلین» شما دعوت پیغمبران ماراتا چه اندازه پذیسرفته بودید . از خود پیغمبران پرسیده میشود «ماذا اجبتم» شمااز امت چه جواب یافته بودید .

فَلْنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلْمٍ وَمَا كُنَّا سالبته بیانخواهیم عرد برایشان بهعلمخود ونبودیهماهی جا غَا نَبِیْنُ ﴿

تفسیر :هیچ عمل بزرگ و کوچك ـ بسیار واندك شمایاهیچ حال پیدا و پنهان شما ازعلم ما غایب نیست مابدون واسطه دیگری ازهر دره آگاهیم مابروفق علم محیط وازلی خویش همه احوال گذشته و آیندهٔ شمارا پیشروی تان میگذاریم نامه های اعمال که فرشتگان خدا (ج) نـگاشته اندنـین سرموی باعلمخدا مخالف نیست اطلاع دادن بذریعهٔ آنهاخاص برای رعایت ضابطه ومظاهره نظام حکومت است ورنه خدا (ج) در علم خویش به این ذرایع معاذاله احتیاجی ندارد.

والوزن يومئن ومئن والحق فكن تقلت وون والوزن يومئن والحق وون وون ورستاست بسور مرام را مران بود (اعمال) مو از ينه فأو للئلك هم الهفلكون في ون شده او بس آن عروه ايشانند رستاران و من خفت مو از ينه فأو للئلك الذين

خسرُ و آ اَ نفسهُم که نیان کردند در حق خویشتن

تفسیر : در روز قیامت وزن کردار مردم دیده میشود هر کرااعمال قلبی واعمال جوارح سنكين باشد كاميابميكردد وهركراوزنعمل سبك باشد درزیان می افتد حضرت شاہ (رح) کویڈ کردار ہر کس موافق وزن آن نگاشته میشود کار منوط بیك چیّز است عمل هرکه از اخلاص ومحبــت وبروفق حكم شرع وبموقع باشد وزن آن سنگين ميشود وعمل هــر كه بغرض رقابت وریا باشد ویاموافق به حکم نباشد ویا درمحل آن انجام نیافته باشد کاسته میشود در آخرت این نامهما وزن میشود هر که عمل نيكش سنكين باشدسيئات ويعفوميشود واكر سبك باشدمواخذهميكردد بعضى علماء درين خيالند اعماليكه دراين جهان اعراض است درآن جهان مجسم میگردد وخود آنهاوزن میشود ــ اگر گفته شود اعمال ما اعراض غير قار بالذات است يعني هر جزء أن درحاليكه به وقوع مي آيد معدوم شده میرود پس فراهم آمدن ووزن شدن چه معنی دارد ما میگوئیم امروز در گراموفون هرنوع گفتار دراز و کوتاه قید میشودآیااین گفته های ما اعراض نیست زیرا آنگاه حروف از زبان برآمده می تواند که حـرف سابق فنأشده باشد ـ این همه گفتا رها درگراموفون چسان گرد آمده باید ازاین بدانید خدای که آفریده گار مخترع کراموفون است آزقدرت وی بعید نیست که ریکارد کامل تمام اعمال مارا به وجود آرد چنانکه ذرموار ازآن غائب نماند \_ دربارهٔ وزن اینقدر از نصوص معلوم شده که وزن بذریعهٔ میزان (ترازو) میشود که دوکفه وشائین دارد اما کیفیت

ونوعیت خود میزان و کفه های آن واینکه بیجه طریق وزن کرده میشود از احاطه عقول ودانش مــا خــارج اســت زيرا بــدانستن آن مــكلف نمی باشیم نه تنها میزان بلکه درآن جهان بسا چیزها است که ما نام آن را میشنویم وبر مفهوم اجمالی آن که قرآن وسنت بیان نمودهعقیده داریم واطلاع بر تفصیل زاید آن از حد ادراك ما فراتر می باشدزیراما به قوانین ونوامیس ونظم ونسقیکه ماتحت وجود آن جهان برپا میشود تاهنگامیکه دراین عالمیم دسترسی نداریم . نگاه کنید ترازوهای اینجهان نيز چند نوع است بايك ترازو طلاء ونقره وجواهر وزن ميشود باديگري غله وهیزم وزن میشود ، درایستگاه های خط آهن باترازو ها یعمسومی سامان مسافران را وزن میکنند ، یك نوع ترازو های دیگر نیزمیباشد مانند مقياس الهوا يامقياس الحرارة كه ازآن درجات هوا و حرارتوغيره معلوم میشود ــترمامیتر حرارت داخلی بدن ما راکه از اعــراض است وزن و نشان مدهد که آن وقت در جسم ما چه اندازه حرارت است ، چون ما مشاهده می کنیم که دراین جهان چندین میزانهای جسمانی موجود است که ازآن تـفاوت اوزان ودرجات اعیـان واعـراض معلوم میشود چه مشکل است که حضرت قادر مطلق میزانی بر پا کند که ازآن تفاوت اوزان ودرجات اعمال ما صورتاً وحساً ظاهر شود .

### بِهَا كَانُوْا بِأَيْتِنَا يُظْلِمُونَ ٥

بدان جهت که از آیات ما

انكار ميكردند

تفسير : انكار آن آيات حق تلفي آنهاست كهدر «يظلمون» ادا شده

و لقَدْ مَكَ الْكُرْضِ وَجَعَلْنَاكُمْ فِي الْكُرْضِ وَجَعَلْنَاكُمْ وَ وَلَقَدُ مَكَ الْكُرْضِ وَجَعَلْنَاكُمْ

### فِیْهَا مُعَایِشٌ قَلِیْلًا مِّا تَشْکُرُونَ ۞ درآنجا روزی ها (اسباب ذندمانی) اندی

تفسیر: ازینجا بیان بعض آیات انفسی وآفاقی شروع میشود که یك سو ازآن بروجود حضرت احدیت؛ از نظم ونسق حکیمانه کارگاه عالم استدلال گردیده واحسان وانعام خداوندی را تذکار نموده بشکر آن متوجه میگرداند واز طرف دیگر برای شان ضرورت نبوت وبعثت انبیاء علیهمالسلام وسیرت آنها وعاقبت پیروان ومخالفان شان که موضوع اصلی این سوره است معلوم میشود این آیات بصورت توطیه و تمهید مقدم ذکر شده.

تنبیه : از شمولیت ابلیس در زمرهٔ فرشتگان تامدت دراز تنبیه میشود که خداوند (ج)فطرت هیچیكاز مکلفان حتی ابلیس را همچنان نیافریده که خاص به اتباع بدی مجبور ومضطر باشد بلکه به اعتبار فطرتاصلی خبیث ترین موجودات نیز صلاحیت آنرا دارد که بر کسب واختیارنیکی و تقوی بانتهای ترقی برسد .

### قَالَ أَنْظِرُ نِي اللَّي يُومِ يَبْعَثُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

# قَالَ إِنْكَ مِنَ الْمُنْظُرِ يُنَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ المَالِمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المَالمُلْم

تفسیو : یعنی چون تواین درخواست را نمودی بدانکه از نخستدرعلم مااین امر طی شده که ترا مهلت داده شود ـ هنگامیکه حکمت الهی (ج) اقتضا کرد که صفات کمالیه و عظمت وجبروت شهنشاهیت وی ظـهور پذیرد جهان را بیافرید «اللهالذی خلق سبع سموات وهنالارض مثلهن يتنزل الامربينهن لتعلموا انالله على كل شيء قدير وانالله قد احاط بكل شيء علما» (الطلاق ركوع٢) يعني أذ أفرينش زمين وأسمان وننظم ونسق آن مقصود این است کهمردم به قدرت کــاملوعلم محیط و سایر صفات الهي (ج) معرفت حاصل كنند ، اين معرفت الهي (ج) در آيت «وما خلقت الجَن والانس الاليعبدون» موافق تفسير بعض سلف بهعبادت تعبير شيده وظاهر است كه غرض تخليق عالم آنگاه بوجه اتـم انـجام میآبد که در مخلوقات هر نوع صفات و کمالات وی ظاهر شود وایسن وقّتی میتوان شد که در عالم مطیع ووفادار ـباغی وگنهگار هر نــوع مخلوق موجود باشد وبدشمنان خدآ (ج) مهلت واستقلال داده شود که کمال آزمایش نیرو و تمام وسایل اختیار وقوت فطری خویش را تاآخر به کار اندازند عاقبت لشکر حکومت الهی (ج) غالب شود و دشمن به كيفر كردار خود برسد وبعد از معاملة امتحان آخرين كاميابي نصيب دوستان گردد جز این برای اظهار صفات کمالیه دیگر صورتی نیست پس آفریدن خیروشر ومنبع آن برای حکمت تخلیق عالم است یعنی مظاهرهٔ صفات کمالیه وآن بدون این تکمیل نمیشد «**ولوشسا، ربگ** لجعلالناس امة واحدة ولايزالون مختلفين الامن رحم ربكولذلكخلقهم » (هود رکوع ۱۰) لهذا ضرور بود که به عدواکبر (اُبلیسلعین) که منبع شر است مهلت کامل داده شود که تاقیام قیامت قوی ووسایل خود را به آزادی استعمال نماید ـ اما این امر ظاهر است که مستقیماً برآن محيط كل وقادر مطلق مقابله ممكن نبود وضرور بودكه از سوى خداوند بطور نیابت (خلافت) مخلوقی به مقابلهٔ وی آورده شود که ابلیس لعین تواند آزادانه باوی نبرد آزمآئی کند «واجلب علیهم بخیلک ورجلک

\_\_\_\_\_

وشارکهم فی الاموال والاولاد وعدهم وما یعدهم الشیطن الاغرورا » (بنی اسرائیل رکوع۷) و تا هنگاهیکه آن مخلوق حق نیابت ووظیفهٔ خلافت را ادا کندعساکرخاص شاهی (ملایکه) به وی مدد نماید وباوجود قلت وضعفی که داردعاقبت به فضل ورحمت الهی (ج) بر دشمنان ظفر یابد باید دانست که این زمین میدان کار زار آدم وابلیس است وچون مقابله و جان بازی آنگاه کامل صورت می بندد که دو حریف به همدیگر معتمد نباشند پس تکویناً چنان دوصورت واقع شد که در دل هر یك عداوت دیگر آنجا گزین شود ، ابلیس از مقام خود پایان رانده شد نیرا به آدم سجده نکرد و آدم علیه السلام نسبت بوسوسه ابلیس مجبور شد که از جنت جدا شود ، بنابراین واقعات در دل هر کدام عداوت دیگر بنیاد شد و معرکهٔ کارزار گرم گردید «والحرب سجالوانماالعبرةللخواتیم» بنیاد شد و معرکهٔ کارزار گرم گردید «والحرب سجالوانماالعبرةللخواتیم»

### قَالَ فَيِما ٓ اَغُو يُتَنِى لَا قُعُلَ سَّ لَهُمْ مَا عَمْده عردى البته بنشينم براى آدميان

صِرَاطُكَ الْمُسْتَقِيمُ اللهِ

براه راست تو

تفسیو : مثل رهزنان بغارت ایمان آنها میپردازم که بدان سبب دچاراین روز بد شده ام .

هِ لَا نِيكَ هُمْ مِّنَ ابْيَنِ آيْلِ يُهِمْ وَمِنَ ابْدَ الْبِهِمْ وَمِنْ ابْدَ الْبِهِمْ وَمِنْ الْبِدَ الْبِيهِ الْبِيهِ الْبِيهِ الْبِيهِ الْبِيهِ الْبِيهِمْ وَعَنْ اللَّهُ الْمُؤْمِمُ وَعَنْ اللَّهُ الْمُؤْمِمُ وَعَنْ اللَّهُمَ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّلَّ اللَّهُمُ اللّه

تفسیر : از هر طرف برآنها هجوممینمایم ذکر جهات اربعهبغرض اشارت به تعمیم جهات است .

وَلَا تَجِدُ أَكْثَرُهُمْ شَكِرٍ يُنَ۞ و نمی یابی اکثر ایشاندا شعر ممداد

تفسير : تخمين ابليس لعين راست گرديد «ولقد صدقعليه ابليس ظنه فاتبعوه الافريقا من المومنين» (السباء ركوع ٢) .

از شما

همه يك حيا

تفسیو: بسا مردم ناشکر می باشند نمیتوانند بمازیانی برسانند عاقبت کامیابی وفلاحازآن اهل وفاست ، اگرچهاندك باشند کثرت ناسپاسان ننر دوزخ می شود گویا باین صورت واضح شد که جنود شیطان هرقدر زیاد باشند نمی توانند سپاه قلیل التعداد خلیفة الله را مغلوب ومقهور کنند ..

و يَاكَمُ اللَّكُنُ انْتُ وَزُو جُكَ وَ اللَّهُ وَالْمُولُ وَ اللَّهُ وَالْمُلِي وَ اللَّهُ وَالْمُلِقُ اللَّهُ وَالْمُلِي وَاللَّهُ وَالْمُلُولُ وَاللَّهُ وَالْمُلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلْوِلُولُولُولُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللْمُلْمُ وَالْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِ

مِنَ الظّلمِيْنَ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المِلْمُلِيِّ المِلْمُلِيِّ المِلْمُلْمُلِيِّ اللهِ اللهِ المِلْمُلِيِّ المِلْمُلِي المِلْمُلِيَ

تفسير : به آدم و حواعليهما السلام اجازه بودكه بلاما نع هر چه بخواهند بخورندو بنوشند جز یك درخت معین كه خوردن آن مناسب حیات واستعداد بهشتی آن ها نبود بناء گفت بان نزدیك مشوید ورنه خساره میكنید بعقیدهٔ من اگر «فتکونا منالظلمین» چنین ترجمه میشد موزون تر بود «پس مشوید از خساره کنندگان ، معنی ظلم نقصان وکمی وکوتاهی نیز میآید چون در سورهٔ کهف در «**ولم تظلمهنه شیئه** » .

پس وسوسه کرد)لغزانیدآدموحوارا شیطان تاآشکارگرداند برایشان

مَا وْرِي عَنْهُمَا مِنْ سُوُ الْيِهِمَا وَقَالَ آنچه پوشیدهبود ازنظرایشان از شرمگاه ایشان مَا نَهٰ كُمَا رَثُكُمَا عَنْ هٰذِهِ الشَّجُرَةِ منع نكرده است شمارا پروردگار شما

إِلاَّ أَنُ تَكُوْ نَا مَلَكَكِيْنِ أَوْ تَكُوْ نَا

مِنَ الْخُلِدِيْنَ ﴿ وَقَاسَمُهُمَّا لِنِّي

لَيْنَ النَّصِحِيْنَ ﴿ فَكُ لُّهُمَا (ازنصیح*ت کنندگ*انم) مندوستشمایم

پسمایل گردانیدایشانرا

بهفريب (پسافگندايشانرابهفريب)

AVV

تفسیر : آدم وحوا علیهماالسلام ازسوگند های شیطان متــاثر شدند که چون اونام خدا (ج) راگرفته چسان میتواند بدروغ جرئت کند \_شایدآنها مي پنداشتند كهواقعاً ازخور دن شجر ممنوعه فر شتهميشويم ياهيچگاه فنانميگر ديم ـ يااينكـ درنهي الهي (ج) تاويل وتعليلي كـرده باشند ليكن غالباً از «فتكونا من الظلمين» «و» آن هذا عدولك ولز وجكفلايخر جنكما منالجنة فتشعقی» (طهر کوع۷) فراموش کرده بودندواین را نیزنمی اندیشیدند که چون مسجود فرشتكانقرار يافتهاند بهفرشتهشدن شانچهضرورتي باقي ميماند (فنسی ولم نجدله عزمهٔ) (طه ـ رکوع۲) واضح گردیدکه امرونهی گاهی برای تشریع می باشد وگـاهی برای شفقت واین چنانست کهمثلاً سفرآ قطار آهن بدون تکت ممنوع می باشد واین دارای حیثیت قانونی بوده بحقوق شركت قطار آهن تأثير مي افكند ودر اطاق ريل كتبا اعلان ميشود (آب دهن میفگنید که ازآن مرض تولید میشود )چنانکه از تعلیل بیماری ظاهر میگردد ، این نهی ازروی شفقت میباشد همچنین بعض او امــر ونواهی الہی (ج) تشریعی میباشد وهرکه ازآن مخالفت ورزد مجرم قانونی شناخته میشود وارتکاب آن منافی حقوقی است که حفظ آن منشأ تشريع است ــ وبعضى اوامر ونواهى منشأ آن تشريع نبودهمحض از روی شفقت می باشد چنانکه در طب نبوی وغیره در بستی از احادیث علماء تصریح نموده اند ــ شاید **آدمعلیهالسلام منعاکـلشجره** رانــهی شفقت پنداشت واز این جهت بعد از وسوسه شیطآن مخالفت آنراچندان سنگین تصور نکرد اما چون لغزش کوچك پیغمبران بنابر قرب مقــام آنها بزرگ و ثقیل شمرده میشود علاوه بر تحمل خسارت ظاهریخطای خویش تا روز گار دراز مشغول توبه واستغفار وبکا وزاری بودتاعاقبت به نتیجه (ثم اجتباه ربه فتاب علیه وهدی) (طه ـرکوع۷) رسید .

ماوى دردياده باود كوهى عظيم

بود آدم دیاهٔ نور قادیم

### فكتاذاقاالشجرة بكت لهماسواتهما

پس چون چشیدند هردو آن درخت را ظاهر شد به ایشان شرم کاه ایشان

تفسیر: برآنها عدول حکمی نمود وجامه بهشت ازایشان فرا کشیده شد زیرا لباس بهشت در حقیقت صورت محسوسی از لباس تقوی میباشد هر قدر درلباس تقوی از ارتکاب ممنوعات رخنه پدید آید از جامهٔ جنت محرومیت دست میدهد \_ غرض شیطان کوشید که بنابر تحمیل خطا بطریق مجازات خلعت فاخرهٔ جنت را از پیکر آدم دور کند این عقیدهٔ من بود \_ اما حضرت شاه (رح) نزع لباس را نوعی از اثر طبیعی اکل شجره دانسته ومینویسد « در جنت به استنجا وشهوت حاجت نبود جامهٔ آنها ضرورت به کشیدن نداشت آدم و حوا از اعضای خویش نبود جامهٔ آنها ضرورت به کشیدن نداشت آدم و حوا از اعضای خویش خیر نداشتند چون گناه واقع شد لوازم بشری پدید آمد آنگاه به حاجت از روی ناتوانی های بشر پرده برداشته شد، معنی لغوی «سواة» بسیار وسیع است \_در واقعهٔ قابیل وهابیل «سواة اخیه» گفته شده .در حدیث وسیع است \_در واقعهٔ قابیل وهابیل «سواة اخیه) تنهاسادگی ومعصومیت است (احدی سواتگ باه قدام کی ومعصومیت

وی جلوه میکرد ودر نظر ابلیسخاص ناتوانی های خلقت او بود اماپس از خوردن شجره برآدم ضعفش منکشف گردید وچون وی بعد ازوقوع ذلت به توبه وانابه پرداخت وابلیس لعین کمال اعلی ومنتهای نجابت وشرافت اورا مشاهده کرد دانست کهاین مخلوق باوجود لغزش خویش مغلوب من نمی شود «انعبادی لیس لك علیهم سلطان»شاید ازاینجاست که موافق نقل ابن قتیبه صاحب کتاب المعارف این درخت در تورات (شجرة الخیر والشر) نامیده شده والله اعلم .

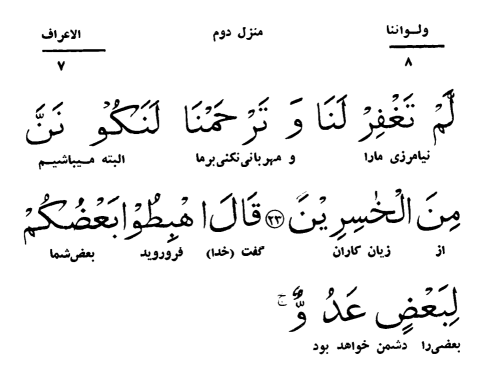
وَ طَفِقًا يَخُصِفْنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَسُروع مَردند مهم چسپانيدند برخويش اذ

ورق الْجَنَّةِ الْمِنْةِ

تفسیر : چون برهنه شدند منفعل گردیدند و خواستند بدن خویش را با برگ بپوشند ، ازین معلوم میشود که اگرچه انسان هنگام آفرینش برهنه می باشد اما حیای فطری مانع از برهنه ماندن اوست .

وَنَا لَى مِهُمَا رَبِّهُمَا آلَمُ أَنُهُكُمَا عَنْ و ندائردایشانرا پرورد محارشان که آیامنع نکرده بودم شمارا اذ

تِلْكُمَّا الشَّجَرَةِ وَاقُلُ لُكُمَّا الشَّجَرَةِ وَاقُلُ لُكُمَّا الشَّجَرَةِ وَاقُلُ لُكُمَّا الشَّيْطُنَ لَكُمَّا عَدُ وَ نَعْنَه بودم بشماعه إن الشَّيْطُنَ لَكُمَّا عَدُ وَ مَّبِينُ ﴿ مَّبِينُ الشَّيْطُانَ لَكُمَّا عَدُ وَ مَعْنَه است وَشَعَاد است الشَّعَاد است الشَّعَاد است الشَّعَاد است عَلَيْ اللَّهُ اللَّمِنَا وَ إِنْ عَمْنَنَا وَ إِنْ الْمُنَا وَ إِنْ الْمُنَاد الله وورد عادماً ستم عرديم برنفسها فود و اعمر عفتند الله وورد عادماً



تغسیو : نزد مفسران این خطاب به آدم وحوا (ع) وابلیس لعین به تمام آنهاست زیرا عداوت اصلی میان آدم وابلیس است وزمین ما رزمگاه این عداوت قرار داده شده چه خلافت آن به آدم سپرده شده بود .

تفسیر: مسکن اصلی و معتاد شما همین زمین است اگر بطور خرق عادت برای وقتی معین کس ازآن برداشته شود مانند حضرت مسیح بااین آیت منافی نمیباشد هرکه روزی یادقایقی چند از زمین جدا شده به طیاره اقامت کند و بالفرض درآنجا بمیرد وی مخالف «وقیها تحیون وقیها تموتون »نمیشود اگرچه درآن وقت بزمین نمی باشد حجای دگر ارشاد شده «منها خلقناکم وفیها نعیدکم ومنها نخرجکم» مردکانی که در زمین مدفون نشده اند آنها را چگونه در «فیها نعیدکم» می توان داخل نمید معلوم شد که این قضایا بصورت کلی نمی باشد .

# و فِيْهَا نَهُو نُونَ وَمِنْهَا نَجُونَ وَمِنْهَا الْمُحُونَ الْمُؤْنَونَ وَمِنْهَا الْمُحُونَ الْمُؤْنَةِ الْم

يَكُنِّى الْ مَ قَلْ ا نُز لْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا الله فرود آورديم برشما لباسيكه لباسيكه

یواری سواتی کم وریشاط سوریشاط سوسد شرمگاه شماداوفرود آوردیم لباس آدایش

تفسیس: مراد از فرود آوردن ، آفرینش ماده وغیره و تسوضیح تسدبیر آنست ، کلمهٔ فرود آوردن اکثر درآنجا استعمال میشود که چیسزی از بالا به پایان آورده شود اما در بسیار جاها ازآن فوق و تحت مکانی مراد نمی باشد بل دربارهٔ کسی که درمر تبهٔ بلند باشد اگر چیزی بزیردستان خویش بخشد نیزاین کلمه اطلاق میشود چنانکه دراین آیست کسریمه «وانزل لکم منالانعام تمانیة ازواج» یا «وانزل الکم منالانعام تمانیة ازواج» یا «وانزل الحدید فیه باس شهدید » .

#### و لِبَاسُ النَّقُوا يُ ذَا لِكَ خَيْرٌ ط و لباس پرهيزادي آناذهم، بهتر است

تفسیو: علاوه براین لباس ظاهری که صرف پوشش و آرایش تن از آن میشود لباسی معنوی نیز میباشد که بوسیلهٔ ضعف باطن انسان که استعداد اظهار آن دروی موجود است در پردهٔ خفا می ماندودرمنصهٔ ظهور و فعلیت نمی آید و این است اباس معنوی که قرآن حکیم آنرا لباس التقوی نامیده و وسیلهٔ زیبائی و آرایش باطن میگردد و اگر خوب غور شودمطلوب از لباس ظاهری نیز شرعا زیب تن نمودن لباس باطن است حضرت شاه رحمة الله می نکارد دشمن لباس بهشت را از تن شما بر آوردشها را دردنیا تدبیر لباس آموختیم ، اکنونجامهٔ در بر کنید که درآن پرهیزگاری باشد یعنی مردان جامهٔ ابریشمین نپوشند و دامن خویش را دراز نسازند و از ممنوعات اجتناب کنند زنان جامهٔ تنگ که تنشانرا از نظر مردان مستور نسازد نپوشند و برخلاف مقررات شرعی آرایش نکنند .

ولواننا م

### ذٰ لِكَ مِنَ الْبِ اللّٰهِ لَعَلَّهُمْ يَكُ كُو وَنَ اللّٰهِ لَعَلَّهُمْ يَكُ كُو وَنَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْ

ت**فسیر :** درآن نشانه ها دقت کنند وبه انعام واکرام حضرت قادرمتعال معترف وشکر گذار باشند .

تفسیر: اخراج و نزع بسوی سبب آن مضاف شده یعنی سبب جدائی آدم و حوا از بهشت و بر آوردن لباس آنها وی شد اکنون شما از آنها فریب مخورید و در مقابل مکر آن ها هوشیار باشید.

تفسیر : دشمنی که مارا چنین ببیند وما اورا دیده نتوانیم حملهٔاو خطرناك ومدافعت او سخت دشوار می باشد باید بسیار مستعدوبیدار

بود ، چارهٔ این دشمن نامرئی آنست که ما بذاتی پناه جوئیم که اورا میبیند ووی اورادیده نمی تواند «لاتدرک» الابصار وهویدرک الابصار وهواللطیف الخبیر » .

تنبیه «انه یرانکم هوو قبیلهمن حیث لاترونهم» قضیهٔ مطلقه است نه دائمه یعنی بسنا اوقات که اومارا میبیند ومااورا نمی بینیم . این قول مستلزم آن نیست که هیچ وقت در هیچ صورت آنرا کسی دیده نمی تواند پس ازاین آیت استدلال نمودن به نفی قطعی رویت جنقصور بصیرت است .

إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيْطِيْنَ أَوْ لِيَاءَ لِلَّذِينَ ما مردانيديم شياطين را دوستان مرتساني را

لايۇمئۇنۇن⊛

که ایمان نمی آورند

تفسیر: چون آنها از عدم ایمان رفاقت شیاطین را پسندیدند چنانکه بعد از چند آیت ذکر میشود «انهم اتخذوا الشیطین اولیآء من دونالله ویحسبون انهم مهتدون» مانیز دراین انتخاب شان مزاحمت نکردیم چنانکه آنهاهر کراخواستندرفیق خویش سازند رفیق شانقرارداده شد.

و إِذَا فَعُلُوا فَا حِشَةً قَالُوا وَجُلُ نَا وَ فَوْنَ بَعْنَدُ عَمَلَ نَشْتَ مِيْعُويِنَدُ يَافِتَهَا إِلَيْ اللّهِ عَمَلَ نَشْتَ مِيْعُويِنَدُ يَافِتَهَا إِلَيْ كَارُ نَا بِهَا اللّهِ عَمَلَ نَشْتَ مَا فَرَهُودُهُ اسْتَ مَاراً بَايِنَ عَلَيْهُ أَنَ اللّهِ عَلَيْ فَا اللّهِ عَلَيْ فَا اللّهِ عَلَيْ فَا اللّهِ عَلَيْ فَلَ اللّهِ عَلَيْ وَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ وَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ وَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّه

تفسيو: عمل بد وبيحيائي مثلاً برهنه طواف نمودن مرد وزن كه شان نزول اين آيات است وعقل سليم وفطت صحيح ازآن نفرت مي كندواز شان خداي متعال نيست كه آنرا حكم دهد ، حضرت وي منشأ حيا وتقدس است چگونه اعمال زشت وناپائرا تعليم ميدهد ـ در اصل آموزگار بي حيائي وبدي شياطين اند آنها كه اين مردم را با خويشهمراه گردانيده اند نكاه كنيد پدر ومادر اولين شمارا شيطان فريفته بر هنه كرد اما آنها از حيا تن خويش رابه برك درختان پوشيدند ـ واضع شد كه شيطان در برهنه كي وپدر شما در ستر كوشش كرد پس را جع به طواف برهنه چسان به آباء واجداد خود ميتوانيد استناد صحيح نمود . قول حضرت شاه رحمةالله عليه راشنيديد كه پدر نخستين شما از شيطان فريب خورد لهذا به پدر چسان استنادمي كنيد ـ اين چه بيحيائي است كه آنچه را برطبق حكم شيطان نفاذ داده ايد بگوئيد خدا (ج)مارا است ماهور كرده است العياذ بالله .

#### قُلُ أَمَرُ رَبِّى بِالْقِسْطِ لافف بندو عمداده پرورد کارمن بعید

تفسير: در روح المعانى است «القسط على هاقال غير واحد العدل وهوالوسط من كل شيء المتجافى عن طرفى الافراط والتفريط» حاصل آيت اين است كه خداوند (ج) درهر حال به مداومت در توسط واعتدال واجتناب از افراط وتفريط هدايت داده پس چه ممكن است كه ما را بفواحش مأمور گرداند العياذبالله .

# و است تنید روهای خودرا وقت هر نماز

### وَّاكُ عُوهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ مُ

و بخوانید اورا خالص فرمان بردار او شده ( بپرستید خدایرا درحالیکه خالص کننده باشید برای اوطاعترا)

تفسیر: مترجم محقق غالباً مسجد را مصدر میمی بمعنی سجود گرفته تجوزاً ترجمه کرده است ووجوه را بظاهر آن گذاشته یعنی هنگام ادای نماز راست بسوی کعبه رو آرید – اما مفسران دیگر برانند که از (واقیموا وجوهکم) مراد این است که همیشه بسدوی عبادت خدارج) باستقامت قلب متوجه باشید – نزد ابن کثیر مطلباین آیدآنست «که در عبادات خود راست باشید واز طریق پیغمبر صلی الله علیه وسلم انحراف مورزید » قبول عبادت الهی (ج) تنهابدو چیز موقوفاست یکی آنکه خالص برای خداباشد چنانکه درفوق میگوید «وادعوه مخلصین آنکه خالص برای خداباشد چنانکه درفوق میگوید «وادعوه مخلصین لهالدین» دوم آنکه بطریق مشروع موافق باشد طریقیکه انبیاء و مرسلین

تجویز کرده اند ـ واین مطلبدر «واقیموا وجوهکم» ادا شده بهر حال دراین آیت بسوی تمام انواع آن اوامر شرعی اشاره شده که به معاملات بندگان متعلق است این ها همه در قسط مندرج می باشد و آنچه متعلق به حضرت کردگار است بدنی در «واقیموا وجوهکم» وقلبی در «وادعوه مخلصین لهالدین» اندراج یافته .

### كَمَا بِكُ أَكُمْ تَعُوْ كُونَ الله

همچنانکه بیافرید شمارا بازآفریده خواهید شد (بازخواهید گشت بهوی)

تفسیو : ازآن جهت انسان را بهطرقاعتدال د استقامت د احلاص رهسپار شدن ضرور است که بعد از مرک دوم بار زند، میشودونتایج حیات این جهان پیش رویش میآید باید اکنون بفکر آنبود «ولتنظر نفسهاقدمت لغد » .

فَرِيقًا هَالَى وَفَرِيقًا حَقَى عَلَيْهِمُ عُرُوهِ ثَابِت شَد برايشان الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ الشَّيطِينَ عَمراهِ وهِ آئينه ايشان هونتند شياطيندا أو لِياء مِنْ لُ وُنِ اللّٰهِ وَيحسبُونَ عَدا وَ ينداشتند اللهِ مَهما وَ يُنداشتند اللهِ مَهما وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مَهما وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ وَيَحسبُونَ اللّٰهِ مَهما مُهما وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ وَيَعْلَمُ وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مَهُما وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مَهُمّا وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مَهُمّا وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مَهُمّا وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مَا مُهما وَنَ ﴿ وَنِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مَا وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَيْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا السَّلْمُ اللّٰ اللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ وَلَيْ اللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ وَلَا السَّلْمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰلَٰ اللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللل

تفسیر: کمراهی نصیب کسانی است که خدارا گذاشته شیاطیس را بدوستی ورفاقت خویش گزیده اند شگفت این جاست که باوجود ضلالت صریح پنداشته اند که ما براه راست روانیم – طرز عمل وروشی راکه به حیث مذهب اختیار کرده ایم درست است چنانکه خداوند (ج) جای دیگر فرموده «الذین ضل سعیهم فی الحیوة الدنیا وهم یحسبون انهم یحسنون صنعا» (کهف رکوع ۱۲)

تنبیه: از عموم آیت برمیآید که کافر مخطی نیز مانند کافر معاندگهاز پندار غلط خویش حق را باطل میدانددر «فریقاً حن علیهم الفىلالة » داخل است خواه این پندار غلط ازآن جهت باشد که کامل غور نکرده یا ازاینکه ظاهرا باتمام قوت دقت و تأمل نموده امابه حقایق روشنو آشکارا نرسیده است واین خود واضع میگردد که وی فی الحقیقت دربکار بردن قوه فکر و استدلال خود تقصیر ورزیده کویا آنچه ایمان برآن مدار نجات است چندان واضع وروشن می باشد که انکار ازآن جز عناد یا نارسائی اندیشه و تأمل دیگر صورت ندارد ، بهر حال کفر شرعی زهریست که چه به عمدوچه بسهو در هر صورت خوردن آن برای هلاك انسان کافیست یه این است مذهب اهل سنت وجماعت ـ درروح المعانی که اختلاف بعضی دراین مسئله نقل شده مراد از جاحظ وعنبریست آنها در اهل سنت وجماعت داخل نمی باشند و باوصف اینکه معتزلی گفته میشوند معتزلی وجماعت داخل نمی باشند و باوصف اینکه معتزلی گفته میشوند معتزلی ها نیز در اسلام آنها گفتگو دارند ازاین جاست که صاحب روح المعانی بعد ازنقل مذهب آنها می نگارد:

(ولله تعالى الحجة البائغة والتزام ان كلكافر معاند بعد البعثة وظهور المرالحق كنار على علم الغ ) .

یلبنی ال م خُذُ و ازینتکم عند گل ای فردندان آدم بغیرید آدایش خودرا هنگام هر مسجد و گلو افرانشر بوا و لا یسر فوا عنماندانده و بیا شامید و اسراف مکنید این که لا یحب الهسر فین آ

تفسیو: این آیات در رد کسانی فرود آمده است که برهنه به طواف کعبه می پرداختند و آنرا قربت و تقوی می پنداشتند و بعضی از اهل جاهلیت بیش از سد رمق چیزی نمی خوردند وروغن و چربو وامثال آنرا استعمال نمی کردند و بعضی از شیر و گوشت بز پرهیز می کردند به تما آنها توضیح شبد که هیچ یك ازاین ها خیر و تقوی نیست خدا به شما جامه بخشیده که پوشاك و آرایش تن شما باشد و دروقت عبادت وی بیشتر از سائر اوقات رعایت کردد تا بنده دربارگاه پروردگار خویشاز نعمت وی بهره برداشته حاضر شود \_ آنچه راخدای متعال برای پروشیدن و نوشیدن و خوردن عنایت فرموده از آن تمتع کنید بشرطی که در آن

**A** 

اسراف نباشد معنی اسراف ( تجاوز کردن ازحد است) وآن چند نوع می باشد حلال را حرام قرار دادن حلال را گذاشتن واز حرام متمتع شدن ـ بیهوده وحریصانه وبدون تمییز چیزی خوردن ـ بدون اشتها خوردن ـ ناوقت خوردن ـ یاچندان اند خوردن که برای بقای صحت جسمانی وقوت عمل کافی نباشد ـ یا خوردن چیزی که مضر صحت باشد وغیر ذالك . کلمهٔ اسراف به تمام این اشیاء شامل شده میتواند مصرف بیجا نیز یکی از افراد آن است از لحاظ مفاد عمومی بغضی اسلاف گفته اند (جمعالله بله فی نصف آیة) یعنی خدا (ج) تمام طبرا درنیمهٔ این آیت فراهم نموده .

فَلُ مَنْ حُرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الْتَّتِى اَخْرَجَ بعو که حرام کرد زینت خدارا که پیدا کرده است لعبا مِ ه و الطّیباتِ مِنَ الرّزُقِ فَ برای بند گان خود و پائیزهارا از رزق قُل هی لِلّذِ یْنَ الْمَنْوُ ا فِی بعو درحقیقت این نعمتها برای کسانی است که ایمان آورده اند در الحیوةِ اللّه نیا خاص شده برای ایشان روز قیاست زند کانی دنیا خاص شده برای ایشان روز قیاست کن لک نفص لیان میکنیم نشانها را برای کروهی که میدانند

تفسیر: کافهٔ اشیای جهان بدان جهت آفریده شده که انسان بطریت مناسب ازآن برخوردار گردد و به عبادت ، وفا ، سپاس آفریدگارخویش جل وعلا مشغول باشد ، به این لحاظ نعمت دنیا اصلا برای مومنان ومطیعان آفریده شده ، البته کافران نیز ازآن بی بهره گذاشته نشده اند آنها نیز از اعمال و تدابیر خویش مفاد این جهان رابدست می آرند بل آنگاه که مومنان درنیروی ایمان و تقوی ضعیف شوند این عاصیان در تگاپوی اعمال خویش ظاهرا بیشتر کامیاب معلوم میشوند که بایدقسمت.

آنجه علانيه باشد ازان

ازآن را ثمر اعمال فناپذیر کفار دانست وقسمتی را در حق مومنان تنبیه و توبیخ « من کان یریدالحیوة الدنیا وزینتهانوف الیهم اعمالهم فیها وهم فیها لایبخسون اولئكال فیها وهم فیها لایبخسون اولئكال فیها وهم فیها لایبخسون اولئكال فیها وهم ویها ویها وباطل ماکانوا یعملون » (هود رکوع۱۲)البته نعمای آخرت مخصوص اهل ایمانست بعضی از علماء «خالصة یمومالقیامة » را چنین معنی کردهاند که نعمت های دنیا خالص نیست زیرا باآن باید بسمی اندوه وغم ومشقت را تحمل کرد نعمت آن جمهان از هر نوع کدورت خالص می باشد ، در تفسیر در منثور از حضرت ابن عباس (رض) در معنی این آیت چنین نقل کرده اند : نعمت های دنیا به این صورت که وبال آخرت نگردد خاص نصیب مومنان است اما برای کافران نعمت این جمهان نسبت به کفر وحق ناشناسی شان عذاب ووبال میگردد .

قُلُ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّى الْفُوا حِشَ بِهُ جزاين نَيست عه حرام مردانيده پرورد عادمن بيحيانيها دا ما ظَهْرَ مِنْهَا وَ مَا بِطَنَ وَ الْإِنْهَا

تفسیر :مراد از اثم کناه عام است بعض گناهان مخصوص به منا سبت مقام یا بنابر اهمیت آن بیان شده نزد بعضی (اثم) گناهیست که جنز گناهگار بدیگری متعلق نباشد والله اعلم .

و آنچه پوشیده باشد

و الْبِغْي بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ أَنْ يَشُرِ كُوْ ا

بِاللّٰهِ مَالَمُ يُنَزِّ لَ بِهِ سُلُطْنًا وَأَنْ يَقُولُوا بِهِ سُلُطْنًا وَأَنْ يَقُولُوا بِهِ سُلُطْنًا وَأَنْ يَقُولُوا بِهِ مِنْ لَكُونُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّ اللَّهُ مِنْ اللَّا اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّ

عَلَى اللّٰهِ مَا لَا يَعُلَمُونَ ﴿ عَلَمُ وَنَ ﴿ عَلَمُ وَنَ ﴾ وقال الله على الله ع

تفسير : چنانكه راجع به فحشا مى گفتند «والله امرنابها» .

سبقت ميتوانند

تفسيو : ظاهراً شبهه وارد ميشود كه هنگاميكه وعده (اجل) فرا رسيد عقلاً تاخیر ممکن بود پس نفی آن نیز ضرور بوداماچون تقدیم اجل از روی عقل آمکان ندارد درنفی آن چه فائده میباشد ؟ بعضی از مفسران نسبت به این شبهه (لایستقدمون) را بر شرطیه (فاذاجاء آجلهم) عطف میدانند ، نزد بعضی از (جاء اجلهم) قرب ودنو مراد است ، نزدمن باین تکلفات حاجت نمی ماند ، درمحاورات برای ثبوت قوت وتاکید چیزی که بدوطرف مقابل بآشد اكثر همان طرف راكه محتمل الثبوت است مقصوداً نفى مىنمايند وطرف ديكرش راكه از اول غير محتمل است محض براى مبالغه وتاكيد وتحسين كلام استطرادا نفي مىكنند مــثلا مشتری درحالیکه چیزی بخرد قیمت آنرا از بایع معلوم کرده میگویـــد (چیزی کم وبیش) بایع میگوید کموبیش نمیتواند شد مقصّود هر دو ذكر كم است ولفظ بيش محض براى تاكيد ومبالغة تعين قيمت استطّراداً ذكرشده \_ دراين جانيز مطلب اصلى كلام اين است كه آنگاه كه وعــــــــ ذكرشده \_ خدا (ج) فرا رسد ضرور وارد میشود بقدر یك لمحه درآن تقدیموتاخیر نمى شود مقصود نفى تاخير است تقديم از نخست ظاهرالانتفاء بود نفى تقدیم برای قوت انجام وعده یك نوع پیرایه میباشد یعنی كسانی كه برخدا (ج) افترا می کنند و آنانکه خود حرام را حلال گردانیده به خدا نسبت ميدهند برمهلت خدا (ج) مغرور نشوند ، هر جامعه وهر فسرد را در حضرت وی مدتی معین آست چون وقت سنزا فرا رســـد تبـــدیلی درآن نمی شود .

يَكُنِحُ الْكُ مَ إِمَّا يَأْنِيْنَكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ ای فرزندان آدم امحر بیایند بشما پیغامبران از شمامه

تفسیس : ابن جریر ازابو بسار سلمی نقل میکند«ببنی آدماها داتینگم» درعالم ارواح بهمه فرزندان آدم خطاب شده بُود جنَّانكه از سياق،سورة بقره اخيرر كوع ٣ ظاهر ميشود «قلنا اهبطومنها جميعة فاهايا تينكم مني هدى"» ونزد بعضى محققان اين حكايت ازآن خطابي است كه در هر زمان و بهر قوم شده است نزدمن ترتیبوتنسیق مضمون در رکوع گذشته خود بخود ظاهر میگرداند که چون آدم وحوا از مسکن اصلی خویش (جنت) یعنی از آنجا که حکم بود به کمال آزادی ووسعت بدون اندیشه زندگانی کنند بطور عارضی محروم شدند نظرَبه توبه وانابه مخلصانه شان مناسب افتاد كه بهتلافي آن حرمان وبرای استرداد میراث آبائی به اولاد وی هدایاتی داده شود چنانکه پساز اختتام حکایت هبوط آدماز «یابنی آدم قدانز آنا علیکم لباسة» ( الاعراف ركوع٣) خطاب آغاز وتبا جهاد دكوع آن هدایات مسلسل بیان شده گویا دراین آیات تمام بشریت در یك وقت موجود دانسته شده به آن ها خطاب عام گردیده است وآن خطاب این است که پس از برآمدن شما از بهشت بجاي جامه وطعام جنت براي شما لباس وخوراك زميني تدبير كرده ايم اگرچه اطمینان وشادمانی بهشت دراین جا میسر نمی شود اما باز هم بشما موقع داده شده که ازوسایل آرامی وراحت منتفع شوید تا هنگام اقامت خویش دراین جا مسکن اصلی ومیراث پدری خویش رابه اطمینان باز گرفته توآنید ، باید از مکر وفریب شیطان لعین آگاه باشید تاشمارا

همیشه ازآن میراث محروم نگرداند \_ از بی حیائی واثم وعدوان کـناره گیرید ، بطریق اخلاص وعبودیت مستقیم باشید ـ از نعمت های الهی برخورید اما نه چنانکه از قیود وحدودی که حضرت وی معین کرده تجاوز نمائید \_ ببینید که هرقوم چسان مدت موعود خویش را به پایان میرساند وبه قرارگاه خویش میرسد \_ دراین اثنا اگر خدا (ج) پیغمبر خویش را مبعوث گرداند تا آیات وی را ابلاغ نماید وبرای حصول میراث اصلى و پدرى يعنى بهشت شمارا ترغيب وتذكير كند وطريق رضماي مالك حقیقی را واضح گرداند به وی متابعت ومعاونت نمائیــد ــاز خدا بترسید ؛ سیئات رآ بگذارید وحسنات را بگزینید \_ درایـن صورت مستقبل شما مأمون ميماند وبجائي ميرسيد كه جز آسيايش ، امين، اطمینان چیزی نمی باشد البته اگر آیات مارا دروغ انگارید یااز کسبر به آن رفتار نکنید از مسکن اصلی ومیراث پدر جاوّدان محروم ماندهجز عذاب وهلاك ابدى نصيب شما چيزى نخواهد بود ، بهرحال كسانيكه برخلاف نصوص قطعيه راجع بهختم نبوت ميخواهند ازاين آيت استنباط كنند كه تا قيامت باب بعثت انبياء ورسل مفتوح است هرگز كامياب شده نمی توانند .

فَهُنْ أَظْلَمُ مِمْنِ افْتَراى عَلَى اللّٰهِ افْتَراى عَلَى اللّٰهِ سَمِينَ افْتَراى عَلَى اللّٰهِ سَمِينَهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ الْمُسْتِهُ الْمُسْتِهُ الْمُسْتِهُ الْمُسْتِهُ الْمُسْتِهُ اللّٰهِ الْمُسْتِهُ اللّٰهِ الْمُسْتِهُ اللّٰهِ الْمُسْتِهُ الْمُسْتِهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ ا

### كُذِيًا أَوْ كُنْ بَ بِالْيَتِهِ الْمُ

تفسیو: تصدیق آن پیغمبران راستین که واقعاً آیات خدارا ابلاغمیکنند ضرور است ، کسی کهبه دروغ دعوی نبوت می کند واز خودآیات دروغی جعل می کند وبهخدا (ج) افترا می بندد یاآن کسی که پیغمبر صادق وآیاتی را کهوی آورده تکذیب می نماید ازاین هردو ستمگار تسر کیست ؟ .

#### اول على ينا لهم نصيبهم من الكتب آن عروه برسدايشانوا بهرةايشان اذآنچهنوشتهشدهدر عتاب

تفسیر: چندانکه عمروروزی وغیره درین جهان مقرر است یا ذلت وافتضاح دنیا که برای آن ها نوشته شده ضرور میرسد رنجی که منگام مرگ و پس ازآن برآنها وارد میشود درآینده ذکر میگردد واگر از «فسیبهم منالکتاب» دنیانه بلکه عذاب اخروی مراد باشد پس از حتی افاجاء تهم» تنبیه برآنمیشود که مبادی آنعذاب درسلسلهٔ لمحات آخرین زندگی دنیا شروع میشود.

حَتَّى إِذَا جَآءً تَهُمْ رُسُلُنَا يَتُو قُونَهُمْ وقتیکه بیایند نزدایشان فرستادگان ماقبض کنندارواحشانرا

الاعراف

قَالُوْ ٓ اَكُنْ مَا كُنْتُمْ تَكُعُونَ مِنْ كُوْنِ

ميخوانديد

لُوْ اضَلُّوْ اعَنَّاوَشَهِدُ وُاعَلِّي

أَنْفُسِمِ أَنَّهُمْ كَانُوا كُفِر يْنَ

نفستهاى خودكه بيشك أيشتان

تفسير: چون فرشتگان بانهايت شدت روح آنهارا قبض وبهحالبد ميبرند بهآنها ميكويند چەشدكسانيكه خدارا ميكذاشتيدوآنهاراميخوانديد والمروز به كار شما نمي أيند ، آنهارا بخوانيد تاشمارا ازيس مصيبت نجات دهند ، آنگاه کافرآن اقرار کنند و گویند ما سخت در غلط فاحش افتاده بودیم که چیزیرا معبود ومستعان خویش قرار داده بودیم که شائستهٔ آن نبودند ودراین روز مصیبت نشانی آز آنها معلوم نیست اما ازین اقرار و ندامت نابهنگام مفادی بدست نمی آید پس حکم میشود «ادخلوا فی امم الغ» دربعض مواضع که واردشده (آنها از کفر و شرك خود آنكار خوآهند كرد) باين آيت منافي نمي باشد زيرا در قيامت مواَّقَفُ واحوال مختَّلف وجمَّاعات بيشمار است كاهي از موقَّفي وجمَّاعتي وگاهی از موقف وجماعت دیگر ذکر میشود .

قَالَ الْ خُلُو افِي أُمَمِ قَدْ خَلَتُ قُبُلِكُمْ مِّنَ الَجِنِّ وَالْإِنْسِ فِي النَّارِ " تفسير : يعنى چه اول وچه آخر، كافران همهدردوزخداخل ميشوند

### حُلْما كَ خَلَتْ أُمَّا اللهِ لَكُنْتُ الْحُتْمَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تفسیس: نه تنها درآن مصیبت دوزخیان با یکدیگر همدردی نمی توانند بلکه یکی به دیگر طعن ولعن می کنند ، شاید پیروان به متبوعان خویش گویند ، خدا (ج) بر شما لعنت کناد مارا باخود غرق نمودید ومتبوعان پیروان خویش را گویند ای ملعونان اگرما بچاه افتادیم شمارا چه کور کرد وعلی هذالقیاس .

# حُتَّى إِذَا الْحَارَكُوا فِيهَا جَمِيْعًا اللهِ وَقَيْهَا جَمِيْعًا اللهُ وَقَيْهَا جَمِيْعًا اللهُ وَقَيْمًا جَمِيْعًا اللهُ وَقَيْمُ اللهُ وَقَيْمًا جَمِيْعًا اللهُ وَقَيْمًا جَمِيْعُ اللّهُ وَقَيْمًا جَمِيْعُ اللّهُ وَقَيْمًا اللّهُ وَاللّهُ وَقَيْمًا اللّهُ وَقَيْمًا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي فَلْمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قالت اُخْرا رَفْمُ لِأَ وَلَامُ رَبِّنَاهُ وَلَامُ مَا اللَّهُ وَلَامُ مُوهُ وَلَامُ مُوهُ وَلَامُ مُوهُ مُوهُ مُتَالًا مُعَالًا مَا اين محروه عويد جماعة متاخر ايشان در حق جماعة متقدم شان اي پرورد ما اين محروه

اَ ضَلُّو نَا فَا نِهِمْ عَذَا بًا ضِعَفًا مِّنَ النَّارِكُ مُواه عردند عادا بس بده ایشان دا عداب دوچند اذ آتش

### قَالَ لِكُلِّ ضِعُفُ وَلَكِنْ لَا يَعْدُونَ الْ يَعْدُونَ الْ وَعِنْدَانِيد

تفسیر: ازیك حساب گناه گذشتگان آنها دوچند است كهخود گسراه شدند وآیندگانرا نیز از راه دور نمودند وبه یك حساب گناه آیندگان دوچند می شود كه خود گفراه شدند واحوال پیشینیان را دیده وشنیده عبرت نگرفتند یا چون در عذاب دوزخیان بروفق در جات شان وقتأفوقتأ می افزاید لهذا خداوند (ج) فرمود عذاب هر كدام مضاعف میشود هنوز در آغاز تعذیبید واز انجام آن خبرندارید یعنی از دوچند شدن عذاب گذشتگان برای آیندگان شما شفا وراحتی نصیب نمی شود این بیان در آن صورت است كه مراد از (لكل ضعف) هردو فریق می باشد اما ابن كثیر برآنست كه دراین آیت خداوند آیندگانرا مطلع فرموده یعنی بدون شك ما عذاب هر یکی از اسلاف شمارا بروفق درجات آنهادوچند بدون شك ما عذاب هر یکی از اسلاف شمارا بروفق درجات آنهادوچند

گردانیده ایم چنانسکه درآیت دیسگر است «الذیسن کفروا وصدواعین سبیل الله زدناهم عداباً فوقالعذاب» (تحل رکوع ۱۲)«ولیحملناثقالهم واثقالا مع اثقالهم » (عنکبوت رکوع ۱) «ومن اوزارالذیسن یفسلونهم بغیر علم » (نحل رکوع ۳).

وَ قَالَتُ أُولَهُمْ لِأُخُولُ مِهُمْ فَهَاكَانَ وَ فَالَّانَ أُولَهُمْ لِأُخُولُ مِهُمْ فَهَاكَانَ وَ مُويد جماعة متقدم شان جماعة متاخر شانرا بسنيست

كُمْ عَكَيْنَامِنْ فَضَلِ فَكُو قُوا الْعَدَابِ السَّادِ الْعَدَابِ دا برمَّ بسربجشيد عداب دا

بِمَا كُنْتُمُ تَكْسِبُونَ اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُلِي ال

تفسیو : یعنی ازدرخواستی که برای تزئید سزای ما نمودید بشما چه رسید در عذاب شما تخفیفی واقع نشد وشما عذاب کردار خویش را چشیدنی میباشید .

اِنَّ الَّذِي يُنَ كُذُّ بُوا بِالْدِنَاوَ اسْتَكُبُرُوا وَالْمِتَكُبُرُوا وَالْمِتَكُبُرُوا وَالْمِتَكُبُرُوا

عَنْهَا لَا نُفَتُّحُ لَهُمْ آبُوابُ السَّمَاءُ النَّان دروازه هاى تسمان الله الشان دروازه هاى تسمان

تفسیو: نه در حیات این جهان کردار آنها برفعت وقبول آسمانی میرسد ونه پس از مرک اجازت است که ارواح آنها بر فراز آسمان بالا شود در حدیث صحیح است که پس ازمرگ روح کافررا از سنوی آسمان جانب سجین فرو می رانند وروح مؤمن تا هفتم آسمان صعود می کند تفصیل در کتب احادیث مراجعه شود .

تفسیو: این بصورت تعلیق بالمحال میباشد ، درمحاورات هززبان چنین امثله موجود است که اگر بخواهند محال بودن امری را اظهار کسنند آنرا بر امرمحال دیگر معلق میگردانند یعنی همچنانکه شتر با این همه جسامت و کلانی در سوراخ تنگ و کوچك سوزن درآمده نهی تسواند درآمدن این مکذبان و مستکبران در بهشت محال است زیرا خداوند (ج) خبرداده که آنها جاودان در دوزخ میباشند و این سزا در علم الهی (ج) برای آنها مقرر شده پس درعلم و اخبار خدا (ج) چسان خلاف بعمل می آید .

و کن لِک نَجْزِی الْهُجْرِ مِیْنَ ﴿ لَهُمْ اللهِ عَاداندا مِرایشان دا مِنْ حَوْدِ فِهِمْ عُو السِّلَ دا مِنْ خَوْ قِهِمْ عُو السِّلَ اللهِ ایشان پوششها باشد دوزخ فرش و از بالای ایشان پوششها باشد

تفسير ؛ از هرسو آنهارا آتش فراميگيرد بهيچ پهلوآسوده نميشوند .

و كذا لك نَجْزِى الظّلِمِيْنَ ﴿ وَالَّذِينَ و معهنين جزاميدهيم ظالمان دا و تسانيعه

ا مُنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحُٰتِ لَا نُكَلِّفُ السَّلِحُٰتِ لَا نُكَلِّفُ السَّلِمُ الصَّلِحُٰتِ لَا نُكَلِّفُ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّمِ السَّامِ السَامِ السَّامِ ا

تفسير: «لانكلف نفساً الاوسعها» جمله معترضه است ودرآن تنبيه مى باشد كه ايمان وعمل صالح كه به وسيلهٔ آن چندين صله عظيم الشان عنايت ميشود كار مشكل نيست كه از طاقت انسان خارج باشديامقصد آن است كه از هر انسان چندان عمل صالح مطلوب است كه در خور طاقت وقدرت اوباشد بيش ازآن مطالبه نمى شود .

# و نز عُنَا مَا فِی صُدُ و رِ هِمْ مِّنْ عِلْ اِللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَ اللهِ اللهُ الله

تفسیر: مطلب از «ونزعنا مافی صدورهم منغل» این است که به شتیان برسر نعمای جنت بایکدیگر رشك و حسد نمی ورزند هریك به مقام خود و دیگر برادرانش شاد میباشد برخلاف دوزخیان که هنگام مصیبت همدگر را لعن میکنند و طعنه میدهند چنانکه پیشتر ذکر شد یا مراد این است که رنجش و ملالیکه دراین جهان میان صالحان پدید آمده باشد پیش از ادخال به شست از دل ما برآورده میشود و درآنجا باهمدگر سلیم الصدر می شوند حضرت شاه ولایتمآب علی کرماته وجهه فرمود (امیددارم من و عثمان و طلحه و زبیر رضی الله عنه ما آن مردم باشیم ) مترجم محقق رحمة الله علیه به اعتبار معنی دوم ترجمه کرده باشیم ) مترجم محقق رحمة الله علیه به اعتبار معنی دوم ترجمه کرده .

تَجُرِی مِنْ تَحْتِهِمُ الْآنُهُو وَ عَالُوا سرود اذ ذیر آنها نهرها و عویند

الحَكَمُدُ لِلّٰهِ الّٰذِي فَى هَلَ مِنَا لِهِٰذَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ المَالمُلْمُ المَّالِيَّ اللهِ اللهِ اللهِ ا

# 

تفسیر : به عونوتوفیق الهی (ج) وهدایت حقیقی پیغمبران، فسوز به این مقام اعلی نصیب ما گردید ورنه ما کجائیم واین مقام کجا .

وَ نُو كُو وَ الْكُمُ الْجُنَّةُ وَ الْمُنَاةُ الْجُنَّةُ الْجُنَّةُ الْجُنَّةُ الْجُنَّةُ الْجُنَّةُ الْجُنَّةُ الْمُ الْجُنَّةُ الْمُ الْحُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ عَلَا الْحُنْتُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُل

که وارث شدید آن را (بسبب آنچه میکردید) درعوض اعمالخود

تفسیر: این منادی فرشته خواهد بود از سوی پروردگار ـ یعنی امروز جدوجهد شما ثمر آورد ـ از کوشش خود به عنایت الهی (ج) بصورت جاودان میراث پدرخویش آدم راحاصل نمودید در حدیث است(هیچکس را عملش بهبهشت داخل کرده نمی تواند) مطلب این است که عمل سبب حقیقی دخول جنت نیست وفقط سبب ظاهریست سبب حقیقی حاص رحمت کامل الهیست چنانچه از الفاظ حدیث «الاانیتغمدنیاله برحمته» این مطلب ظاهر میشود مترجم رحمةالله علیه دراثنای صحبت میکفت ـ سبب حقیقی دخول بهشت رحمت خداست وعمل مانند علامت میکفت ـ سبب حقیقی دخول بهشت رحمت خداست وعمل مانند علامت باشارت آن می ایسته وروان میشود .

و نال ما صحب الجنّنة أصحب النّار و ندائند اهل بهشت اهل دونندد ان قل و جد نا ما و عد نار شناحقًا (بدرسته) ما یافتیم آنچه وعده کرده بود بهما پرورد محارماراست أَنْ لَّغُنَّهُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴿

الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَنْ سَنِيلِ اللَّهِ

وَ يَبْغُونَهُا عِوجًا وَهُمْ بِالْا خِرَةِ

منكر بودند

تفسير : دراين آيات ذكر آن مخاطبات ومكالمات است كــه اهل بمهشت ودوزخ باهمدكر ياآنها بااصحاب اعراف مينمايند از گفتگوي اولوثاني كه اصحاب الجنه بااصحاب النار ميكنند وأضح ميشود كهاين مذاكرات بعد از ادخال بهشت ودوزخ بعمل می آید ، بنآبر مقتضای نظم کلام باید پذیرفت که گفتگوی اصحاب اعراف نیز بعدازآن است بهرحال اهل بهشت چون به جنت میرسند بحال خویش مسرور بوده بسرای تقریسع ونکایت به دوزخیان کویند پیمانی راکه خدا (ج) برای نیل مومنان به نعيم ابدى بزبان پيغمبران خويش نموده بود رآست يافتيم اى دوزخيان \_\_\_\_

شما گوئید تهدیدی که دراثر عصیان و کفر شما داده شده بود آیا شما نیز آنرا راست یافتید روشن است که جز نعم چهجوابداده میتوانند. آنگاه منادی خدا (ج) درمیان این دو جماعت بپا خاسته ندا می کند اگر چه گنهگاران بسیار اند لعنت خدا بر ستمگاران باد آنانکه خود گمراه واز آخرت غافل شده دیگران را نیز از راه حق باز گردانیدند وشبو روز درصدد آن بودند که به مباحث غلط راه روشن مستقیم را کیج ثابت کردانند.

### و بينها حجاب و بينها و معابست

تفسیس: معنی حجاب پرده وسد است واین جا از پسرده دیوار مسراد می باشد چنانکه درسورهٔ حدیدر کوع۲ تصریح شده فضرب بینهم بسود که باب این دیوار مانع ازآن است که لذاید بهشت بدوزخ ورنجهای دوزخ به بهشت رسد تفصیل آن بما معلوم نیست .

# وَ عَلَى الْا عُرَافِ رِجَالٌ يَعُرِ فُونَ وَ مِناسند و مِناسند و بيناسند و بيناسند

كُلاً بِسِيْهِ فَهُمْ وَنَاكُوا أَصْحَالُ لَجَنَّةُ مَا لَجَنَّةُ مِنْ الْجَنَّةُ مِنْ الْجَنَّةُ مِنْ الْمِنْ و نداكنند (اهل اعراف) اهل بهشترا

آنُ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمْ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلِيكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلِي عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَّ

ه سلامباد برشما هنوز درنیامده باشند اهل اعرافدربهشت

وَ هُمُ يُطْمَعُونَ ۞

حال آنكه ايشان اميد ميداشته باشند

تفسیر : مقامی را که برفراز دیوار وسطی واقسعاست ، اعراف گویند در ما بارهٔ اصحاب اعراف که کیستند ، قرطبی دوازده قولرا نقل کرده نزد ما راجع آن قول است که از صحابه جلیل چون حضرت حذیفه، ابن عباس وابن مسعود (رض)واکش سلف و خلف منقول می باشد یعنی بعد از سنجش اعمال هر که حسناتش سنگین باشد جنتی و هر که سیئاتش غالب

بأشد دوزخيست وآنكه حسنات شان باسيئات مساويست اهل اعرافند از روايات برمى آيد كه اصحاب اعراف عاقبت به جنت ميروند برعلاوه ظاهر است كه چون عصاة مومنان كه سيئات شان بر حسنات غالب باشد آخر از دوزخ برآمد، به جنت ميروند اسحاب اعراف كه حسنات و سيئات شان برابر است بايد پيشتر ازآن به جنت روند گويا اصحاب اعراف رابايد نوعضعيفى ازاصحاب اليمين پنداشت چنانكه «سابقين مقربين» فى الحقيقت نوعى از اصحاب اليمين ميباشند كه به طفيل عزم واراده خويش از عامه اصحاب اليمين پيش رفته اند در مقابل آن اصحاب اعراف نوعى عقب مانده اند كه نسبت به كثافت اعمال خويش از عامه اصحاب اليمين هيم افتاده اند اين ها چون دروسط از عامه اصحاب اليمين جيزى عقب افتاده اند اين ها چون دروسط ميشتيان ودو زخيانند مردم هر دو طبقه را از علايم مخصوص آن ميشاسند جنتيان را از چهره هاى سفيله ونورانى ودوزخيان را از مورت هاى سياه وزشت ، بهر حال چون در بهشتيان مى نگرندبرسم ميار كباد سلام ميدهند وچون خود هنوز در جنت داخل نشده اند به آرزوى آن ميباشند وعاقبت آرزوى شان انجام ميشود .

وَ إِنَّ اصْرِ فَتُ اَبُصَارُ هُمْ يَلْقَاءَ و چون عردانيد، شود چشمهای اهل اعراف بطرف اصحب النّار قالُو ارتّبنالانجعلنا اهل دون عمویند ای پرورد عاد ما معردان میادا مع القوم الظلمین ه

تفسیر: چون در میان بهشت ودوزخند درمیان خوف ورجامی باشند چون بیك سو مینگرند امید میكنند وچون نیگاه شان بسوی دیگر می افتد از خدا می ترسند و پناه می جویند که درزمرهٔ دوزخیان داخل نشوند.

و ندائند اصل الاعراف رجالاً و ندائند اهل اعراف مردانه دا يَعْرِ فُو نَهُمْ بِسِيْمُهُمْ يَعْرِ فُو نَهُمْ بِسِيْمُهُمْ عَهُ مَى شناسند ايشان دا بعلامات ايشان

٨

تفسیر: علاوه برآنکه در دوزخمورد عذابند ـ از چهره های شانعلاماتی آشکار است که از آن معلوم میشود که دوزخی می باشنه یا مطلب این است که آنها چنان مردم اند که در دنیا اهل اعراف آنها را دیه می باشند پس درآنجا چون آنها را می بینند می شناسند.

قَالُو اما آغنی عَنْکُمْ جَمْعُکُمْ مُعِيتُ مُما عَنْکُمْ جَمْعُکُمْ مُعِيتُ مَا يامد (دفع نکرد از شما) جمعيتشما

وَمَا كُنْتُمْ تُسْتَكُبِرُونَ ۞ وَمَا كُنْتُمْ تُسْتَكُبِرُونَ

تفسیر : در هنگام این مصیبت جمعیت های شما کـجا رفتند اکـنون چه شد لافی که در دنیا میزدند .

اَ هُو كُلْء الَّذِي يُنَ اَ قُسَمْتُمُ لَا يَنَالُهُمُ اللَّهُ آيا اين مروه آناند كه قسم ميخورديد مهمر مزنرساندبايشان خدا

تفسيو: بسوى اهل بهشت اشاره كرده بدوزخيان ميكويند كه اين همان بينوايان درمانده وضعيف الحالندكه شما آنهارا تحقير مى كرديدوميكفتيد آيا عنايت الهى (ج) همه راگذاشته بر چنين اشخاص ميشود «اهولاء منالة عليهم من بيننا » امروز به آنها كفته شد «ادخلواالجنة لاخوف عليهم النخ» ( درآئيد در به شمت بدون ترسوبيم ) حال آنكه شمام بتلاى عذابيد.

على الكفرين فالذين النجة والمران المحدة والمران المحدة والمران المحدة والمران المحدة والمران المحدة والمراز المحدة المحدة المراز المحدة المحد

بِا يٰتِنَا يَجْحُدُ وُنَ ۞

انكار ميكردند

آیات مارا

تفسیو: دوزخیان حواس خویشرا باخته منظربانه پیشاهلجنت دست نیاز دراز میکنند ومیگویند سوختیم اندکی آب بریزید یا از انعامی که خداوند (ج) بشما ارزانی داشته مارا مستفید گردانید جواب دادهمیشود که این اشیاء برکافران حرام گردانیده شد این همانکافران است کهدین الهی (ج) را بازیچهقرار داده وبر تنعم دنیامغرور شدهبودند چنانکه آنها در لذاید ؛ دردنیا هیچگاه از آخرت اندیشه نمیکردند مانیز امروز اهمیتی به آنها نمی دهیم وچنانکه آنها آیات مارا انکار میکردند ما نیسز درخواست شان را اجابت نمی کنیم .

و لقد جننهم برکت فصلنه علی علی و و دهرآئینه و دور بایشان کتابی که مفصل کردیم آنرا به دانش همگی و رخمه لگانه مینو مِنُون الله مینان در منهائی و رحمت برای دهنهائی و دحمت برای دهنهائی و دحمت برای

تفسیس: درحال وجود کتابی مانند قرآن که درآن کلیه ضروریات به تفصیل علمی موجود است و هرچه را به آگاهی و صراحت تمام بیان می کند چنانچه مومنان بخوبی ازآن برخوردار می گردند تعجب است کهاین معاندان خود خواه غوری به عاقبت خویش نکردند اکنون پشیمانی سود ندهد .

تَأْوِيلُهُ يَقُولُ اللَّهِ يَنَ نُسُوُهُ مِنُ مَعْدُونُ دُومِهِ إِنَّهُ يَقُولُ اللَّهِ يَنَ نُسُوُهُ مِنَ

مضمون (مصداق) آن (انتظار نـمىبرنـد كـفار مـگر مصداق این وعـده را) خواهنـد گفت كـساني كه فـراموش كـرده بودنـد آنـرا

قَبْلُ قَدُ جَاءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِإِلْحُتِيَّ

بیش ازین هر آئینه آورده بودند پیغمبران پروردگار ما سخن حق را

فَهُلُ لَنَا مِنْ شُفَعًاء فَكَشُفَعُو النَّا سِ آیاکسی است برا یما شفاعت کنند برای ما

آونرگ فَنَعْمَل غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ عُيْرِ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ عُيْرِ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ع يا باذ مردانيدهشويم پسعمل عنيم خلاف آنچه ميمرديم

قُلُ خُسِرُ وَ آ اَ نَفْسَهُمْ وَ ضَلَّ عَنْهُمْ وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَ مَد اذا يشان مردند انفسهای خودرا وجم شد اذا يشان

مَّاكَانُوا يَفْتَرُونَ ۞ آنچه افترا ميكردند

تفسیس: به تهدیداتی که در کتاب الله برای عذاب آنسها د.ه شده آیا منتظرآند که چون آن تهدیدات مقابل نگاه شان آید حق را قبول کنند حالانکه چون امرپیش آمدیعنی به عذاب اللهی (ج)مبتلا شدنداز قبول بی مناکه کاری ساخته نمیشود درآن حال به طلب شفیعان می افتند که دربارهٔ آنها شفاعت کنند ؛ سزای را که حضرت الهی (ج) به آنها مقرر نموده بخشش حاصل نمایند و چون کسی به شفاعت آنها نمی پردازد آرزو می نمایند که بار دیگر بدنیا روان وامتحان شوند (تامعلوم شود) که خلاف جرایم خویش چگونه نکوکاری و پرهیزگاری خواهیم کرد اکنون ازاین آرزو مفادی بدست نمی آید زیرا خود به لاك خویش پرداخته اند واندیشه های دروغ ایشان همه به وا رفته است.

السَّمُوٰ تِ وَالْأَرْضَ السَّنَا وَ الْأَرْضَ السَّنَا وَ الْأَرْضَ

تفسیر : درآیت گذشته ذکر معاد بود دراین رکوع مبدء شنا سانده میشود آنجادر «قدجاءت رسل ربنابالحق» توضیح شده بود که آنانکه در دنیا از انبیاء ورسل مخالفت می ورزند آنها نیز در قیامتبه تصدیق راستی پیغمبران ناچار میشوند اینجا در پیرایهٔ بس لطیف پسازاشاره جانب تذكار حكومت الهي (ج) وضرورت انبياء ورسل احوال ووقــايع برخی انبیای مشهور ذکر میشود وتوضیح میگردد که هرکه آنهارآ تصدیق ویا تکذیب کرد عاقبت شان دراین جهان چه شدگویااینرکوع برای چند رکوع آینده تمهید است .

تفسیر : درموعدیکه به شش روز مساوی بودآنهارا بیافرید زیرا ایام ولیالی متعارف به طلوع وغروبخورشید مربوط است هنگامیکه خورشید بوجود نیامده بود چسان شب وروز صورت میبست یااینکه مرادازشب وروز عالم شهادت نمى باشد بلكه مراد ازشب وروز عالم غيب است چنانکه عارفی گفته .

غیب را ابری وآبی دیگر است \* آسمانوآفتابی دیگر است درصورت أوّل نيّز علماء را اختلاف است بعضى بـرآننـد كـه ششس روز آن مراد از مقدار شش روز ماست یا هر روزآن مساوى ِ هــزار سال ما بـوده « وان يـومـا عنـد ربـك كالف سنة مما تعدون» نزد منقول آخر راجع است بهر حال مقصود این شد كه آسمانها وزمين دفعة بنا نگرديده شايد نخست مادهٔ آن آفريده شده سيس موافق استعداد آن \_ دراشكال وصور مختلف انتقال يافته وحتى **درظرف شش روز** یعنی شش هزار سال ما بجمیع متعلقاتهما به شکل مرتب كنونى درآمده بأشند چنانچهامروز نيز سلسلة آفرينش وتــوليد انسان وتمام حيوانات ونبات بصورت تدريجي جريان دارد وايـن امــر منافی با «کنوفیکون» نمی باشد زیرا مطلب از کنفیکون این است که خدا (ج) ایجاد هرچه را به هردرجه بخواهد بمجرد ارادهٔ وی بهماندرجه پدید میآید مطلب این نیست که خدا (ج) اراده نمیکند که اشیابمدارج مختلف بوجود آيد بلكه هرچهرا بدون واسطه اسباب وعلل دفعة بوجود ميآرد .

> عَلَى الْعُزُ شِ متُوا ي

> > پس قرار گرفت (غلبه وقصد کرد) بر

تفسير : بايد دانست كه درنصوص قرآن وحديث براى بيانصفات الهي الفاظي مستعمل شده كه اكثر بر صفات مخلوق نيز استعمال گرديده مثلاً حى \_ سميع \_ بصير \_ متكلم كه هم برخدا وهم بر انسان اطلاق ميشود ودراين هردو موقع از حيث استعمال مخالف هم مي باشند مطلب از اطلاق سميع وبصير بر مخلوق اين است كه چشم بينده وگوش شنونده دارد اكنون دوچيز حاصل ميشود اولآلتي كهمبدء ووسيلةديدن است وآن را چشم میگویند ، دوم : نتیجه وغرض وغایت آن (دیــدن) یعنی علم خاص که رویت بصری ازآن حاصل شده ـ چون بر مخلوقی

بصیر اطلاق شود مبدء وغایت هردو اعتبار داده میشود کیفیت هر دورا معلوم کردیم اما این الفاظ هنگامیکه نسبت به خدا (ج) استعمال شود یقینا مراد از آن کیفیات جسمانی نمی باشد که خاصهٔ مخلوق بوده خداوند قدوس بکلی ازآن منزه است البته باید معتقدشد کهمبدأ ابصار (دیدن )درذات اقدس وی موجود است ونتیجهٔ آن یعنی علمی که ازرویت بصری حاصل میشود بدرجهٔ کمال حضرت اورا حاصل است در چگونگی مبدء و کیفیت دیدن وی جز اینکه گوئیم دیدن خدا (ج) مانند دیدن مخلوق نیست چیزی گفته نمیتوانیم .

«لیس کمثله شی،وهوالسمیعالبصیر» نه تنها سمع وبصر بلکه مه ضفات اقدس او چنین فهمیده شود که صفت به اعتبار اصل مبدء وغایت خود ثابت میباشد مگر بیان کیفیت آن از توان خارج است وشرایع آسمانی نیز تکلیف نه نموده که انسان در حقایق مآور ۱۰ العقل خلوض کند وخویشتن را پریشان گرداند دراین باره درسورهٔ مائده به تفسیر آیت «وقالتالیهود یدالله مغلولة» بیان نمودهایم ــ دراستوی علیالعرش نیــز ازین قاعده دانسته شودمعنی عرش تختومقامی بلند است استوی را اكثر محققان «استقرار وتمكن» ترجمه كرده اند ومترجم محقق رحمة الله آنرا «قرار گرفتن» تعبیر کرده گویاازاین کلمه ظاهر میشود که حضرت وی چنان قبضهٔ کامل بر تخت حکومت دارد که هیچجا وهیچ گوشهٔ آن از خفوذ واقتدار وی بیرون نمیماند ودر قبضه وتسلط او هیهنوع مزاحمت واختلال پدید نمی آید ـ همه امـور منتظم و کامل شده اسـت اكنون نيز دردنيا بر تخت نشستن پادشاه يكمبدء وصورت ظاهرىدارد ويك حقيقت يا غرض وغايت يعنى حصول قدرت ، تسلط ،اقتدار، نفوذ تصرف کامل برپادشاهی دراستوی علی العرش خدا (ج) این حقیقت وغايت بدرجهٔ كمال موجود است يعني پس از آفرينش آسمانها و زمين وتمام علويات وسفليات حق قبضه واقتدار وهرنوع تصرفات مالكانه وشهنشاهانه بدونمزاحمت ديكر حضرت اوراحاصل است چنانكه جاى ديكر بعد از «**تماستویعلیالعرش**» ازلفظ یدبرالامر وغیره واینجااز « **یغشسی** اليل والنهار» براين مضمون تنبيه شده است .

راجع به مبدء وصورت ظاهری استوی علی العرش بروفق آنچه درسمع وبصر ودیگر صفات الهی (ج) نوشته ایم باید عقیده نمود چنین نشود که درآن یك ذره شائبه از صفات مخلوق وسمات حدوث باشد ـ دراین سوال که آن صفات چگونه می باشد باید جواب داد: -

اى برتر آز خيال وقياس وكنمان ووهم \* وزهر چه نفته اندو شنيديم وخوانده ايم دفتر تمام كشت به پايان رسيد عمر \* ماهمچنان دراول وصف تومانده ايم «ليس كمثله شي وهوالسميع البصير»

ینخشی الّیک النّها ریطلبهٔ حیثیتاً الله میوشاند شیره الله میوشاند شیره الله میوشاند شیره و النّجُو مَ النّجُو مَ النّجُو مَ النّجُو مَ الله و النّجُو مَ الله و ال

تفسیو: تیره گی شبرا بافروغ روز یافروغ روزرابه ظلمت شبمیپوشاند چنانکه یکدگر را تعاقب کرده بسرعت روان میباشند همینکه شببپایان میرسد روز پدید می آید ویك لحظه درمیان وقفه نمی باشد شاید تنبیه است براینکه چون شب تاریك کفر وضلالت – ظلم وعدوان جهان را فرا میگیرد خداوند (ج) به خورشید ایمان وعرفان اطراف جهان را روشن میگرداند وهنگامیکه فروغ خورشید جهان تاب نمودار نشود مامواختران نبوت در ظلمت شب روشنی می افگند ورهنمائی می نماید.

مُسَخَّرُ تِ 'بِآمْرِهِ'

تفسیر : هیچ ستاره نمیتوانه جز به حکموی حرکت کند .

اَ لَا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْأَ مُرُ تَبْرَ كَاللَّهُ

آگاهشویدخاص کاراوست پیداکردن و فرمودن حکم دارای برکت بزرگ خداست

رَبُّ الْعُلَمِيْنَ ﴿

كەپروردگارھمەجہانياناست

تفسیں : آفریدن (خلـقاست) وپس ازآفریدن حکم تکوینی یا تشریعی دادن آمر هر دو در قبضه واختیار اوست همچنین ذات متعال او مـوجد کافهٔ حسنات وبرکات میباشد .

اُکْ عُول رَسِّکُمْ نَضُرُ عًا وَ خُفَیَكُ اللهُ عُولِيَّا اللهُ عُولِيَاكُمُ اللهُ عَلَّا وَ خُفَیكُ اللهُ ال بغوانید پروردگار خودرا بزاری وآهسته(پوشیده)

تفسیو: چون مالك عالمخلق وامر وموجد تمام بركات ذات فرخندهٔاوست در حوایج دنیا و آخرت باید باو دعاكرد باالحاح واخلاص وخشوع\_بدون ریا و آهسته آهسته ازاین معلوم میشود كه اصل دردعا خفاستوسلف نیز چنین معمول میداشتند جهر واعلان دربعض مواضع عارضی میباشد در روح المعانی ودیگر كتب به تفصیل ذكر شده .

تفسیر : دعا از حد ادب تجاوز نکند طلب چیزیکه عادة یا شرعاً محال باشد یا طلب معاصی واشیای بیهوده یا سوالی که مناسب شان الهی

و كَ نَفْسِدُ وَا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ وَ نَمِينَ بَعْدَ وَ فَي الْأَرْضِ بَعْدَ بَعَدَ الْمَا الْمُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَالْمُ عَلَّا اللَّهُ وَالْمُ عَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ

تفسیر: درآیات گذشته طریق خواستن حاجات از خدا (ج) توضیح شده بود دراین آیت رعایت حقوق خالق ومخلوق تعلیم میشود یعنی مادام که دردنیا معاملات درحال اصلاح باشد شما درآن اختلالمیفگنید وبا خوف ورجا در عبادت الهی (ج) مشغول باشید نه از رحمت وی ناامید شوید و نه از عذاب وی ایمن ومطمئن بوده بگناه جرئت کنید به عقیدهٔمن راجع آنست که درینجااز (وادعوه) عبادت مراد گرفته شود چنانکه خداوند (ج) راجع بنامان تهجد فرموده (تتجافی جنوبه عنالمضاجع یدعون ربهمخوفاً وطمعاً).

حَتَّى إِنَّ الْقَلْتُ سَحَا بًا ثِقَالًا سُقَنْهُ تا آنگاه كهبرداردآنبادها ابر مُرانرا برانيمآنرا الاعراف .. وليواننا

لِبَلَدِ مُنِينٍ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْهَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِسُونَ آديم بِسِوْدِهُ آديم بِسُوْدِهُ آديم بِسُوْدِهُ آديم بِسِوْدِهُ آديم بِسِوْدِهُ آديم بِسُوْدِهُ آديم بِسُوْدُ آديم بِسُوْدُ آديم بُوالْمُ آديم بِسُوْدُ آديم بِسُوْدُ آديم بِسُوْدُ آديم بِسُوْدُ آديم بِسُوْدُ آديم بَوْدُ آديم بُوالْمُ آديم بُولُ آديم بُولُولُ آديم بَوالْمُ آديم بُولُولُ آديم بَوالْمُ آديم بَالِهُ آديم بَوالْمُ آديم بُولُولُ آديم بُولُولُ آديم بَوالْمُ آديم بُولُولُ آديم بَوالْمُ آديم بُولُولُ آديم بَوالْمُ آديم بُولُولُ آديم بُولُولُ آديم بَوالْمُ آديم بُولُولُ آديم بُولُ آديم بُولُولُ آديم بُولُ آديم بُولُ آديم بُولُولُ آديم بُولُولُ آديم بُولُ آديم بُول

به مِنْ كُلِّ الشَّهُ ال َ كُلُّ لِكَ النَّهُ اللَّهُ مِنْ كُلُّ لِكَ النَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُ الللْمُلِمُ الل

بُخُرِ جُ الْهُو تَلَى لَعَلَّكُمْ تَكُ كُرُونَ ﴿ الْهُو تَلَى لَعَلَّكُمْ تَكُ كُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَ الْبَلَدُ الطِّيِّبُ يَخُرُ جُ نَبَا تُكُ

بِإِنْ نِ رَبِّهِ ۚ وَالَّذِ يُ خَبُثَ بعكم پرورد الرش زميني كه شوره بود

لا يَخْرُ جُ إِلاَّ نَكِلًا الْأَكُلُ الِكَ نُصِرِّ فُ اللهُ مِنْ اللهُ مُعْمِدًا لَا مُعْمِدًا لَا مُعْمِدًا اللهُ ا

الْالْتِ لِقَوْمِ يَشْكُرُونَ ﴿

نشانها را برای قومی کهحقرا میپذیرند(شکرمیکنند)

تفسیر : درآیات گذشته با«استوی علی العرش» تصرفات الهی (ج) در امور فلکی ماه خورشید وغیره بیان گردید وضمناً بندگان را محض هـدایت مناسب داده شده اکنون بعضی تصرفات وی در سفلیات و کاینات الجو ذکر میشود تاهمگان بدانند که حکومت آسمان هاوزمین و هرچه در میان

4 . 4

رد عی

آنهاست خاص درقبضهٔ قدرت **ربالعالمین** است . وزش بادها نزول باران \_ آفرینش اقسامریاحینوا آمار\_پدیدآمدنزرعونبات بروفق استعداد هرزمين اين همه نشان قدرت كامله وحكمت بالغة حضرت أوسـت ودر ذیل آن از احیا اموات و برخاستن از قبور دانانده شد حضرت شاه رحمةالله میگوید برآمدن اموات یکی در قیامت است ویکی دراین جهان یعنی از میان پست ترین بی خردان که به مرگ بی دانشی و خواری مرده بودند پیغمبر عظیمالشان خویش را فرستاد وبه وی علم ارزانی کرد وسردار جهأن گردانيد كسانيكه استعداد خوب داشتند بهمقام كمال فايز شدند وهركه استعدادخراب داشت نيز بهره يافت اما ناقص.گويا درتمام این رکوع توضیح شده که خدا (جُ) چُون از رحمت و عنایست خویش ظلمت شب را به تابش اختران وفروغ ماه وخورشید فروزان میگرداند وهنگام خشك سالی برای سرسبزی وشادابی زمین وتهیـهٔ وسایل انسان وحیوان باران می فرسته بعید نیست که چنین خدای مهربان برای برآوردن مخلوق خویش از ظلمات نادانی و ستمگاری ماه وخورشیندی پدید نیبارد وبرای تهمیهٔ غذای روحیانی فرزندان آدم وسیرابی مزارع دلها بارانرحمتنفرستد بدون شبهه بر حسبضرورت هروقت وبر طبق حکمت خویش پیغمبری مبعوث گردانید که از سینــهٔ تابَّناك آنها فروغروحانی فروزان گشت ووحی خدا (ج) به باریدنآغاز كرد چنانكه ركوع آينده به ذكراين پيغمبران مي پردازد در مثال زمين وباران اشاره شد که اراضی مختلفه بر حسب استعداد اثر باران را می پذیر ند چنین است خیروبرکتی که انبیاء علیهمالسلام می آرندوانتفاع ازآن نیز موقوف بحسن استعداد است هرکه از آن منتفع نشود یاکامل بهره نبردارد باید برسوء استعداد خویش گریه کند .

ا باران كَمُدرلطافت طبعش خلاف نيست \* درباغلالة رويدودر شوره بوموخس

لَقُلُ أَرْ سَلَنَا نُوْ حَالِلَى قَوْ مِهُ فَقَالَ مَرسَيْهِ وَسِرَاهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ الْحَدِهِ الْحَدِهُ الْحَدِهُ الْحَدِهُ اللّهِ مَالَكُمْ مِّنْ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رِ نُّا لَنُوا مِكَ فِي ضَلَّلِ مُّبِينِ آ هر آئينه ما ميبينيم ترا در محمراهي عاهر

تفسير : واقعهٔ آدم عليه السلام درآغاز سوره گذارشيافت . پس از وي نوح عليهالسلام بيغمبر اولوالعزم ومشهوراست كهبراى هدايت ساكنان زمين درمقابل مشركان مبعوث كرديد اكرجه بعثت أنبياء بايد باعتبار شریعت خاص آنها بسوی قوم خود شان باشد بازهم باعتبار آن اصول اساسی که در تعلیم تمام پیغمبران مشترك است میتوان گفت که تمام افراد بشر طرف خطاب هر پيغمبر واقع ميشوند چنانچه در تعليم توحيد ودر اقرار معاد همه پيغمبران متفق اللسانند پس تكذيب اين اشيا در حقيقت تكذيب تمام انبياست بهر حال نوح عليه السلام به توحيد وغيره دعوت عمومي داد ميگويند تادەقرن بعد ازآدم (ع)تمامفرزنداناوبهكلمة توحيد استوار بودند بروفق بيان ابن عباس رضيى الله تعالى عنهما بت پرستی وقتی آغاز شد که بعضی صلحاً موسوم به (ود ـ سـواع ـ يغوث \_ يعوق \_ نسر \_) كه در سورهٔ نوح مذكور است وفات يافتند مردم تصوير آنهارا نكاشتند تااحوال وعبارآت شان فراموش تشدود وپس از چندی از روی آن تصاویر هیکل ها ساختند وحتی بعد از چند روز به پرستش آن آغاز کر دندو نام آن صلحاء را براین بتها گذاشتند. چون بیماری بت پرستی تعمیم یافت خداوند (ج) حضرت نوحرا مبعوث فرمود. نوح (ع) قبل از طوفان نهصدو پنجاه سال قوم خویش را به توحید و تقوی دعوت نمود واز عذاب دنيا وآخرت ترساند اما مردم اورا تضليل وتجهيل كردند وحرفی ازوی نشنیدند آخر طوفان همه را فراگرفت وچنانکه نوح (ع) ببارگاه الهی (ج) دعاکرده بود:

(رب لاتدر على الارض من الكافرين ديادا) درسر تاسر كيتى هيچ كافر از عذاب الهي (ج) رسته نتوانست بستاني دردايرة المعارف خويش راجع به طوفان وعموميت طوفان اقوال محققين يورپ را نقل كرده .

قال یا قوم من نیست مرا هیچ ممراهی و یکن من رسول من نیست مرا هیچ ممراهی و یکن من رسول من من من العلمین المایخ کم رسول من من ازجانب برورد مار جهانیان میرسانم بهشما رسلات کر بسی و انتصاح کم و اعکم بینام های برورد مار خودرا و نصیعت میکنم بهشما و میدانم

تَعُلُّمُو نَ از طرف خدا

تفسیر: یعنی من بقدر یك ذره گمراه نشدهام شما گمراهید كه پیغمبر البهي (ج) را نمي شناسيد ؛ پيغمبري كه به انتهاي فصاحت پيغامخـدا (ج)را بشما میرساند ؛ خیر شمارا میخواهد وبه شما پند عمده میدهد واز سوی خدا (ج) علوم وهدایاتی آورده که شما ازآنجاهلید .

الاعراف

أُوَ عَجِبْتُمْ أَنْ جَأَّءَ كُمْ ذِكُرٌ مِنْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ ربان مردی از شما تابترساندشمارا لِتَتَقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ ههر بانی کرده شود بر شما وتايرهيز كارى كنيد

تفسیر : چه شگفت دراین امر کهخدا(ج) یکی رااز میان شما به پیغامبری برگزیند ذاتمتعال اوکهآدم (ع) راازمیّان تمام مخلوقات خویش,رحسب استعداد خاص او منصب خـلافت بخشيد آياً نمي تواند كه از فرزندان وى بعضى رآكه كامل الاستعداداند به منصب نبوت ورسالت برگزيند تاخود مستقیماً از خدا (ج) فیضیاب شده دیگران را از عاقبت شان آگاه گرداند وآنها نیز بعداز آگاهی از سیئات کناره گیرند و مـورد رحم وكرم خدا (ج) واقعشوند .

فَكُذَّ بُوْهُ فَا نَجَينُهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ پس تکدیب کردند اورا پسنجات دادیم اورا و آنانراکه باوی بودند الْفُلْكِ وَأَغْرَ قَنَاالَّذِ يُنَ كَ کسانی را کهتکذیبمیکردند

هرآئینه ایشان بودند کروهی

تفسیر: حق وباطل وسود وزیان را تمییز نیکردند ؛ کیورشدندوبه سرکشی ، تکذیب ، بغاوت ، پافشاری کردند ب ازبت پرستی و دیگر اعمال خویش باز نیامدند پس ماهم معدودی از مسلمانان را که درکشتی بانوح (ع) سوار بودند نجات دادیم ودیگر تمام مکذبان را درآب غیرق نمودیم اکنون هرقدر انسان درجهان موجود است ذریه مردم اهل سفینه بلکه صرف ذریهٔ حضرت نوحند علیه السلام .

### وَ اللَّى عَالِ أَخَاهُمْ هُولًا اللهُ الل

تفسیر: عاد از اولاد ارم است که نواسهٔ نوح (ع) بود این قوم منسوب بهمان عادند که در «احقاف» یمن سکونت داشتند حضرت هود (ع) از این قوم است وبدین جهت با آنها اخوت قومی وهم وطنی دارد.

مِّنُ إِلَّهِ غَيْرُهُ ۚ أَفَلاَ يَتَّقُونَ ۗ مَنْ إِلَّهِ غَيْرُهُ ۗ أَفَلاَ يَتَّقُونَ ۗ

تفسی : دراین مردم بت پرستی به کثرت رایج شده بود برای رزق ، برای باران ، برای صحت ، برای هرگونه مطالب وحاجات اربابانواع قرارداده بودند و به پرستش آنمیپرداختند. هود(ع) آنهارا منع کرد و از کیفر آن گناه عظیم ترسانید .

قَالَ الْهَلِا الَّذِ يُنَ كَفَرُو امِنُ قُوْ مِهَ عَلَا اللّهِ اللّهِ عَنْ كَفُرُو امِنُ قُوْ مِهَ عَلَا اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ عَلَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

## إِنَّا لَنُوا مِكَ فِي سَفَاهَ أَحِوْ إِنَّا لَنُظُنُّكَ مِ مَا اللَّهُ اللّلَا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مِنَ الْكَالِمِ بِيْنَ الْكَالِمِ بِيْنَ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي ا

تفسیر: معاذالله توبی خردی که روش نیاکان خویش را میگذاری و از خویشاوندان خود جدا میشوی و تو دروغ گوئی که گفتار خویش رابخدا منسوب میداری وحتماً از عذاب میتوسانی .

> نَاصِحُ أَمِينَ ﴿ نَاصِحُ أَمِينَ ﴿

تفسیر: هیچ سخن من از بیدانشی نیست منصب رسالت از سوی خدا بمن تفویض شده ومن حقوق آنرا ایفا میکنم شمانادانید خیر خواهان حقیقی خودرا که از پیش به امانت ودیانت شان اطمینان داشتیدبیعقل میخوانید و بخود زیان میرسانید.

تفسیو: پس ازقوم نوح (ع) سلطنت جهان را بشما استوار کرد ودر بدل آنها شمارا معمور گردانید. شاید به تذکار این احسان تنبیه است براینکه سزای بت پرستی و تکذیب پیغمبر که بر آنها وارد شده مبادا به شما نیز برسد.

و افزود براى شما در خلقت تشادمي رقوت وطول)

تفسیر : نیروی جسمانی وزیبائی این قوم مشمهور بود .

فَانْ كُرُواَ الْآءَ اللّٰهِ لَعَلّٰكُمْ پس یادینید احسانهای خداداً تا شما

ئُفْلِحُونَ ۞ رَسْنَكُارُ شويد

تفسیو : این احسانات وسایر احسانات بسی شمار الهسی (ج) را یاد کنید وبشکر واطاعت وی بپردازید نه این که از منعم حقیقی بخاوت نمائید .

قَالُوْ اَ اَجِئْتَنَا لِنَعْبُدُ اللّٰهَ وَ خُدُهُ وَ مُعَلَّهُ مَعْتَنَدَ آيَا آمَدُهُ بِيشِهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَخُدُهُ وَ مُعَانِهِ وَاللّٰهِ مَا كَانَ يَعْبُدُ الْبَا وُ نَاقَا اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰلّٰ ا

بِهَا تَعِدُ نَآ اِنْ كُنْتَمِنَ الصَّدِ قِيْنَ ۞ أَنْتَ مِنَ الصَّدِ قِيْنَ ۞ آنَجِه وعيد مى تنى مادا الراح مستى اذ داست محويان

تفسیو : بیاور عذابیرا که ازآن مارا تهدید میکردی .

تفسيو: چون سركشى وكستاخى وبيحيائى شما به اين حدرسيده پس بدانيد كه عذاب وخشم المهى (ج) بدون درنك برشما فرود مى آيد .

أَنْجَادِ لُوْ نَنْنَى فِى السَّمَا الْسَبَّيْتُهُوْ آیا مجادل می تنید بامن درباب نام مای چند تصفر د توردهاید هَا اَ نُتُمْ وَ الْبَاقُ كُمْ مَا نَزَّلَ اللّٰهُ آنرا شما و بدران شما فرود نیاورده است خدا بِهَا مِنُ سُلُطْنِ ، فَا نُتَظِرُو الرَبْعُ، ميج دليل بس انتظار كشيد كُمْ مِّنَ الْهُنْتَظِرِ يُنَ الْهُنْتَظِرِ يُنَ الْهُنْتَظِرِ يُنَ الْهُنْتَظِرِ اللهِ اللهُ

تفسيو: بتى را بخسنده روزى وبتى را فرستنده باران وبتى را بخسنده اولاد میگفتند وعلی هذالقیاس این همه نام است که حقیقت وواقعیت ندارند \_ صفات الوهیت از سنک پدید نمی آید باز دربارهٔ این ها که صرف بنام معبود اند ودرمعبوديت شان هيج سند عقلي ونقلي موجود نیست بل آن دلایل عقلی و نقلی را که همه مردود است می آریدودردعوای تُوحيد بأمن مجادله ميكنيد . پيمانهٔ بدبختيوناداني وعناد شما لبـريز شده منتظر باشید که خدا (ج) تمام این منازعات را فیصله میکند ومن نيز منتظر فيصلة آنم .

فَا نُجَينُهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا پس نجات دادیم اورا و کسانی را کهبااوبودند ً برحمتازجانبخویش

وَقَطَعْنَا كَابِرَ الَّذِيْنَ كُذَّ بُوا بِالْيِتِنَا تكذيب ميكردند آيات مارا آنانکه

وَمَا كَانُوا مُؤْمِنِيْنَ ۞

تفسیر : یعنی هفت شب وهشت روز متوالی طوفان بادبر آنها مسلسط شد وتمام كافران را پارچه پارچه كرده نيست ونابود نسمود ايس بود عاقبت عاد اولی نکر ثمود شاخ دیگر این قوم کهآن را عاد آلاسی میگویند پس ازاین میشود .

وَ الَّى نَّمُوْكَ أَخَاهُمْ طَلِحًا مِ قَالَ و فرستادیم بسوی قوم ثمود برادر ایشان

الاعراف

### يٰقَوْمِ اعْبُدُ وااللّٰهُ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَٰهِ خدارا نیست شمارا هیچ

غَيْرُهُ \* قَلُ جَاءَ تُكُمْ بَيِّنَهُ مِّنَ رَّ بِكُمْ

هرآئینه آمده استبشما دلیلی از جانب پروردگاد شما غير او

تفسیر : دلیلی که شما میخواستید رسید قوم صالح باوی عمد بسته بودند اگر توآزاین خاره سننگ ماده شتری حامله بسرآری بستو ایمان مي آريم خداوند (ج) بطفيل دعاى صالح عليه السلام چنان كرد . به آن هـــا خطاب میشود معجزهٔ را که درخواست نموده بودید خداوند (ج)نشانداد اكنون چرا درنگ ميكنيد وايمان نميآريد .

ماده شتر خداست(آفرید)برایشما نشانه پسبگذاریدش

تَأْكُلُ فِي ٱرُضِ اللَّهِ وَلَا تُمَشُّو هَا

خدا و نرسانید او را که چراکند

بِسُوْءٍ فَيَأْ خُذَ كُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ۞ درد دهنــده

پس آنگاه بگیرد شمارا عذاب هیچ بدی تفسير : اين شتر علامت قدرت خدا (ج) وصداقت من است خدا بهطفيل دعاىمن بطورغير معتاد آنرابيافريد پس حقوقآنوا رعايت كنيددر زمين - خدا (ج) ازخوردن گیاه مباح ونوشیدن آب برحسب نوبت منع مکنید ، یعنی باعلامت حدا (ج) که بخواهش شماآفریده شده رفتار بدنکنید که خير شما درآن نيست .

وَ اذْكُرُوْآ إِذْ جَعَلَكُمْ آنوفت که گردانید سمارا یاد کنید

مِنُ أَبَعُلِ عَالِي وَ بَوْآكُمْ فِي الْأَرْضِ بعد اذ عاد وجاداد شمارا در زمين

و من تراشید عوههادا خانها پسیاد کنید

الآءَ اللَّهِ وَلَا تَعْنَوُا فِي الْآرُضِ اللَّهِ وَلَا تَعْنَوُا فِي الْآرُضِ السَّانِ خدارا و تباهى معنيد در ذمين

مُفْسِدِ يُنَ 🕾

فساد افكـنان

تفسير : يعنى به نسيان احسان و كفر وشرك درزمين خدا فساد مينگيزيد.

قَالَ الْهَلَا الَّذِينَ اسْتَكُبُووْا مفتند آناشراف عه سر عشي عرده بودند مِنْ قَوْمِهُ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوْا لِهَنْ ان قوماو مرآنانداکه ضعیف دانستندایشان داه رکساندرای ا مَن مِنْهُمْ اَنْعُلَمُونَ اَنَّ صَلِحًا
ایمان آورده بودند اذایشان آیامیدانید که صالح

ایمان آورده بودند اذایشان آیامیدانید که صالح

مر سیاده میمان میمان

بِمَا الرسِل بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ قَالَ الْمِنْوَنَ ﴿ قَالَ اللَّهِ مِنْوَ مِنُونَ ﴿ قَالَ اللَّهِ مِنْدِهِ مِعْدِيمِ مُعْدِدُ مِعْدِيمِ اللَّهِ مَعْدِيمِ اللَّهِ مُعْدِدُ اللَّهِ مُنْكِبُرُ وَآ إِنَّا بِاللَّهِ مَنْ اللَّهِ مُنْكِبُرُ وَآ إِنَّا بِاللَّهِ مَنْ اللَّهِ مُنْعِدُ (مِرَائِنَهُ) مَا بِهِ آنِجِهِ مَنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهِ مُنْجِهُ مُنْجُهُ مُنْ اللَّهِ مُنْجُهُ مُنْ اللَّهِ مُنْجُهُ مُنْهُ اللَّهِ مُنْجُهُ مُنْ اللَّهِ مُنْجُهُ مُنْ اللَّهِ مُنْجُهُ مُنْجُهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْجُهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَمُنُونُ أَلَّالَالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّالَةُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلَّا لَا اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلَّا لَا اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلَّا اللَّهُ مُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلَّا لَلْمُنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلَّالِمُ اللَّهُ مُنْ أَلَّا لَمُنْ أَلَّ اللَّهُ مُنْ أَلَّالِ

ا مَنْتُمْ بِهِ كَفِرُ وْنَ ﴿

تفسیس : سرداران متکبر ومعاند به مسلمانان بینوا وضعیف به ستهزا میگفتند چهمکناست که مانندما رجال بزرگ و دانشمند تاامروزندانسته باشند مگر به شما معلوم شده که صالح فر ستادهٔ خداست ، مسلمانان جواب دادند بلی ماآنرا ازدل پذیرفته و برآن ایمان آورده ایم و متکبرین ازین جواب حکیمانه خجل شدند و گفتند چیزیرا که شما پذیرفته اید ماآنرا نمی پذیریم و اگر مانند شما چند نفر پریشان و درمانده ایمان آرنداز آن چه کامیابی بزرگ حاصل میشود .

فَعَقُرُو النَّاقَةَ وَعَتُواعَنُ أَمْرِرَ بِهِمُ

تفسیر : گویند آن ماده شتر چندان قوی میکل وبزرگ بود که منگام چریدن سایر چارپایان ازوی رممیکردند ومی کریختند در روزیکه نوبت

٨

آن میبود تمام آب چاه را مینوشید وآنرا تهی میکرد گریا چنانکه خلقت وی غیر معمولی بود لوازم وآثارحیات واحتیاجات او نیزبطورخارقالعاده آفریده شده بود سر انجام مردم بخشم آمدند وبقتل آن اتفاق کردند «قذار» شقی پایهای اورا قطع کردوپس ازآن بقتل خود حضرت صالح علیه السلام نیز آماده شدند وبدینطریق احکام خدارا که راجع به «صالح» و «ناقه» بود در قفا افکندند.

وَ قَالُوْ ا يَصْلِحُ ائْتِنَا بِهَا تَعِدُ نَآ وَ مَعْتَد الْمُصَالِحُ ائْتِنَا بِهَا تَعِدُ نَآ وَ مَعْتَد المُصَالِحِ الْبُرِ اللّهِ اللّهِ وعيدميعني اللّهُ وَ مَعْتَد وعيدميعني الْهُو سَلِيْنَ ﴿ الْمُو سَلِيْنَ ﴿ الْمُو سَلِيْنَ ﴿ الْمُو سَلِيْنَ الْهُو سَلِيْنَ الْمُو سَلِيْنَ الْمُو سَلِيْنَ الْمُو سَلِيْنَ الْهُو سَلِيْنَ الْمُو سَلْمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

تفسیر: این کلمات از زبان انسان وقتی میبراید که از قهر و غضب خدا (ج) نترسد قوم ثمود نیز مانند عاداولی بجای رسیدند کهمورد عذاب الهی (ج) واقع شدند درآینده ذکر میشود.

فَأَخُذُ نَهُمُ الرَّحِفَةُ فَأَصْبَحُوا الرَّحِفَةُ فَأَصْبَحُوا الرَّحِفَةُ فَأَصْبَحُوا الرَّعِفَةُ الرَّعِفَةُ الرَّعِفَةُ المُعْرِدِيدِنَدِ بوقت صبح

فی کار هِم جنبِهِین ن ار هم مرده بزانوافتاده

تفسیو : در آیت دوم هلاك شدن آنها دراثر «صیحه» (نعره) بیان شده شاید از فرود زلزله واقع شده باشد واز بالا صدای هولناكآمدهباشد .

فَتُولِي عَنْهُمْ وَقَالَ يَقُومِ لَقَلَ سِهِ لَقَلَ سِهِ اللَّهِ عَنْهُمْ وَقَالَ يَقُومِ لَقَلَ سِهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّالَّ اللَّالُّ اللَّ

### أَ بِلَغَتْكُمْ رِسًا لَهُ رَبِّى وَ نَصَحُتُ مِ رسانيهم بهشما پيغام پرورد کارخودرا و نصيعت کردم

كَكُمْ وَلَكِنُ لِآنُحِبُونَ النَّصِحِيْنَ النَّصِيْنَ النَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ الْعَلَى النَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّهُ اللَّهُ اللَّهِ النَّهُ الْعَلْمُ النَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیو: میگویند حضرت صالح (ع) بعداز هلاك قوم سوى مكه معظمه یاشام رفت و هنگام رفتن انبار نعشهاى آنهارا دیده خطابی كرد كه آنمخسرت (ص) به كشتگان بدر خطاب كرده بودند ویا این خطاب فقط بطور تحسر فرضی بود چنانكه شعرا به دیار ودارهای ویران خطاب میكنند و بعضی گویند این خطاب پیش از هلاك آنهابود دراین نوع بیان ترتیب واقعات رعایت نمیشود بهرحال دراین خطاب بدیگران شنوانیده میشود كه سخن خیرخواه صادق و ثقه را بپذیرند \_ هركه از خیر خواه میشود .

وَ لُوْطًا إِنْ قَالَ لِقَوْمِهَ أَتَا تُونَ وفرستاديم لوط دا أنوقت كه كفت بقوم خود أيميكنيد

الْفَاحِشَةُ مَاسَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ آكِدٍ عمل ذشت (يعني لواطت) كه پيش انشمانكرده آنرا ميچس

مِّنَ الْعَلَمِيْنَ ٠٠

تفسیر : لوط علیه السلام بر ادر زادهٔ ابر اهیم علیه السلام بود باعم خود از عراق مجرت کرد و به شام آمد خداوند (ج) آنها را جانب «سدوم، وقرای

اطراف آنمبعوث کرد تامردم آنجا رااصلاح کنند وازامورناپاك و ننگین مخالف فطرت و بی حیائی که مبتلا بلکه موجدآن بودند باز دارند پیشاز این ها درجهان کسی اینموض مهلكرا نمی شناخت میسکویند نخست این فعل ملعون را شیطان به اهالی سدوم آموخت وازآنجا به مقامات دیگر سرایت کرد حضرت لوط علیه السلام مردم را به عواقب این فعل شنیع ناپاكمتنبه نمود وخواست این نجاست راازصفحه گیتی نابود نماید برجسارت ننسکین جامعین انسجیل موجوده باید گریست که نماید برجسارت ننسکین جامعین انسجیل موجوده باید گریست که نسبت به چنین پیغمبر معصوم که برای تطهیر دنیا ازاین عمل نحس و ننگین مبعوث شده بود این اعمال ناپاك را منسوب گردانند از شنیدن تنسی که حیا دارد مو بربدنش راست میشود «کبرت کلمه تخرج منافواهیم ان یقولون الاکه با»

اِ نَكُمُ لَنَا أَنُونَ الرِّ جَالَ شَهُوهُ أَ مَرَائِنَهُ لَنَا أَنُونَ الرِّ جَالَ شَهُوهُ أَ مِرَائِنَهُ مِرائِنَهُ مِرائِنَهُ مَنِينَ كُونِ النِّسَاءِ طَ بَلُ اَ نُتُمُ مِنْ بَنِهُ مِنْ النِّسَاءِ طَ بَلُ اَ نُتُمُ مِنْ النِّسَاءِ طَ بَلُ اَ نُتُمُ مِنْ النِّسَاءِ طَ بَلُكُ اَ نُتُمُ مِنْ النِّسَاءِ طَ بَلُكُ النَّامُ مِنْ النِّسَاءِ طَ بَلُكُ النَّمُ مَنَا النِّسَاءِ طَ بَلْكُ النَّمُ مَنَا النِّسَاءِ طَ بَلُكُ النَّكُمُ مِنْ النَّهُ الْمُنَالَعُ النَّهُ الْمُنَالِقُولُ النَّهُ الْمُلِي الْمُنَالِقُولُ النَّالِقُلُولُ الْمُنَالِقُلِقُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُنَالِقُلُولُ الْمُلْمُ الْمُنِي الْمُؤْمِنُ الْمُلْعُلِقُلُولُ الْمُلْمُ الْمُلُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْم

قُوْ مُ مُّسُرِ فُوْ نَ 🗈 مرونيد

تفسیو : شما تنها کرفتار یك کناه نمی باشید بلکه ارتکاب این فعل مخالف فطرت دلیل است براینکه شما از حدود انسانیت تجاوز کرده اید.

و ما كان جُوابَ قُو مِهَ اللهِ أَنْ قَالُوْا و نه بود جواب قوم او معر آنته ممتند اَ خُرِ جُوُ هُمْ مِّنْ قَرْ يَتِكُمْ عَلَى اَنْهُمْ بيرون تنيد ايشان دا اذ دوخود كه رم آئينه، اشان والواننا منزل دوم الاعراف منزل دوم الاعراف منزل دوم الله المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية الله الله المحالية المحالية الله المحالية الله المحالية المحالية

تفسیو: آخرین گفتار آنها این بود که چون اینها مارا نجس و خود را پاک میدانند پاکیرا باپلیدچه کار باید اینهارا ازمساکن شان بیرون کنیم تا منازعهٔ روزانه ختم شود واضح است که این افراد ملعون دراخراج آنها به چهاندازه همت گماشتند و البته حقت عالی لوط علیه السلام ومتعلقین اورا به عزت وعافیت وصحت وسلامت ازآن قریه ها کشید ودر آنجا عذاب مسلط فرمود چنانکه آینده ذکر میشود از متعلقین لوط علیه السلام تنها زوجهاش ازوی جداشد و بامعذبینهلاک گشتزیرا باآن ها مناسبت و رابطه داشت چنانچه هروقتیکه پیش لوط علیه السلام مهمان می آمد به آنها اطلاع میداد و به اعمال زشت ترغیب می نمود و یابقول بعضی مانند مردان درمیان زنان (مساحقه) رواج شده بود و وزنمذکور مبتلای آن بود و بهرحال برهمه کسانی که دراین مرض گرفتار بودند و برکمال بی حیائی و اصرار به مقابله و تکذیب پیغمبسر می پرداختند و بر کسانیکهدر طریقهٔ فحش و کفر معین آنها بودند عذاب فرود آمد .

و آمطر نا علیهم مطرا ا

تفسیو : جای دیگر مذکور است که قریه ها سرازیر کردید وسنگباران شد ازینجاست که نزدبعضائمهٔ امروز نیزسزای لوطی آن است که از کوه ویا از جای بلند انداخته شود واز جانب بالا رجم شود ودر جای نهایت متعفن و گنده حبس شود .

ولواننا منزل دوم الاعراف أُمْ الأعراف عَاقِبَكُمُ الْعُرَافِي عَاقِبَكُمُ الْعُرَافِ عَادِمُ عَادِمُ الْعُرَافِ عَادِمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

تفسیر: دراثنای ارتکاب گناه انجام بدآن بخاطرنمیآیدوانسان هنگام غلبهٔ شهوت ولذت عاجل به ارتکاب عملی که خلاف عقل وانسانیت است مبادرت میکند اما خردمند باید از شنیدن وقایع دیگران عبرت؛ وعاقبت وخیم سیئات را همیشه در نظر گیرد.

تفسيو: درقرآن جای ديگر ذكرشده كه حضرت شعيب عليه السلام بطرف «اصحابايكه» مبعوث شده بود اگر اهل «مدين» واصحاب «ايكه» هردو يك قوم است فبها اگر دوقوم باشند بطرف هردو قوم مبعوث شده پس خيانت در وزن وپيمايش بين هردو قوم مشترك خواهد بود بهرحال حضرت شعيب عليه السلام علاوه بدعوت عمومی توحيد وغيره مردم را باصلاح معاملات معاشرتی وحفاظت حقوق العباد به بسيارتاكيد وفعاليت متوجه كردانيد چنانكه درآيات آينده مذكور است . حضيرت شعيب عليه السلام نسبت به كمال فصاحت به «خطيب الانبياء»ملقب است.

قَالَ يَلْقُوْمِ اعْبُدُ وِاللّٰهُ مَالَكُمْ عَالَى مَالَكُمْ عَالَى مَالَكُمْ عَالَى مَالَكُمْ عَالَة عَنْهُ وَاللّٰهُ مَالَكُمْ مَالَكُمْ مَالَكُمْ مَالَكُمْ مِنْ اللّٰهِ عَيْرُهُ وَ قَلْ جَآءً تَكُمْ بَيْنَاةٌ مِنْ اللّٰهِ عَيْرُهُ وَ قَلْ جَآءً تَكُمْ بَيْنَاةٌ مَنْ اللّٰهِ عَيْرُهُ وَ قَلْ جَآءً تَكُمْ بَيْنَاةٌ مُنْ اللّٰهُ عَيْرُهُ وَ قَلْ جَآءً تَكُمْ بَيْنَاةٌ مُنْ اللّٰهُ عَيْرُهُ وَ عَيْراو مَرْآئِينَهُ آمَدهاست بشما دليل

ولـواننا منزل دوم الاعراف \_\_\_\_\_

مِّن رُ سِکُم از طرف پرورد محارشما

تفسیو: چون دلیل صداقت من ظاهر گردیده نصایحی راکهمیکنم بپذیرید واز عواقب خطرناکی کهشمارا متنبه می نمایم هشیار شوید .

فَأُو فُوا الْكَيْلُ وَالْمِيْزَانَ و وزن (ترانو) دا پس تمام کنید وَ لا تَبْخُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءً هُمْ اشیای ایشاندا وَ لاَ تُفْسِدُ وَا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إصلاحها ذلكم خير اینکار

تفسیو: رعایت حقوق بندگان واصلاح معاملات آنها که پرهیز گاران عصر مابآن توجهی ندارند نزد خدا (ج) چندان مهم است که وظیفهٔ مخصوص پیغمبر جلیل القدری قرار داده شد گروهی که درین باب باوی مخالفت نمودند تباه کرده شد ـ دراین آیات بزبان حضرتشعیب علیهالسلام تنبیه شده که اندالینقصانی بمال مردم رساندن و پس ازاصلاح ملك

باعث خرابی وفساد شدن کار مومن نیست خواه بذریعهٔ کفر و شرك باشد وخواه بواسطهٔ قتل ناحق ونهب وغیره

و لا تَقْعُدُ وَ ا بِكُلِّ صِرَاطٍ و مشينيد بهر الله يُوْعِدُ و نَصُدُّ و نَعَدُ مُن عَنْ سَبِيلِ تُوْعِدُ و نَصُدُّ و نَعَدُ مِن عَنْ سَبِيلِ عَهُ بِتَرْسَانِيد و بِالْدَادِيد الْهُ أَنْ عَنْ اللهِ اللهِ

اللّٰهِ مَنَ الْمَن بِهِ وَ يَبْغُونَهَا عُوجًا عَ خدا كسى داكه ايمان آورده باو وميجوئيد بـراى آن عيب (كبي)

تفسیر: سبب نشستن شان درراه دوچیز بوده ـیکی راه زنی که راه روان ومسافرین را ترسانده و تهدید نموده مال شانرا ظلمآ بستانسد دیگر اینکه مومنان را از رفتن بحضور شعیب علیهالسلام وپذیرفتن دین خدا (ج) باز دارند ودرباب دین الهی همیشه درفکر نسکته چینی وعیب جوئی باشند.

وَ اذْ كُرُ وَ اللَّهِ كَنْتُمُ قَلْيُلًا وَ انْدُودِيد وَ اندوروديد وَ اندوروديد فَكَانُكُمُ وَ انْظُرُ وَ اكْيُفَ كَانَ اللَّهِ وَانْظُرُ وَ اكْيُفَ كَانَ بِسَ بِسِيادِ مُردانيد شمارا و بنعريد جمونه شد

عَاقِبَاةُ الْمُفْسِدِ يُنَ اللهُ

تفسیو: یعنی هم درتعداد کم بودند وهم درثروت ، خدا شمارا از هردو جنبه ترقی داد ، هم نفوس شما زیاد گشت وهم دولتمند شدید ـ شکر این احسان خدارا بجاآربد وآن دروقتی میتوان ادا شـ که حقوق خدا (ج) وبندگان را شنا خته به اصلاح اعمال مشغول باشید و برین نعمت ها مغرور نشوید بلکه انجام آن کسان را که قبلا از سبب پیدا کردن فساد واختلال مفسدین صورت گرفته مدنظر داشته از موا خدت خدا (ج) بترسید .

و اِن كَانَ طَآئِفَةٌ مِّنْكُمْ الْمَنُوا وَ اَمِ هُ هُ مُ الْ الْمَانَةُ الْمَنُوا وَ اَمِ هُ هُ الْمَانَةُ الْمَنْوَا الْمَانَةُ المَانَةُ المَانَةُ المَانَةُ المَانَ المَانَةُ المَانَ المَانَ المَانَ المَانَ المَانَةُ المَانَ المَانَانِ المَانَالَ المَانَانِ المَانَانِ المَانَالِيَالِمُ المَانَانِ المَانَانِ

تفسیو : چیزیراکه آوردهام اگر باتفاق آنراقبول نمیکنیدو به مخالفت تصمیم گرفته اید ، کمی صبر کنید تا از طرف احکم الحاکمین اختلافات ما وشما فیصله شود .

### جـزء نهــ

قال البلا الذين استكبروا من قوم المنتذ اشراف من السنكبروا من قوم المنخر جناك يشعيب و الذين المنواكه المنو المعك مِن قر يتنا او لتعودن المنواكه المنو المعك مِن قر يتنا او لتعودن المنواكة المنان آوردند باتو المنان آوردند باتو المنان آوردند المناكم المنان آوردند المنان آوردند المنان آوردند المنان آوردند المناكبات المنان آوردند المنان آوردن آور

تفسیو: معنی «عود» ازچیزی برآمدن ودوبارهبازگشتناست اطلاق آن حقیقتاً بر اصحاب حضرت شعیب علیهالسلام صادق شده میتواند زیرا از کفر باز گشته داخل اسلام شده بودند . درباب خود حضرتشعیب علیهالسلام قطعاً تصور نمیتوان کرد که اوشان دراول (معاذاته)در دین کفار داخل بودند ؛ بعداً مسلمان شدند – ناچار یا به اعتبار آنها ایس خطاب تغلیباً خواهد بود یعنی کلماتیکه درحق مؤمنین عمومی استعمال شده اکثریت غالبه را مرجح فهمیده برای حضرت شعیب کلمهٔ جداگانه خصوصی آورده نشد ویا این کلمه درحق وی مطابق زعم کفار گفته شد زیرا پیش از بعثت تا زمانیکه حضرت شعیب علیه السلام دعوت و تبلیغ را شروع نکرده بود . اهل مدین خاموشی شعیب علیه السلام را درباب کفریات خود حس کرده شاید گمان کرده باشند که شعیب علیهالسلام نیز همنوای ما بوده برفتار وکبردار ما راضیی است ویا علیهالسلام نیز همنوای ما بوده برفتار وکبردار ما راضیی است ویا مفسرین گفته اند) .

قَالَ أُولُوكُنَّا كَارِ هِيْنَ ﴿

تفسیو : اگر چه ما در تحت روشنی دلائل وبراهین ازین کفریات مهلك شما نهایت بیزار می باشیم آیا باز هم شما این پیالهٔ زهر را جبراً بهما مینوشانید .

الاعراف

# قَكِ ا فُتَرَيْنًا عَلَى اللَّهِ كَذِ بًا إِنْ مَر نَيْنه بِسَتِه بِشِيم بِر خدا دروغي الرّ

عُدُ نَا فِي مِلْنِكُمُ اللهِ عَلَى اللهِ المُعَادِيمِ وَلَا اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیں: اگر کسی دین باطل ودروغرا راست بگوید در حقیقت بر خدا افتراء میکند وبهتان می بندد بنابران ازیك پیغمبر جلیل القدر وپیروان مخلص او چه ممکناست که معاذالله از صداقت بسر آمده بسطرف دروغ وباطل برگردند و تمام دعاوی راست خود را که درباب حقانیت ویا مامور منالله بودن خود اظهار میکردند دروغوافتراء بدانند .

بَعُدَ إِنْ نَجْسَنَا اللَّهُ مِنْهَا اللَّهُ مِنْهُا اللَّهُ مِنْ أَمِنْ مِنْهُا اللَّهُ مِنْ أَمِنْ مِنْهُا اللَّهُ مِنْهُا اللَّهُ مِنْ أَنْهُا لَا اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَنْهُا اللَّهُ مِنْهُا اللَّهُ مِنْ أَنْهُا لَا اللَّهُ مِنْ أَنْهُا لَا لَهُ مِنْ أَنْهُا لَ

تفسیو : کسی را ابتدا، نجا تداد که نمی خواست درآن داخل گردد مانند حضرت شعیب علیه السلام وبعضی را بعد از داخل گردیدن ازآن بیرون آورد مانند عامهٔ مؤمنین .

وَ مَا يَكُونَ لَنَا آنُ نَعُوْ كَ فِيهَا و مرتز لايق نيست بعا آنكه عودتنيم درآن

ُ كُلُّ شَيْعً عِلْمًا عَلَى اللّٰمِ تَوكَلَّنَا طَّ به همه جيز ادروي علم بر خدا تو مل مرديم

# بالحقق و آنت خيرُ الفَاتِحينَ آن النَّا الْفَاتِحِينَ آن النَّانِينَ وَالْفَاتِحِينَ النَّانِينَ وَالْفَاتِحِينَ النَّانِينَ وَالْفَاتِحِينَ النَّانِينَ النَّانِينِينَ النَّانِينَ الْمُنْ الْمُ

تفسير: هرگز ممكن نيست كهمابه اختيار خود ويابه اكراه واجبارشها (العياذبانة) بطرف كفر برويم ــ فرضاً اگر مشيت الهي (ج) درباب بعض كسان ما چنين رفته باشد كسى اراده اوتعالى رامنعودرمقابلاقتضاى حكمت او حرفى زده نميتواند زيرا علم اوتعالى برتمام مصالحوحكمتها محيط است بهر حال از تهديدات شما خوفى نداريم چه اعتماد وتوكل ما بكلى به ذات خداوند وحد، الاشريك است ــ از آرزوى كسى چيزى حاصل نميشود هرچه ميشود تحت مشيت وعلم محيط ذات متعال اوست بنابران ما براى فيصله خود وشما بهما نخالق كبريا دعا ميكنيم زيسرا فيصله هيچكس نسبت به فيصله ذات قادر عليم حكيم بهترشده نميتواند ميتوان ازين كلمات حضرت شعيب اندازه نمود كهدلهاى انبياء نسبت به عظمت وجبروت ايزد متعال وعبوديت وعجز وافتقار خود شمان با چه عظمت وجبروت ايزد متعال وعبوديت وعجز وافتقار خود شمان با چه احساس عظيم وعميق مملو مي باشد ؛ چسان توكل واعتماد آنها در هر آن وهرحال ازتمام وسايط منقطع شده بر همان ذات وحده الاشريك از كوه محكمتر وغير متزلزل است .

و قال الهلا الله ين كفر و امن و عن انشراف عه عافر بودند اذ قو منه كافر بودند المنظم في المنظم المنطق المنط

تفسیر : مذهب آبا واجداد از دست ما رفت این است خرابی دین واگر در تجارت وزن و پیمایش رادرست ملحوظ کردیم ایناست نقصاندنیا .

غَا خُذَ يَهُمُ الرَّجْفَاءُ فَأَ صَبِحُوا پسترفت ايشان دا ذازله پسترديدندبوقت صبح

فی کار هم جنوبین آ

تفسیر : از مجموع آیات متعدده برمی آید که برین مردم «ظله» «صیحه» «رجفه» سه رقم عذاب نازل شد یعنی اول ابری سایه افکند که دارای اخگر های آتش بود دوم یك صدای نهایت مدهش ومهلك از آسمان وسوم زلزلهٔ زمین (ابن کشیر).

الّذِينَ كُنَّ بُوا شُعَيْبًا كَأَنَ آنانكه تعديب تودند شعيبرا عويا إلى يَنْ كُنُّ بُواشُعَيْبًا إلى يَنْ كُنُّ بُواشُعَيْبًا إلى يَنْ كُنُّ بُواشُعَيْبًا بُودند درآنجا آنانكه تعديب تودند شعيبرا كَانُو اهُمُ الْخَسِرِيْنَ ﴿

تفسیس: آنانکه شعیب وهمراهان اورا به اخراج از قریه تهدید نموده بُودند نه خود ماندند ونه قریههای شان ـ وآنــانکه میگفتند پیــروان شعیب (ع)تباه میشوند خود برباد وخایب وخاسر شدند .

فَتُولِى عَنْهُمْ وَقَالَ يَقُوْمَ لَقُلَّ إِلَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَقُومُ مَ لَقُلَّ إِلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الل

أَبْلَغْتُكُمْ رِسُلْتِ رَبِّي وَنُصَحُتُ لَكُمْ بیغامهای پر وردگارخو درا

فَكَيْفَ السلى عَلَى قَوْمٍ كَفِرِ يْنَ اللهَ پس جگونه ان**د**وه خورم

**تفسیر** : اکنون که این قوم هلاك شده است از تاسف بر حال شان چه فآئده حاصل میشود هرنوع رهنمائی ونصایح مفیده به آنهها شده واز عواقب ونتائج آینده ترسانیده شدند ، مگر هرگز به سخن کسی کوش ننهادند بلکه باخیر خواهان مخلص خود دائماً دست و گریبان بودند.

وَمَا آرُسُلْنَا فِي قَرْيَاتُم مِّنَ نَبِيّ إلاّ آخَذُ نَا آهُكَهَا بِالْبَأْ سَآءُ وَالضَّرّ آعَ اهلآن دهرا بسختی و رنج لَعَلَّهُمْ يَضَّرُّعُونَ ﴿ ثُمَّ بَلَّ لَنَا مُكَانَ باز دادیمبهایشان تابودكهايشان زاري كنند السَّيِّعُةِ الْحُسَنَةَ حَتَّى عَفُوْاوَّ قَالُوُا بدی (عذاب) نکوئی (غنا) تاآنکه ازحد تجاوز کردند(بسیارشدند) و

قَدُ مَسَّ الْبَاءُ نَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ

### فَا خُذُ نَامُ مَ بَغْتَاةً وَ هُمُ لَا يَشْعُرُ وُنَ اللهِ مِنْ اللهُ ا

تفسير : درزمان بعثت پيغمبران چون مردم عموماً باتكذيب ومقابلهپيش مى آيند ابتداءً از طرف حداى تعالى بطور تنبيه امراض وقحط و تكاليف ومصائب گوناگون مسلط میگردد تا مکذبین تازیانه های سختی خورده از شرارت دست کشند وبطرف بارگاه الهی (ج) مایل شوند وقتیکه ازين تنبيهات متأثر نميشوند حضرت الهي (ج) شدائد ومصائب رادور كرده برآنها فراخي و عيش وخوشوقتي وغيره نازل ميفسرمايد كسهاز احسان متأثر شدء بشرمند وبحضرت ربوبيت مترجه شــوند يا درنشــهٔ عيش وثروت غوق شيد، بكلي غافل وبد مست شوند ـ گويا هر قدركه صحت ، اولاد ، دولت وحكمراني شان پيشرفت كند همانقدر بر نخوت وغفلت آنها می افزاید حتی مصائب گذشته را فراموش نموده میگویند سلسلهٔ رنج وراحت از قدیم الایام به همین منوال جریان داشته کفر وتكذيب مآ درآن دخلي ندارد ورنه چگونه امروز مسرت نصيب ماميشند این همه تصادفات زمآنه است که اسلاف ماهم دچار آنها میشده اند ـ هنگامیکه سرکشی وغفلت آنها بهاین حد میرسد ، ناگهان عداب خدا آنهارا فرا میگیرد مگر بجهت انهماك درعیش وآسایشباز هم متنبه نمیشوند حضرت شاه (رح) چه خوب نگاشته اندکه اگر بنده رادر دنیا سر ای گناه برسد امید است که تربه کند وقتیکه از گناه ضرری بهوی نرسید یعنی در نتیجهٔ آنبهاو خوبی رسید این نسیان است کهاز جانب خدای تعالی بروی طاری شده و درین موقع خوف هلاکت است مثلا کسسی زهر خورده باشد اگر آنرا قی کند ، امید زندگی است و اگر هضم کند كارش تمام ميشود .

### بِهَاكَا نُوا يَكْسِبُونَ

بوبال آنچه میکردند

تفسیر: بابندگان ضد وعنادی نداریم کسانیکه در عداب ماگرفتار میشوند نتیجهٔ اعمال بدخودشان است اگر پیغمبران مارا قبول میکردند و پیش حق گردن می نهادند واز کفر و تکذیب وغیره اجتناب کرده راه تقوی را اختیار می نمودند ماآنها رابابرکات آسمانی و زمینی معمور و توانگر می ساختیم امام رازی (رح) فرموده اند که « کلمهٔ برکت به آثار فاضله با بنابران مرادازآیت این است که اگر آنها ایمان و تقوی اختیار میکردند برآنها آن دروازهای نعمت های آسمانی و زمینی که دائمی وغیر منقطع می باشد مفتوح میگردید و یا آثار فاضله آنها بسیار فراوان میشد اما بنعمتی که مکذبین برای چند روز یا تمام عمر بطور امهال و استدراج به آن نائل میشوند و عاقبت در دنیا و رنه در آخرت و بال جان شان میگردد بینست .

بَأْ سُنَابِيا تَّاوَّهُمْ نَا بِهُونَ ﴿ أُوامِنَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

هل دهها ازآنکه بیای*د* بایشان عذا*ب* ما

عُكِي وَ هُمْ يَلْعُبُونَ ١٠

چاشت گاه و ایشان بازی میکنند

تفسیر : هنگامی که در عیش وآرام غریق خواب غفلت ویا در کار و بار دنیا ولهو ولعب مشغول باشند ، عذاب خدا (ج) ناگهان آنها رااستیلا میکند داین مردم ازاین حادثه ناکهایی چرا ایمن نشسته آند حالانکه اسباب وعللی که باعث عذاب اقوام کذشته گردیده در آنها هم موجود است یعنی کفروتکذیب ومقابله ومحاربه با سیدالانبیاء صلیالهعلیه وسلم.

أَفَا مِنُو الْمَكُر اللَّهِ ۚ فَلَا يَأْمُنُ مَكُر مَكُر اللَّهِ ۚ فَلَا يَأْمُنُ مَكُر اللَّهِ مَكُر اللهِ عَلَا يَسَ ايمن نميشوداذ معد

تفسیر: مکر خدا (ج) (تدبیرخفیه) عبارت ازگرفت ناگهانی خداست بعداز عیشونشاط دنیوی یعنی آنانکه درعیش و تنعم گرفتار آمده ازشامت اعمال خویش فریفته شده از گرفت خدا نمی اندیشند ـ صفت مؤمن اینست که به هیچ حال خدارا فراموش نکند .

كسى كُرفتزكشت حيات خودحاصل \* كهعيش وطيش نكردش زيادحق غافل

أُولَمْ يَهُدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الْأَرْضَ

آیا راهنه نمود خدا برای آن کسانی که میراث گرفته اند زمین را

مِنْ بُعُلِ أَهُلِهَا أَنْ لُو نَشَاءُ مِنْ بُعُلِ أَهُلِهَا أَنْ لُو نَشَاءُ مِن بُعُلِ الْمُرخواهيم بين اذ علائساكنانة لا المرخواهيم

صدنه بن مو بهم ح میریم ایشانرا بجزای مناهانایشان

تقسیو : چنانکه گذشتگان را مواخذه نمودیم شماراهم مواخذه کرده میتوانیم .

و نَظْبُعُ عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ

تفسیو: چون یکدفعه به انکار چیزی پرداختند ، باز هرقدرکه نشانها را ببینند ودر جهان تغییر وتبدیل روی دهد ممکن نیست که بهآناقرار کنند هنگامی که در مقابل خدای متعال ضد واصرار قومی تااین در جه میرسد ، عادة امکان اصلاح حال وقبول حق باقی نمی ماند این است طریق مهر نهادن دردلها ازاین جا واضحاست که مقصد مهر نهادن بر دلها از طرف خدا چیست ؟
دلها از طرف خدا چیست ؟

تنبیه : از «ولقد جاء تهم وسلهم با لبینات» معلوم شد که «پیغمبر انی علیهم السلام که بطرف قرم نبوح ، عاد ، ثمود ، قوم لوط وقریه های اهل مدین مبعوث شده بودد به مبه آنه ابینات یعنی نشانهای واضح داده شده بود » پس این قول قوم هود علیه السلام «یاهودم اجئتنا ببینة النج» محض از راه تعنت وعناد بود .

## وَمَا وَجُدُ نَا لِإَ كُثَرِهِمُ مِّنَ عُهْدٍ \* وَإِنْ وَّ جَدُ نَا ٓ اَكْثَرَ هُمُ لَفْسِقِيْنَ ۞

تفسیر : مراد از «عهد» ممکن است عهد عمومی باشد یا عهد خصوصی كه عَبَّارِت أَزْ عهدالسَّتِ، استَ وياعهديكه هنكامورود مصائب وتكاليف میکردند که اگر فلان سختی برداشته شود حتماً ایمان خواهیم آورد ــ چَنانَكه آلفرعون گفته بودند «لَنُن كشفتعنا الرجزلنومنناك ولنرسلن معك بني اسرائيل فلماكشفنا عنهمالرجزالي أجلهم بالغوه اذاهم ينكشون » (الأعراف ركوع ١٦)

ىاز

تفسير : موسى عليه السلام بعد از همه انبياى موصوف (يعني نوح، هود صالح ، لوط ، شعيب عليهم السلام) مبعوث شد \_ بعداز تذكار پيغمبران ممدوّح ضمناً «سنتالله» كه درباب مكذبين جريان داشت بيان شد ونيز درذیل آن جماعت موجوده کفار تنبیه فرموده شد \_ بعد از ادای مضمون ضمني حلقه بزرگ سلسله بعثت رسل بارديگر شروع ميشود .

مُّوُسِّى بِالْيَتِنَا الِي فِرْعَوْنَ وَمَلَائِهِ وُ إِبِهَا ۚ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ **بسكافرشدندبهآننشانها** عَاقِبَةُ الْمُفُسِدِينَ

٩

تفسیر: کیست مفسدتر ازآن که فرستادگان خدارا تسکذیب نماید، آیات الله را دروغ انگارد وحقوق واحکام آن را تلفکند، مخلوق خدا را به عبادت خود وادار نماید اکنون بعد از تذکار واقعات وحقائق ضروری انجام آن تشریح داده میشود.

بدرستیکه آوردهام بشما حجتی روشن از پروردگار شما تفسیر : اکثر مفسران برآنند که معنی «حقیق» «جدیر» یعنی لایقاست

تفسيو: أكثر مفسران برآنند كه معنى «حقيق» «جدير» يعنى لايقاست بنابران مجبور شده اند كه (على) را بمعنى (با) بگيرند يعنى لايق شان من اين است كه به خدا (ج) سخن ناحق وغلط نكويم و وبعضى «حقيق» را به معنى «حريص» گرفته اند و ليكن مترجم مجقق رحمة الله «حقيق» را بمعنى «قائم وثابت» آورده است ومطلب آن اين است كه «من بدون اندك تزلزل و تذبذب» به كمال استقلال و پافشارى برين قائم ميباشم كه جزصدق وراستى برزبان نيارم و پيغام خدارا بدون كم وكاست بسما برسانم واز تكذيب و تخويف شما بقدر ذرة متزلزل نشوم.

فَأَرُ سِلُ مَعِي بَنِي إِسْرَآءِ يُلَ ﴿

تفسیر : حضرت موسی علیه السلام فرعون را به چندین طریق نصیحت کرد چنانکه درآیت دیگر مذکور است «فقل هلك الیان تزکی واهدیك الی وبك فتخشی» اما مهمترین آنها این بودکه بنی اسرائیسل را که از

اولاد پیغمبران بودند وفرعونیان آنهارا مثل جانوران ذلیل وغلام خود ساخته بودند از مظالم وشدائد آن طالمان وارهاند درایس موقع موسی علیه السلام فرعون را مخاطب کرده به آن متوجه گردانید که بنی اسرائیل را ازقید وبیگار رهائی دهد تاآزادانه به عبادت پروردگار خود مشغول شوند وبامن به وطن مالوف خود (شام) مراجعت کنندزیرا که جداعلی آنها حضرت ابراهیم. خلیل الله هجرت کرده به شاممتوطن گردیده بود بعدازآن به جهت بودن حضرت یوسف علیه السلام بنی اسرائیل در مصر مقام گرفتند \_ اکنون چون قبطیان این دیاربرآنها مظالم گوناگون نمودند لهذا ضرور است که آنهارا از ذلت غلامی قبطی ها نجات داده بوطن اجداد شان باز گرداند .

قَالَ إِنْ كُنْتَ جِعْتَ بِا يَاتِ فَأْتِ بِهَا مَاتُ وَمُوا اللهِ فَأْتِ بِهَا مَاتُ وَمُوا اللهِ فَالَّتِ اللهِ فَأْتُ بِهَا اللهِ مَعْدَه اللهِ اللهِ فَا لَقَلَى اللهُ اللهُ اللهُ فَا لَقَلَى اللهُ ال

تفسیں: دراژدها شدن آنهیچ شك وشبهه نبود ، گویند ایناژدها با دهان کشاده بسوی فرعون شتافت فرعون مضطرب شد واز موسی(ع) خواهش نمود که اژدهای خودرا بگیرد بهمجردیکه موسی علیهالسلام دست پیش کرد باز عصا گشت .

و بیرون آورد دستخوده پستامهانآن سفیددخشانشد و بیرون آورد دستخوده پستامهانآن سفیددخشانشد لِلنَّظِرِ یُنَ اللَّهُ برای بینندمیان

تفسیو : چون دست خود را به گریبان برد ودر بغل فشرده بیلرون آورد مردم به چشم ستر دیدند که دستش خارق العاده سفید ودرخشان

٩

بود ، این سفیدی و درخشیدگی از مرض برص وعیره نمه د بلکه چنان معلوم میشد که روشنی دل منور او بطریق اعجاز بدستش انعکاس کرده است .

قَالَ الْهَلَا مِنْ قَوْمِ فِرْعُونَ مفتند اشراف اذ قوم فرعون بايكديمو اللَّ السَّاحِ عَلَيْهِ فَا هرآئينه ابن شغص ماحم اللهامية

تفسیل: معلوم میسارد خرید و از معجزات موسی (غ) برعوب شده عدوم مردم را جمع کرد اول خریدان اصالهٔ (چنانکه درسورهٔ الشام اداست) و ثانیاً سوکردکان برراک دسر از طرف اووکالهٔ اظهار رأی کردند که موسی علیه السلام (معاذات) یك جادوگ ماهر و بزرگ است دربرابرای معجزاتی که از طرف موسی(ع) ظاهر شدموافق حسیات خود جز جادو توجیه بهتری نیافتند

يو يُكُ أَن يَّنَخُو البَّكُمُ مِنْ أَرُ ضِكُمْ اللهِ يَكُونُ الرَّ ضِكُمْ اللهِ اللهُ ال

فَهَا ذَا تَأْمُرُ وُلِكَ ١

تفسیو: میخواند شعب های ساحرانه وشگفتی نمایش دهد ومودم رابه خود مائل کنت وبالاخوم درمملکت اثر واقتدار پیدا کند وبنام حمسایت وآذادی بر اسرائیل دست فبطیان راکه بومیان این دیارند از ملک ووطن شان (مصر) کوراه نباید ـ این حالات رامدنظر داشته مشورد بدهید که چه باید کرد .

قَا لُوْلَ اَرْجِهُ وَ آخَاهُ وَ اَرْ سِلُ مَنته تند تنعاداو و برادرشردا و بفرست

الخشِرِ يُنَ ﴿ يَأْ يُو لَى في الْهَدُ آئِين

بِكُلِّ سُحِرِ عَلِيْمِ ﴿ ساحر دانا را

تفسير : بعد از مشوره تصويب نمودند كه به فرعون گفته شود كه در معاملهٔ این دونفر (موسی وهارون) شتاب نکند طریق بهتر شکست دادن وجواب مؤثر این است که دراطراف تمام مملکت اشخاص فرستاده شوند تأجادو گرانيرا كه دراينفن ازاين هردو برتروماهرتر باشند فراهم نمایند تا با اینها مقابله کنند چنا نکه به معرض اجرا گذاشته شد .

وَجَآءَ السَّحَرَةُ فِرْ عَوْنَ قَالُوْ آلِنَّ لَنَا پیش فرعون لَاجُرُّ الِنُ كُنَّا نَحْنُ الْ غالبشويم مزدی می باید اگر

تفسير : ساحرين فرعون «انالاجراً» كفته ازاول وهله ظاهر كردندكه انبياء عليهم السلام كه نخستين كلمة آنها «مااسئالكم عليه من جران اجرى الاعلى الله» مى باشد مزدور نيستند .

قَالَ نَعُمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ الْمُقَرَّ بِينَ ﴿ وهرآئينه شما

تفسیو : اجوت بی شبهه ، برای تان میرسدوبزرگتر از همه این است كه شمّا درزمرهٔ مقربين بارگاه ومصاحبين خاص ماداخل ميشويد .

قَا لُوْا يَا مُو سَى إِمَّا أَنُ تَلَقِى

#### الاعراف

#### وَ إِمَّا آَنُ تَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِيْنَ ﴿ وَإِمَّا آَنُ تَكُونَ الْمُلْقِيْنَ ﴿ وَإِمَّا آَنُ لَكُونِ الْمُلْقِيْنَ ﴿ وَإِمَّا آَنُ لَكُونُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

تفسیر : شاید این کلمات را بدان جهت گفتند که قبلاحضرت موسی علیه السلام به محضر فرعون عصارا افکنده باذنالله اژدهاگردانیده بود.

#### قال ألقوا<sup>ج</sup> منت موسى بيفعنيد

تفسیو: چون منظور شما مقابله است واین را آخرین فیصله قرارمیدهید پس اول شما بیفکنید وقوت خودرا کامل بیازمائید زیرا بعد از نمایش کامل وزور آزمائی باطل امیداست که مشاهده غلبهٔ حق دردلهای مردم مؤثر تر شود ـ اما حقیقت اینست که به موسی (ع) اجازه نبود که معجزه را باسحر مقابله کند بلکه از جمله دوصورت همان یك صورت را انتخاب کرد که برای خمود باطل وغلبه حق موثر تر بود .

## فَلَمّا الْقُوا سَحُرُ وَ الْعَيْنَ النَّاسِ سِند بعادو بستند جسمهاى مردمانرا

تفسیر: به قوت جادو چشم تماشائیان را بسته تحت اثر گرفتهمرعوب گردانیدند درآیت دیگر است که آنها ریسمانهاو چوبهای خودرابهزمین افکندند چنانکه گوئی سطح زمینرا مار فرا گرفته بود «یخیلالیهمنسحر همانها تسعی » ــ ازین آیات ظاهر است که شعبدهٔ ساحران فرعون فی الحقیقت «قلبماهیت» نبود بلکه محض تخییل وچشسم بندی بود باوجود این ضرور نیست که اقسام سحر همه بهاین شعبده منحسر باشد ـ شاید آنها پنداشته بودند که ما تنها با این عمل موسی (ع) باشد ـ شاید آنها پنداشته بودند که ما تنها با این عمل موسی (ع) رامغلوب خواهیم کرد ـ واگر موقع میافتند امکان داشست سحر رامغلوب خواهیم کرد ـ واگر موقع میافتند امکان داشست سحر (ع) درهمان وهلهٔ اول چنانهزیمت یاس آوری بسحرهداد کهتابمقابلهٔ بای برای سحر وسحره باقی نماند .

و ا و حيناً إلى موسى ا ن ا لقي ا و و حيناً الله موسى ا موسى الله عنه الله ع

عَصَا كَ عَلَا فَا خَالَ الْهِي تَلْقَفُ مَا يَأْ فِكُونَ ﴿ عَصَا لَكُ وَكُونَ ﴿ عَصَالَ خُودُوا بِسِنَا مُهَانَ آنَ عَصَا فَرُومِيْرُدُ آنِجِهُوا بِدُوغِ اظْهَادُ مِيْكُرُونُدُ

فُو قَعُ الْحُتُّ وَ بَطَلَ مَا كَا نُوا بِهِ اللهُ مَا كَا نُوا بِهِ اللهُ مِنْ اللهُ الل

يَعْمَلُونَ ﴿ فَعُلِبُوا هُنَا لِكَ وَانْقَلَبُوا مُنَا لِكَ وَانْقَلَبُوا مِيردند منه و مستند

صغر يُن ﴿ وَأَلْقِى السَّحْرَةُ السَّحْرَةُ السَّحْرَةُ السَّحْرَةُ السَّحْرَةُ السَّحْرَةُ السَّحْرَةُ السَّح

سُجِرِ يُنَ ﴿

تفسیو : یعنی عصای موسی (ع) اژدها گردید وهمه ریسمانها وعصاها را فرو برد سرتاسر محاذ رادرهم شکست و آرزوهای کفار را بخاك یکسان کرد وساحران متنبه شدند کهابن امر از سحر بلندتر و حقیقت دیگر است عاقبت پیروان فرعون در حضور اینجم غفیر بامنتهای هزیمت وذلت از میدان مقابله باز کشتند اما ساحران به مشاهدهٔ این نشان خدانی بی اختیار به سجده افتادند گویند حضرت موسی و هارون به شکر غلبهٔ حق سجده نمودند و ساحران نیز در همان وقت به سجده افتادند ا

.7

کلمات «القی السعرة» واضع میشود که چنان حال قوی بر آنها طاری گشت که جز خضوع و تسلیم چاره نماند چه رحمت الهی (ج) و عظمت وجلال ایزدی است که کسانیکه درآن محل با پیغمبر خدا مقابله میکردند همین که سراز سجده برداشتند از اولیا الله وعرفای کامل گشتند .

قَا لَوْ الْمُنَّا بِرَبِّ الْعَلَمِيْنَ اللهُ مَعْتَند ایمان آوردیم به پرورد کار مالمیان الله کمین کرب موسی و هر و ن الله پرورد کار موسی و هارون الله پرورد کار موسی و هارون

تفسیو: چون فرعون هم «اناربکم الاعلی» میسکفت شایسد ازین جهست ضرورت افتاد که با «ربالعلمین» «ربموسسی وهارون» را قسرین سازند وضمناً به این امر هم اشاره رفته که بیشك پروردگار جهانیان داتی است که موسی وهارون را بدون اسباب ظاهسری بهوسیلهٔ ربوبیت خاص خویش بر متکبرین دنیا علی رؤس الاشهاد غالب نمود .

قَالَ فِرْعُونُ الْمَنْتُمْ بِهِ قَبْلَ أَنُ الْأَنَ الْحَالَ نَعُهُ مِنْ الْمَانَةُ وَدِيد بِمُوسَى بِيشَ اذَانِكُهُ دَسْتُورَى دُهُمُ

الكُمْ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّكُو مُكُو اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسيو : اين همه دسيسه ومكر شما جادوگران است وغالباً موسى (ع) استاد بزرگ شماست اول نزد من اورا فرستاديد سپس خود اظهار

مغلوبیت نمودید تاعموم مردم ازآن متاثر ومرعوب شوند ـ ازینسازش عمیق مقصود شما اینست که ساکنان اصلی این ملك را از وطن شان بیرون کنید وسلطنت مصررا به تصرف خود بیاورید . این بیانفرعون محض برای پوشانیدن شکست قطعی خودش وبغرض احمق ساختن مردم بود (فاستخفقومه فاطاعموه) مگر از آنچه فرعون وفرعونیان میترسیدند بالاخر از تقدیر الهی (ج) پیشآمد (ونسری فسرعون وهامان وجنود همامنهم ماکانوا یحدرون) القصص رکوع ۱ .

لا قطعت آید یکم و آز جلکم است دستهای شمارا و پایهای شما را مرتب دستهای شمارا و پایهای شما را مرتب خلاف یکدیگر مرتب باز بردار کنم شمارا همهیك جا فالو آل آلی رینا منقلبون همهیك جا منتند هر آئینهما بسوی پرورد کار خودرجوع کنند کانیم

تفسیو: ساحرین ازشراب توحید و تمنای دیدار الهی (ج) مستوسرشار بودند گویا جنت و دوزخ پیش چشم آنها بود بنابران باین تهدیدات اهمیت نداده دلاورانه گفتند « هرچه میتوانی بکن» چون ما بحضور خدا رفتنی می باشیم بهتراست که مسئولیت بر دوش تو باشد زحمت این جا نظر به عذاب آخرت آسانتر است برای حصول رحمت و رضای الهی (ج) برداشت هر گونه مصایب برعاشقان آسان است.

هنيئاً لارباب النعيم نعيمهم \* وللعاشق المسكين مايتجرع

و مَا تَنْقِمُ مِنَّا لِلَّ أَنْ الْمَنَّا بِالْيَاتِ وَمُا تَنْقِمُ مِنَّا لِللَّ أَنْ الْمَنَّا بِالْياتِ و دشمنی (انکار) نمیکنی باما معر آنکه ایمان آوردیم بهنشانهای

رُيِّنَا لَهُا جَاءَ تُنَاطِرَ بَّنَا اَ فُو عُ عَلَيْنَا لَهُ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْنَا اللهِ ودد عاد خود چون بيامد بما الله ودد عاد ما

قالالملا

ي ب

## صبر او نوفنا مسلمان اس المسلمان الله

تفسیر: از درگاه پروردگاریکه مااز پذیرفتن آیاتش در نظر تو مجرم قرار یافته ایم درخواست میکنیم که مارا بر تجاوزات و سختی های تو صبر جمیل عطاکند و تادم مرگ بر اسلام مستقیم دارد تا مبادا مضطرب ومتزازل شده کاری کنیم که خلاف تسلیم ورضای او باشد.

و قال الْهَلاَ مِنْ قُوْمِ فِرْعُونَ آيَٰنَ وُ و مفتند اشراف اذ قوم فرعون آياميعدادي وو الله في الله

تفسیس: چون از مشاهدهٔ نشان حق ساحرین بسجده افستادند و بنی آسرائیل بهمراهی موسی علیه السلام پافشاری کردند بلکه بعض قبطیان هم بطرف او میلان نمودند سرداران فرعون مشوش و مضطرب شدند وفرعون را به ذریعهٔ این کلمات به تشدد آماده کردند که موسی وقوم اوبنی اسرائیل راموقع ندهد که آزادانه درملكفتنه وفساد بر پاکنند وعموم مردم را بخود مائل گردانیده برعلیه حکومت علم بخاوت بر افرازند ودر آینده پرستش توو معبودانیرا که تو تجویز کردهٔمنسوخ قرار دهند.

## و ين رك والهتك الم ينان ترا

تفسیو: فرعون خودرا «رباعلی» یعنی پروردگار اعلی می خوانداز کلمهٔ «اعلی» ظاهر است که برای ثبوت علویت خود بعض پروردگاران ادنی هم تجویز کرده بود چنانکه کلمهٔ «الهتك» مؤید آنست بعضی گفته اند این معبودان ادنا مجسمه های گاو وغیسره بود وبعضی مسراد ازآن آفتاب وستارگان را میدانند وبعضی گویند فرعون مجسمه های خودرا بسرای پرستش تقسیم کرده بود هرچه باشد فرعون بهمه حال خودرا «معبود اعلی » معرفی کرده بود هرچه باشد فرعون بهمه حال خودرا «معبود اعلی » معرفی کرده بود هرچه باشد فرعون بهمه حال خودرا «معبود نفی میکرد (العیاذ بالله).

# قال سنقتِل ابناء هُم و تستحیی عنت دود بکشیم سران بنی اسرائیلدا و دنده بگذاریم

## نِسَاءَ هُمْ وَ إِنَّا فَوْ قَهُمْ قَاهِرُ وُن ﴿

تفسیو: پیش از ولادت موسی (ع) فرعون بنی اسرائیل را مورد ظلم قرار داده بود و بسران شان رابه قتل میرسانید از خوف آنکه مبادا این همان اسرائیلی باشد که منجمین خبر داده بودند واز دستوی سلطنت زوال خواهد پذیرفت و دختران را برای خدمت وغیره زنده میگذاشت به اکنون اثر موسی را مشاهده کرده اندیشید که مبادا بنی اسرائیل از سبب تربیت واعانت او قوت بگیرند . بنابران برای تخویف و عاجز کردن آنها در اثر قوت خود باز همان تجویز دیرینه خودرا روی کار آورد از آنجا که بنی اسرائیل این تجویز سغا کا نه فرعون را شنیده پریشان و مضطرب شدند موسی (ع) علاج اضطراب فراد در آیم از درآیت آینده نشان داده .

قَالَ مُوسى لِقَوْ مِهِ اسْتَعِلْنُو اللهِ اللهِ عَنْ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

تفسيو : نبايد مفطرب شد ؛ بحضور الهى (ج) قدرت كس پيش نميرود ملك از اوست بهركه مناسبداند عطا ميفرمايد بنابران در مقابل ظالم ازوى مدد جوئيد وچشم اميدداشته باشيد وبترسيد وتقوى كزينيدويفين داشته باشيد كه كاميابي آخرين تنها متقيان راست .

و مِنْ أَبِعُلِ مَا جِعْتَنَا اللهِ

تفسیر : ما همیشه به بلامبتلابودیم پیش از تشریف آوری تو بدلت از ما بیگار می کرفتند ـ و پسران مارا به قتل میرسانیدند ـ بعداز بعثت توهم مورد سختی های گوناگون واقع شده ایم وفرعونیان مشوره ها میکنند که باز پسران مارا بکشند ـ ببینیم که مصائبماکیخاتمهمییابد.

تفسیو: حضرت موسی علیه السلام تسلی داد که دیگر پریشان مشوید مدد خدا (ج) نزدیك است ـ شما به چشم سر خواهید دید که دشمن شما هسلاك می شود و شما اموال و املاك اورا مالك می شردید تا چنانسکه امروز در سختی و غلامی مورد امتحان و اقع شده اید آن وقت به آزادی و آسوده حالی شمارا بیازماید که تاجه اندازه قدر نعمت و شکر احسان اورا می نمائید حضرت شاه رحمة الله می فرماید « این کلام به غرض اورا می نمائید حضرت شاه رحمة الله می فرماید « این کلام به غرض

گوش زد مسلمانان تذکار یافته زیرا این سورة مکی است در آنوقت مسلمانان همچنین مظلوم بودند \_ این بشارت به طور ضمنی برای آنها ابلاغ شد .

خُوشتر آنباشد که سر دنبران \* گفته آید در حدیث دیگران

وَلَقَدُ أَخَذُ نَا اللَّ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ

و نَقْصِ مِّنَ النَّهُ رِ تِ لَعَلَّهُمْ

يَّذُ كُرُ وَنَ ﴿ فَإِنْ اجْاءَ يُهُمُّ الْحُسَنَةُ بند محيرند بس چون آمدى بايشان (فراخي) نكوئي

قَالُو النَّاهٰ إِنْ وَإِنْ يُصِبُّهُمْ سَيِّعُكُمْ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَكُمْ مَا يَعْلَمُ مِنْ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يُوا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مِنْ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مِنْ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مِنْ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلِمُ مِنْ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلِمُ مَا يَعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مِنْ مِنْ مَا يَعْلِمُ مِا يَعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مِنْ مِنْ مَا يَعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مِنْ مُنْ مُنْ مِنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مُعْلِ

يَطْيَرُ وُل بِهُوسِی وَ مَنَ مَعَهُ اللَّهِ وَلَا يَعُونِهِ وَلَا يَعُونُهِ وَلَا يَعُونُهُ اللَّهِ عَلَا يَعُونُهِ وَلَا يَعُونُهُ اللَّهِ عَلَا يَعُونُهُ اللَّهِ عَلَا يَعُونُهُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُهُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُهُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُهُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا يُعُونُهُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُ اللَّهُ عَلَا يَعُونُ اللَّهُ عَلَا يَعْمُونُ اللَّهُ عَلَا يَعْمُونُ اللَّهُ عَلَا يَعْمُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عِلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عِلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّه

اَلَا إِنَّهَا طَلَّعُرُ هُمْ عِنْكَ اللَّهِ وَلَكِنَّ اللَّهِ وَلَكِنَّ اللَّهِ وَلَكِنَّ اللَّهِ وَلَكِنَّ ا

اَ كُتُرَ هُمُ لا يَعْلَمُونَ اللهُ اللهُ

٩

ت**فسیر :** درآیت گذشته گفته شده بود که «قریباست خدا دشمنشمارا هلاك كند » اكنون ازينجا تفصيل بعضى مبادى همان اهلاكـموعود شروع شده است \_ یعنی موافقآن «سنةالله» که بیان آن در شروع همین پاره در تحت آیت «وماادسلنا فی قریة مننسی الااخدنا اهلها بالباساء والضراء الایه » گذشته است خدای تعالی فرعونیان رابطور تنبیه ابتدائی در قحّط وخشك سالي وديگر مصائب وشدائد معمولي مبتلا فرمود تا ازّ خواب غفلت بیدار شوند ونصایح موسی علیهالسلام را قبول کـنند ـ مگر چون ازین قبیل مردم نبودند واین تنبیهات را اهمیت ندادند بلکه نسبت به سابق لجرجتر و گستاختر شدند چنانکه قرار اصــول «**ثــم** بدلنامكان السيئة العسنة » وقتيكه قـحط وغيـره دور شـده ارزانـي وآسوده حالي نصيب شان ميگشت ميگفتند بنگريد كه باءثخوشبختي ما اوضاع خود ما می باشد واگر گاهی دچار کدام سختی می شــدنــد میگفتند این همه در اثر شومی و نحوست موسی (ع) ورفقای اوست معاذالله حق تعالى جواب آنرا داده «الاانما طائر همعندالله» يعني نحوست وبدبختی خود را به بندگان مقبول ما چرا منسوب میکنید ؟ سببحقیقی این نحوست شما درعلم خداست وآن عبارت از ظلم وعدوان و بغاوت وشرارت تان است بنابران ازطرف خدای تعالی یك قسمت نحوست بطور سزای موقتی وتنبیه بشما میرسد \_ باقی شومی ونحوست اصلی ظلم وكفر شما يعني سزاى كامل ومجازات حقيقي هنوز نزد خدا (ج) محفوظ است که دردنیا ویا آخرت بهوقت خود بهشما حتماً رسیدنی است هنوز اکثر ازآن آگاه نمی باشند .

#### و قَالُوا مَهُمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ ايْكِ الْكِيةِ وَ عَلَيْهِ مِنْ الْكِيةِ وَعَلَيْهِ عَسَانَهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

لِّتُسْحُرُ نَا بِهَا لا فَهَا نَحْنُ لَكَ تاسعر عنى مادا به أن يس نيستيم ترا

رِبُوُ مِنِيْنَ ۞

بساور دارنسدمان

تفسیر: اینها معجزات و نشانات موسی علیه السلام رادیده میگفتند هرقدر که مارا جادوکنی و به خیال خود معجزه نشان دهی هرگز سخن ترا نبی پذیریم چون فیصله آخرین خود را اعلان کردند وهمه ابسواب قبول حقرا برروی خود مسدود نمودند خدای تعالی چندین بلای عظیم یکی بعد دیگری بر آنها مسلط فرمود که تفصیل آنها در آیت آینده می آید.

#### فَأَرُّ سَكُنَا عَكَيْمِمُ الطَّوْفَانَ السَّادِيمِ بريشانَ الطَّوْفَانَ طوفانَ السَّادِيمِ السَّادِيم

تفسير : طوفان باران وسيلاب وياطوفان مركاز طاعون على اختلاف الاقوال.

#### وَالْجُرَاكَ وَالْقُبُّكُ

تفسیو: مراداز «قمل» سبوسه است چنانکه مترجم رحمةالله علیه اختیار کرده یا شپش ویاحشراتی که غلهرا فاسد میکننه ـ یعنی دربدنویا لباس شان سبوسه وشیش ویادرغله حشرات موذیه پیداشد .

## و الضّفَادِع و اللّه م اليت مُفَصّلتِ ففلا و الله عنه والله و الله والله والله والله والله والله والله

## فَاسُتَكُبُرُ وُ او كَانُواقَوُ مَّامُّجُرِ مِيْنَ ﴿ فَاسْتُكُبُرُ وَاو كَانُواقَوُ مَّامُّجُرِ مِيْنَ ﴿

تغسیر: بفاصله های اندك این همه ایات به آساسان داده شده میگر ازبس كهمتگیر وجنایت كار وسالهای عصیان گرده بودند به هیچصورت ایمان نیاوردند از «سعید در حسوم میون است حون فرعون مطالبهٔ موسی علیه السلام (یعنی آزادی بنی اسرالیل ) دا تردید كرد خدای تعالی طوفان باران فرستاد كه ازآن بیم باهی دراست بود سابلاخره پریشان شده از حضرت موسی (ع) درخواست گردید که به خدای خود عرض كندتا بلای طوفان رفع گردد ما دی اسرالیل در آزاد كرده با تو می فرستیم به طفیل دعای موسی (ع) باران ایساد در در عوض تقصان ، حاصلات فراوان بدست آمد فرعونبان آن عقل در آفراهوش كرده بر عهد خبود استوار نماندند بر بس خدای تعالی وزراه در سیده شان لشكر ملخ فرستاد وفرعونیان باز مضطرب و بریشان شدانه که این آفت نو از کجا رسید باز از نزد موسی علیه السلام در خواست دعا كردند و پیسان محكم بستند كه اگراین عداب برطرف شد ما بنی اسرائیل را آزادمیكنیم حون این عذاب ، برداشته شد باز عطمئن شدند وآن وعده هارا به چون این عذاب ، برداشته شد باز عطمئن شدند وآن وعده هارا به طاق نسیان گذاشتند به عقبت وقتیكه غله دا برداشته در خانه ها گدام طاق نسیان گذاشتند به عقبت وقتیكه غله دا برداشته در خانه ها گدام طاق نسیان گذاشتند به عقبت وقتیكه غله دا برداشته در خانه ها گدام طاق نسیان گذاشتند به عقبت وقتیكه غله دا برداشته در خانه ها گدام طاق نسیان گذاشتند به عقبت وقتیكه غله دا برداشته در خانه ها گدام طاق نسیان گذاشتند به عقبت وقتیكه غله دا برداشته در خانه ها گدام

٧

کردند به حکم خدا (ج) درغله کرم افتاد باز از حضرت موسی (ع) خواهش دعا نمودند وپیمان استوار بستند ـ اما بمجردیکه آن وضعیت خاتمه یافت ، بدستور سابق به سرکشی وعهد شکنی بپرداختند پس خدای تعالی لذت را از خورد ونوش آنها برداشت آنقدر بقه بکثرت بیداشد که درهر خوراك وظرف بقه بنظر میآمد همین که برای حرف زدن وخوردن دهن خودرا باز میکردند بقه جهیده بهدهنشانمی درآمد برعلاوه از سبب فراوانی این حیوان بودوباش نهایت دشوار گردیدکار بجائی رسید که چون میخواستند آب بنوشند به حکم خدا (ج) همین که در ظرف ها ویا دردهنها میرسید خون میشد ـ غرض باآنکه از خورد ونوش هم عاجز شده بودند از نخوت وتکبر شان کاسته نشد .

و لَهَاوَ قَعَ عَلَيْهِمُ الرِّ جُزُ قَالُوا و آنكاه كه فرودآمد برایشان عذابی مفتند یام و سکی اگر عُ لَنَا رُسُّكَ بِمَا یام و سکی اگر عُ لَنَا رُسُّكَ بِمَا ای موسی دعائن برای ما پرورد محارخودرا به آنچه

#### عَبِدَ عِنْدَكَ

نشان دادهاست بتو (عهد کردهاست نزدتو)

تفسیر: به همآن طریق موثر که خدا (ج) به تو تلقین داده است دعا کن ویا مطلب «بما عهدعند » اینست که چنان دعاکن که لایق شان یك پیغمبر است ـ گویا بدین طریق اطلاق «عهد» بر نبوت شد ـ زیرا بین خدا و پیغمبر یکنوع معاهده می باشد که خدا (ج) پیغمبر را بر خلعت اگرام واعانت سر فراز می فرماید و پیغمبرهم در رسانیدن پیغام هیچ کو تاهی نمیکند و ممکن است از «بماعه عند کی آن عهد خداوندی مراد باشد که بتوسط انبیاء علیهم السلام با اقوام بسته میشود که اگر شما از کفر و تکذیب دست کشیدید عذاب الهی (ج) برداشته میشود (والله اعلم).

كَئِنْ كَشُفُتْ عَنَّا الرِّ جُزَ لَنُوُّ مِنَى لَكَ ان دايل عني اذما عقوبت البته ايمان مي آديم بتو و لَنُرُ سِلُنَّ مُعَكَى بَنِي إِسُرَ آءِ يُلُ ﴿ و بفرستيم باتو بني اسرائيل دا ایشانرسندگانندبهآن همانوقت(ناگهانایشان)عهدمیشکستند

تفسیر : مراد ازینمدت وقتمرگت وموعد غرق است ویسا شاید آن فاصلهٔ مراد باشد که ازیك بسلا تاآمدن بلای دیگر می باشد .

فَانْتَقَهُنَا مِنْهُمْ فَا غُرُ قُنْهُمْ فِی الْیَمْ فِی الْیُمْ فِی الْیَمْ فِی الْیَمْ

تفسيو: نزد بعض مفسرين مراد از «رجز» طاعون است چنانكه دربعض احاديث اين لفظ به طاعون اطلاق شده است ليكن اكثر مفسران اين آيات را بيان آيات گذشته قرار ميدهند ـ در موضح القرآن است كه: اين همه بلاها بفاصله يك يك هفته به آنها نازل شد اول حضرتموسي به فرعون اطلاع ميداد خدا (ج) برتوبلائي را ميفرستد پس همان بلا فرود مي آمدباز فرعونيان مضطر ميشدند وبه حضرت موسي (ع) تعلق ميكردند ـ آن بلا از بركت دعاى حضرت ايشان مرتفع ميشد بار ديكر ميشدند سر انجام برآنها وبا نازل شد ونصف شب به تمام شهر پسركلان هركس مرد درحاليكه آنها بماتم اموات خود بودند حضرت موسي (ع) باقوم خود ازشهربرآمدبعداز چندروزفرعون آنهاراتعاقبنمود وبه كنار قلزم بايشان پيوست بني اسرائيل سلامت از دريا گذشت وفرعون با سياه خود غرق گرديد .

تفسیو: نزد اکثر مفسرین مراداز زمین، شاماست که حق تعالی در آن بركات بيشمار ظاهري وباطني نهاده استبركات ظاهري اينست كه خاك شام بسیار سرسبز وشاداب است وحاصل فراوان ؛ مناظرزیبا؛ هوای دلکش داردو برکات باطنی آنست که مسکن ومدفن اکشر آنبیاء (ع) می باشد بنی اسرائیل از مصر برآمدند در صحرای تیه سرگردان میگشتند چنانکه پیشتر گذشت بعد ازآن به معیت حضرت یوشع با «عمالقه» جهاد كردند ووارث وطن آبائي خود «شام» گشتند و بعض مفسرین گویند مراد ازین سرزمین ، مصراست یعنی فرعونیان را غرق نمودیم وبنی اسرائیل را وارث دولت مصر ساختیم که با آزادی ازآن استفاده نمایند \_ كماقال الله تعالى «كم تركوامن جنات وعيون وزروع ومقام كريم ونعمة كانوا فيهافاكهين كذالك وأورّثناها قومًا آخَريّن » ( دُخّــانُ ركوع ١) «ونريدان نمن على الذين استضعف وا في الارض ونجعلهم المسة ونجعلهم الوارثين ونمكن لهم فيالارض ونرى فرعون وهامان وجنودهما منهم ماكانوا يحدرون» (القصص حركوع ۱) براين تقدير بركات ظاهرى مصر آشکار وروشن است اما برکات باطنی آنست که حضرت یوسف (ع) آنجا دفن شد و حضرت يعقوب (ع) در آنجا تشريف برده است ، حضرت موسنی (ع) از طفولیت تا اکثر حصهٔ عمر که مدتی است دراز آنجا سکونت داشت ــ امام بغوی هر دو قول مفسرین را جمع کردهمصر وشام هر دورا مراد گرفته است (والله اعلم).

وَ تَهُنَّ كَلِّهَتُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى وَ تَهُمْ مُد وعده نيك برورد عادتو بر

قال الملا منزل دوم الاعراف الاعراف المراق المركزي السركزي أسركزي ألم المركزي ألم المركزي المر

تفسیر: چون بنی اسرائیل به مظالم و شداید مهلك فرعونیان صبر کردند وبه هدایت موسی (ع) از خدا استعانت جستند وبه همراهی پیغمبر خدا پرداختند حضرت خداوند (ج)آن وعده نیکی را که با آن ها کرده بود (عسی ربکم انیهلك عدوکم) و ( نرید ان نمن علی اللین استضعفوا الخ) ایفانمود ؛ دام فریبی که فرعون وقوم اوبرای اظهار کبر و نخوت خود گسترده بودند بكلی نابود گردید عمارات بلند وقصر های زیبای شان زیروزبر شد راست است «ان الملوك اذادخلوا قریة افسدوها وجعلوا اعزة اهلها اذلة" (سورهٔ نمل رکوع۳) .

701

والله اعلم .

تفسیر : بعضی گویند این ها از قبیلهٔ «لخم» بودند برخی ، عمالقه کنعانی را مصداق آن قرار دادهاند حمیگویند کهبتان آنها بشکل گاوبود

تفسیر: معلوم مبشود که شما از عظمت شان و تنویه و تفدیس باری تعالی بکلی جاهلید حقیقت اینست که چون بنی اسرائیل تا مدت دراز زیرسایهٔ بت پرستان مصری می زیستند همیشه به اعمال و رسوم شرك مایل بودند چنانچه این درخواست بیهوده وجاهلانه آنها هم تاثرات اقلیم مصر و صحبت بت پرستان آنجارا هویدا می گرداند حضرت شاه صاحب (رح) مینویسد که : جاهل از عبادت معبودی که غیر محسوس باشد تسکین نمی یابد ومیخواهد صورت بیش روی او موجود باشد – بنی اسرائیل قومی را دیده بودند که صورت گراورا می میرستیدند آنها نیز دراین هوس افتادند آخر گوسالهٔ طلائی ساخت هرستش کردند .

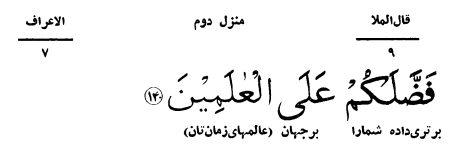
إِنَّ هُ وَ لَاء مُتَبِّرٌ مَّاهُمْ فِيْهِ وَبِطِكَ

هرآئینه اینجماعه هلاك كرده شدهاست آنچه (مذهبی) كهایشان درآنندو باطل است

مَّاكَا بُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴿

تفسیر : مذهب بت پرستی آنها از دست من واهل حق در آینده تباه شدنی است وهرچه فـریب تصنعی که تااکـنون کرده اند بـکلی باطل غلط ، بیکار وبی حقیقت است .

قَالَ اَ غَيْرَ اللّٰهِ اَ يَغِيْكُمُ اللّٰهَا وَهُو اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّ



تفسیو: آیا شکر وحق شناسی انعامات عظیمهٔ خدا (ج)این است که غیر اشرا پرستش وبهخدا (ج) بغاوت کنند ؟ نهایت جای شرم است ، مخلوقی که خدای متعال اورا برتمام جهان فضیلت داده پیش بتانیکه خودش بدست خود ساخته است سر بسجود نهد ، آیا مفضول بسرای افضلی معبود شده میتواند ؟

وَإِنْ أَنْجَيْنَكُمْ مِّنَ اللهِ فِرْعُونَ ویادکنیدچون نجات دادیمشمارا از کسان فرعون يُسُو مُو نَكُمُ سُوْءَ الْعَدَابِ يُقَتِّلُونَ ٱبْنَاءَ كُمْ وَيُسْتَحْيُونَ نِسَآءَ كُمْ وفِي ذَالِكُمْ بَلاً عُ این احسان (آزمایش) بزرگ بود يَ مِنْ رَبِكُمْ عَظِيمٌ اللهِ

تفسیر: این موضوع بعد از ربعپارهٔ «الم» ملاحظه شود درآنجا به تفصیل بیان شده یعنی آیا خدای متعالرا که درین نزدیکی بشما احسان عظیم الشان ارزانی فرمود می گذارید و بهر چوب و سنگ سر خم میکنید.

بروردگار شما

قال المهلا منزل دوم الاعراف و و فرع كُلُ نَا مُوسى تَلْثِينَ لَيُلَكُّا و و فيه عرديم باموسى سي تَلْثِينَ لَيْلَكُّا و و فيه عرديم الموسى فتهم مِيقَاتُ رَبِّهَ و تمام عرديم آن (وعده) دا بده (شب) پس عامل شد ميعاد پرودد عاداو

#### أَرْبَعِيْنَ لَيْلَةً \* جَارُ بَعِيْنَ لَيْلَةً \*

تفسیر : چون بنی اسرائیل از هر نوع پریشانی مطمئن شدند ازموسی (ع) أُدرخواست نمودند كهاكنون براى ماشريعتي آسماني بيارتا باطمينان خاطر به آن عمل کنیم موسی (ع) عرضشانرا به بار گاه آلهی (ج) تقدیم کرد خدای تعالی باوی وعده فرمود که اقلاً سی روز واکثراً چهلروز مسلسل بهروزه بكذار ودر كوه طور معتكف شو تورات بتو عطا میشود از مقرر کردن دومدت (کموبیش) شاید این مطلب بود که اگر دُراثناًی ریاضّت به اعتبار انجام دادن وظائنف عبودیت و آداب تقرب هیچ نوع تقصیر ازوی سرنزند مدت اقل یعنی سی روز کفایت میکند ورُ نُهُ بِاللهِ آكِــش الاجــلين يعنــى چَــهــل روز را تــكميل كــند ویا شروع این سی روز بطور میعاد ضروری خواهد بود واکمال آن چهل روز ازحیث آختیاری واستحبابی بطور تکمیل وتتمیم اصلمیعاد مقرر شده باشد چنانکه شعیب علیه السلام هنگامیکه دختر خود را به موسى عليه السلام داد گفت «علىان تاجرنى ثمانى حجج فان اتممت عشراً فمن عندك ومااريدان اشق عليك » (القصّص ركوع ٣) وبعضي مصنفين عصرما كفته آند وچنانكهدرسورة بقره مذكوراست آصل ميعادچهل روز بود ودراینجا همدر «فتم میقات ربه» اشاره شده است این یك پیرایهٔ بیان آن چهلروز است کهماسیروز وعده کرده بودیم که تتمیه آن ده روز دیگر بود تا اشاره شود کهیكماه كامل (ذیقعده) را تكمیل واز ماه دوم (ذی الحجه) دهروز دیگر افزوده شد ـ بدین وسیله از اول ذي القعده شروع شده به ده ذي الحجة يك چله پوره گرديد چنانكه از اكثر سلف منقول است واللهاعلم ـ در موضح القرآن است كه حق تعالى به موسني عليه السلام وعده داد كه سني روز دركوه خلـوت گزین تورات را بقوم تو میفرستم درین اثنا روزی موسی علیه السلام مسواك كرد \_ چون فرشتگان بوى دهن وى را خوش داشتندوازمسواك زائل شبه به تلافی آن ده شب دیگرافزود ومدت را تکمیل نمود . و علمت موسى لا خِيْهِ هُرُ وُنَ اخْلُفْنِى وَ عَلَمْ مُوسَى لِا خِيْهِ هُرُ وُنَ اخْلُفْنِى وَ عَلَمْ مُوسَى برادرخود هاروندا جانسين من باش فِي قَوْ مِي وَ اَصْلِحْ وَ لا تَدْبِيعُ سَدِيْل دَوْ قَوْمِنُ وَاصْلاحَ مَن عَارِبَهُ اللهُ وَ يَيرُونِي مِنْهَا أَدُاهُ وَيُونِي مِنْهَا أَدُاهُ وَيُرْفِي مِنْهَا أَدُاهُ وَيُونِي مِنْهَا أَدُاهُ وَيُرْفِي مِنْهَا أَدُاهُ وَيُسْرِقُونَ مِنْهَا أَوْلِي الْعَلَاقُ وَلَا لَنْهُا اللّهُ فَيْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْهَا أَنْهُا اللّهُ فَيْ عَلَيْهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ عَلْهُ فَيْ قُلْنُ اللّهُ فَيْ قُلْلُهُ فَيْ اللّهُ فَا عَلَالِهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ مِنْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالْعُلْمُ فَالِمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ فَالْعُلَّا لَاللّهُ فَالمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ فَالْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ فَالمُلْعُلّمُ اللّهُ اللّهُ

الْهُفُسِدِينَ ۞

#### تباه كاران

تفسير: درغياب من وظيفة مرا نيز توانجام كن ــ گويا اختيارات حكومت ورياستى كه مخصوص موسى عليه السلام بود بهارون عليه السلام تفويض شد \_ چونموسى عليه السلام از تلون مـزاج وضعف اعتفاد بنى اسرائيل علم و تجربة كامل داشت به كمال تصريح و تاكـيد هـارون عليه السلام را متنبه نمود \_ وگفت اگـراينها در غياب مـن شورش واختلالى كنند دراصلاح آن بكوش و بروش من كار كـن با مفسـدان همراه مباش ولى مشيت الهى (ج) چنان شد كه موسى عليه السلام چون اين وصيت را كرده بهمنزل مقصود شتافت بنى اسرائيل به پرستش گوساله شروع كردند \_ و حضرت هارون على الرغم انجيل نويسان امروزى « ياقوم انما فتنتم به وان دب كم الرحمن فاتبعونى ويسان امروزى » گفته از گمراهى آنها بيزارى خودراكماحقه اعلان كـرد وبوفق وصيت موسى عليه السلام بقدر امكان دراصـلاح حـال آنها وبشش نمود .

تفسير : بعداز تكميل ميعاد چهل روز حقتعالــى بصــورت مخصــوص

٧

وممتاز به موسی علیه السلام شرف مکالمه بخشید چون موسی (ع) کلام الهی (ج) رابلا کیف بیواسطه شنید ذوق سرشاری بهوی دست دادبکمال اشتیاق دیدار متکلم را آرزو کرد وبی اختیار گفت «**ربارنی انظرالیك**» یعنی پرور دگار من موانع حجاب را از میان بردار و دیدار خودرا بمن بنما تایك نظر دیده توانم .

#### قال کر نیوا برخی مفت (خدا) هرمزنخواهی دید مرا

تفسيس: دردنيا وجود فانس وقواى جسمانى هيچ مخلوقى ديدار قوليدگار فواليدلال والاكرام لميزلولايزال را تحمل كرده نميتواندازين ثابت گرديد كه دردنيا براى همه كس پيش از موت حصول شرف ديدار خداوندى شرعاً ممتنع است اگرچه عقلاً ممكن باشد \_ زيرااگرامكان عقلى هم پذيرفته نشود ، چهامكان داشت كه پيغمبرى جليل القدر مانند موسى عليه السلام درخواستى ميكردكه عقلاً محال بود . مذهب اهل سنت وجماعت اين است كهرويت بارى تعالى دردنيا عقلاً ممكن اما شرعاً ممتنع الوقوع است ودر آخرت وقوع آن از نصوص قطعيه ثابت است \_ باقى مانده رويت رسول الله صلى الله عليه وسلم در شب معراج كهذكر آن انساءالله درسوره نجم خواهد آمد .

#### ولیکن انظر إلی الجبل فان استقر و بین نظری بسوی یوه بسای قراد میرد مکانه فسوف ترابنی ع بجای خود خواهی دیدمرا

تفسیر: بکوه نگاه کن ماشمهٔ از تجلی جلال مبارك خویش برآن می فگنیم اگر چیز ثابت واستواری مانند کوه توانست آنرا تحمل کند ممکناست توهم بتوانی تحمل کنی ورنه آگاه باش از تحمل آنچه کوه عاجز آید ترکیب مادی وچشم جسمانی انسان به میچصورت آنراتحمل نمی تواند اگرچه نیروی قلبی وطاقت روحانی وی از زمین، آسمان وکوه وسایر چیزها فایق تر باشد ازینجاست که آن وحی الهی را که موسی علیه السلام حامل آنبود وامانت عظیمی راکه انسان حامل آنست کوهما وسایر اشیاء برداشته نمیتواند (فابین ان یحملنها واشفقن منها کوهما الانسان) (احزاب حرکوع۹) و انزلنا هذا القرآن علی جبل لرایت خاشعا متصدعا منخشیه الله (الحشر حرکوع۹) باوجود این آنچه بچشم ظاهری حس میشود و یابه قوت مادی بدن تعلق دارد ، انسان در تحمل قان نسبت به سایر اشیای عظیم الخلقت ضعیف ترواقع شده است «نخلق السموات والارض اکبرمن خلق الناس ولیکن اکثراناس لایعلمون»

(المومن ركوع ٦) «**وخلـقالانسان ضعيفاً» (**نساء ركوعه ) درين موقـع موسى عليه السلام را بهضعف انسان متوجه ساخته اند .

تفسیو: تجلیات ایزد متعال گوناگون است این ف عل ارادی خداست بهرچه وهر نوع که خواهد تجلی میکند چون برکوه (بقدر سر سوفاری) تجلی کرد دفعه یك قسمت آن از هم پاشید وموسی علیه السلام که به محل تجلی قریب بود \_ بنابر مشاهدهٔ منظر هیبتناك کوه بیهوش شده افتاد \_ بلاتشبیه \_ تصور کنید که چون صاعقه برچیزی افتد آنرا میسوزاند وبه آنواحد خاکسترش میگرداند \_ وبه کسانیکه نزدیك آن می باشند اکثر اوقات کمابیش صدمه میرسد .

فَلَمْاً اَفَاقَ قَالَ سُبُحْنَكَ بَّبُثُ بس جون بهوش آمد مفت ببانی یادمیکنم ترا باذنمستم اِلْیُلْکُ وَ اَنَا اَوْلُ الْہُوْ مِنْیْنَ اَلَّ بسوی تو و من اول ایمان آورنکه محانم

تفسیو: تواز مشابهت بامخلوق پاك وبی عیبی كیست كهبااین چشم فانی ترادیده تواند اقتضای سبوحیت تواین است كهجز باجازهٔ توچیزی از نزدتو نخواهند ــ من توبه میكنم كه از فرط اشتیاق درخواستی نازیبا كردم . من از مردم روز گار خود پیشترازهمه به عظمت وجلال تو یقین دارم و نخست كسی میباشم كه بطریق ذوق وعیان بمن منكشف گردید كه رویت خداوند قدوس دراین جهان باچشم سر واقع شدنی نیست .

قال یکوسکی ایسی اصطفیتک منت ای موسی (هرآئینه)من برمزیدمترا

عَلَى النَّاسِ بِرِ سُلْتِ فَى وَ بِكُلَا مِنْ سَالِي عَلَى النَّاسِ بِرِ سُلْتِ فَى وَ بِكُلَا مِنْ اللَّهِ ف بر مردمان بهرسانیدن پیغامهای خود و «بشنوانیدن) سخن خود

فَخُذُمَا اللهُ عَلَى وَكُنْ مِنَ الشَّكِرِينَ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ ا

تفسیو : چه شد که دیدار نتوانستی آیااین شرف وامتیازکم است که ماترا پیغمبر ساختیم و تورات عطا کردیم و بلا واسطه با توسخن راندیم شکرانهٔ این نعمت مارا بجا آر و درآن بندگان ماشامل شوکه به لقب ممتاز شده انه .

و كَتُنَا لَهُ فِي الْآلُواحِ مِنْ كُلِّ

شَكُعُ مُّوْ عِظَةً وَ تَفْصِيلًا لِكُلِّ شَكُعٌ عَظَةً وَ تَفْصِيلًا لِكُلِّ شَكُعٌ عَلَى شَكِعٌ عَ جيز (براي)بند و (براي)بيان مر چيز

تفسیر: بعضی میگویند که بر روی این تخته ها تورات شریف مرقوم بود و بعضی علماء براین گمانند که این تخته ها غیراز تورات است و پیش از نیزول آن عنایت شده بود به بهر حال این الواح برای جبران آن (دل شکستگی) که بهموسی علیه السلام نسبت بهمیسر نشدن دیدار ایزد متعال پدید آمده بود عطا شد ودرآن هرگونه نصایح و تفصیل تمام احکام ضروری مندرج بود (ابن کشیر).

فَخُلُ هَا بِقُو ةٍ وَ أُمْرُ قُو مَكَى يَأْ خُلُ وَا

بِآحُسنِهُا سُأُورِ يُكُمُّ كَارَالُفْسِقِيْنَ ﴿
بَاحُسْنِهُا سُأُورِ يُكُمُّ كَارَالُفْسِقِيْنَ ﴿
بَهِ بِهِ بَهِ مِنْ الْفِلْسِقِيْنَ ﴿

تفسیر: تواین الواح رابکمال ثبات واحتیاط بگیر که از دستت هانشود قوم خودرا نیز بدانان کهبرهدایات نیکو وعالی این الواح بانهایت پایداری عمل کنند واین چیز فرخنده را ازدست ندهند.

(تنبیه) کلمهٔ «احسنه» تنبیه باین است کهچیزی بدون (احسن) درآن نیست ویامطلب این است که اگرچه جمیع احکام بیان شده فی حدذاتها «حسن» اند مگر بعضی از بعضی «احسن» میباشد مثلاً از ظالم انتقام گرفتن جایز وحسن است لیکن صبروعفو نمودن «عزیمت واحسن» میباشد گریابرای آماده گردانیدن بنی اسرائیل بودکه در اکتساب عزائم ومندوبات سعی بلیغ کنند وبه خدا (ج) اطاعت کامل نمایند اگر نافرمانی کردند به سکونتگاه مردم نافرمان :فگنده میشوندیعنی درآخرت بدوزخ ودردنیا به تباهی ورسوائی (ابن کثیر وبغوی) وبعضی گویند دارفاسقان ودردنیا به تباهی ورسوائی (ابن کثیر وبغوی) وبعضی گویند دارفاسقان این آیت برای بنی اسرائیل بشارت است که اگر کماحقه فرمان برند ممالك مردم نافرمان به اوشان داده خواهد شد (والراجح هوالاول کمارجحه این آیت برای بنی اسرائیل بشارت است که اگر کماحقه فرمان برند این کثیر ) .

سَأُ صُرِفُ عَنْ الْلِتِي وُ اكْلُّ الْيَهِ لَايُؤُ مِنُوْ ابِهَا ۚ لا و إن يَّرَ وُاسَبِيْكَ الْغَجِّ

يَسْخِذُ وْهُ سَنِيلًا ثَالِكَ بِا نَهُمْ كُنَّ بُوا

تفسیو : کسانیکه درمقابل خدا وپیغمبرانوی تکبرمیکنندونخوت ،غرور به آنها اجازه نمیدهد که احکام الهی (ج) رابپذیرندماهم دلهای شانرا از آیات خود میگردانیم تاآینده توفیق استفاده برای شان میسر نشود اینهاچنان مردماند که اگرچندیننشانی ببینند وچندینآیتبشنوند قطعاً متاثرنمیشوند وجادهٔهدایت هرچند صافوروشنباشد، برآن نمیروندولی بطریق ضلالت ومتابعتهوای نفس بکمالشتاب روانمیشوند چونازاعتیاد تکذیب وغفلت متمادی دل مسخ میشود \_ بشربهچنین حالدچارمیگردد.

و الذين كُنَّ بُو ابا يَتِنَاوَ لِقَاءِ الْأَخِرَةِ وَ الَّذِينَاوَ لِقَاءِ الْأَخِرَةِ وَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا وَ اللَّهِ مَا وَ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَ اللَّهُ اللَّهُ مَا وَ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

حَبِطَتُ أَعُمَا لَهُمْ مَلَ يُجُزَّ وُنَ بَرِبَادُ شد اعمال ايشان (جزا داده نمى شوند

الاً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ اللهُ مَا كَانُوا مِيَابِندكهميكردند

تفسیر : توفیق پیروی احکام الهی (ج) نصیب آنها نمیشود و کاری را که به عقل خود کنند نزد خدا (ج) مورد قبول واقع نمیگردد هرچه میکنند جزای آنرا میبینند ، معاوضهٔ حسنات بی روح شان دردنیا دادممیشود.

و انگخد قوم موسی مِن ابعده

ر م تفسیر: زیورهای راکه ذوب کرده ودرقالب انداخته گیوساله ساخته بودند دراصل از (قبطیان) قوم فرعون بود که به تصرف بنی اسرائیل آمده بود ـ چنانکه درسورهٔ (طه) است «حملنا اوزارا منزینة القوم».

لا يُحكِلُّم فُهُمْ وَلا يَهُلِ يُهُمْ سَدِيلًام به ايشان سغن نمي تند و نمي نمايد بـهايشان داه

اِ تَحْذُ وُهُ وَ كَانُو اظْلَمِيْنَ اللهُ اللهُ وَ الْعَلَمِيْنَ اللهُ اللهُ

تفسیر: قصهٔ مفصل گوساله درسورهٔ (طه) میآید دراین موقع حماقت وسفاهت آنها بیان شده همین که مجسمهٔ خود ساختهٔ شان آواز کرد بهآن فریفته شدند وگوسالهرا خداپنداشتند \_حالآنکهدرآواز بیمعنی آن نه کلامی ونه خطابی بودونه هدایتی برای دین ودنیا ازآن بدست میآمد ازاین صوت محض ، چیزی بدرجهٔ انسانیت نمیرسد تاچه رسد بهمرتبهٔ خالق جلوعلا . چقدر ظلم بزرگوکار ناهنجار است که صورت بهمرتبهٔ خالق جلوعلا . چقدر ظلم بزرگوکار ناهنجار است که صورت جانور عادی را معبود گویند وآنرا بپرستند حقیقت اینست کهاین قوم از ابتداء باظهار چنین اقوال نامعقول عادت داشتند \_ چنانچه پیشتر «اجعلانا الها کمالهمالهه» ازموسی علیهالسلامدرخواست کرده بودند .

 تفسیر: دراثر بیدانشی و کجروی خود ، خود مرتکب چنان فعل زشت و بیموده گردیده بودند که بعداز تنبیه موسی علیه السلام آن جوش و خروش باطل نشست وهوش بسرشان آمد خوداز حرکست نا شایسته خویش شرمیدند و انگشت ندامت گزیدند و خوف بسرآنها مستولی شد گفتند اکنون چه باید کرد اگر خدای تسوانا رحم نفرمسوده طریق توبه ومغفرت را ننماید بی شبهه درخسران ابدی و هلاکت دائمی می افتیم .

و لَهَّا رَجْعُ مُوسَى اللَّى قَوْ مِهُ و چون باذمشت موسى بسوى قومخود غُضْبَانَ آبِهِفًا لا خشم مين افسوسناك

تفسیر: خدا (ج) درکوه طور به موسی (ع) اطلاع داده بود کهسامری قومترا گمراه ساخته است موسی (ع) چون شنید سخت متأسف وغضبناك کردید.

قَالَ بِنُسَمَا خَلَفْتُمُو نِي مِنْ بَعُدِي عَ منت چەبداست نیابتیکه تردیدمرا بعدازمن

تفسیو: این خطاب به گوساله پرستان بود \_ یعنی درغیاب من خوب نیابت مرا کردید عوض اینکه موکدترین نصیحت وقوی ترین سخن مرا (یعنی توحید وعبادت خالص خدارا) بجاکنید گوساله را پرستیدید و گفتید که «هذا الهکم والهموسی» در حقیقت این است معبود شماوممکن است که این خطاب به هارون علیه السلام هم باشد که توحق نیابت مرا که (اخلفنی فی قومی) گفته بتوسپرده بودم خوب انجام ندادی آنها رامنع نکردی و به ثبات قدم بااین فتنه مقابله ننمودی چنانسکه در سوره طه مفصل مذکور است.

اَ عَجِلْتُمْ اَ مُرَرَ سِّكُمْ عَجِلْتُمْ الْمُرَرِ سِّكُمْ عَجِلْتُمْ الْمُرَدِيدِ الْحَكَمْ بِرُورد كارخود

٧

تفسیر: من برای گرفتن احکام پروردگار شمارفته بودم ومیعاد چهل روز را هم خدا (ج) مقرر کرده بود اما شما بانجام موعدیکه خدا مقرر کرده بود صبر نکردید که من احکام وی را بیارم اندکی نگذشت که مضطرب شده به این قدر زودی قهر وغضب خدای خودرا خواستید (افطال علیکم العهدام اردتم ان یحل علیکم غضب من ربکم فاخلفتم موعدی )(طه رکوع؟).

و اَلْقَى الْآلُواحِ وَاخْذَ بِرَأْسِ

اً خِیْلُو یک می آب الیام از خِیْلُو یک می اورا بسوی خود برادر خودرا میکشیدش اورا بسوی خود

وگمانُبرد که هارون علیهالسلام نرمی وتساهل بیموقع بکار بردهاست از حمیت وغیرت وعشق دینی آن قدر مشتعل وبی حوصله شد که سوی هارون علیهالسلام شتافت واز اشتعال سوز ایمان موی سر وریش او را گرفت \_ معاذالله قصد موسى اهانت هارون نبود \_ زيرا هارون (ع)خود پیغمبر مستقل وسه سال از موسی (ع) بیشتر عمر داشت وچه ممکن است پیغمبر اولوالعزمی نسبت به پیغمبر دیگر سرموی توهین روادارد درحالیکه برآدر بزرگش نیزباشد این امر هنگامی از موسی (ع)صادر شد که از اخلاق زشت قوم خود بنابر بغض فیالله وخشم بی اختیارشده بود \_ نسبت به حضرت هارون عليه السلام تنها گمان ميكرد كـ براى اصلاح حال قوم کامل نکوشیده است باوجودیکه قبلاً دراین باره به وی تاکید کرده بود شکی نیست که هارون (ع) بعمر از موسی (ع) بزرگتر بود لیکن موسمی علیه السلام در رتبه برتری داشت واز حیث سیا ست وانتظام هارون وزير وپيرو او مقرر شده بود بنابران دراين موقعشان سیادت وحکومت موسی علیهالسطام ظهور نمود ـ گویا از طرف او این موآخذه وباز خواست شدید نظر به تقصیر موهوم حضرت هارون(ع) يك قسم ملامت عملي بود\_ وقومرانيـز ازآن بصـورت كـامل تنبيه كرد وداناند كه قلب پيغمبر از عشق توحيد چقدر سرشار واز دسيسه شرك و كفر تاكدام اندازه نفور وبيزار مىباشد ونميتواند در چنين معاملات ، کوچکترین سهل انگاری وخاموشی را تحمل کند ـ حتی اگـر درباب پیغمبری چنین وهم خطور کند که در مقابل شرك به قدر یكسر مو فرو گذاشت نموده باوجود وجاهت اوببارگاه السهی ج از چنین باز خُواست شدید برکنار نمی ماند بهر حال موسی علیهالسلام در آن حالت شرعاً معذور بود واز فرط غضب دراين هنگامة گيرو دار الواح ( تختهمائیکه ازطرف خدا (ج) عطاشده بود) بی اختیار ازدستش افتــآد كهاز سبب عدم تحفظ تغليظاً به كلمه «القاء» تعبير شده زيرا ظاهراً «خدهابقىة» را امتثال نتوانست وياچنانكه بعض مفسرين پنداشته اند ٧

حین شتافتن سوی هارون برای فارغ ساختندست از نهایت حدت وعجلت الواح را یکطرف نهاد مسگر چون ظاهراً این هر دو معامله که راجع به هارون ویا الواح بظهور رسید پسندیده نبود باوجود آنسکه موسی علیه السلام نیه معدور بود بکلمات «رباغفرلی الایه» از بارگاه احدیت آمرزش خواست (والله اعلم) .

تفسیل : اکرچه هارون علیه السلام برادرعینی حضرت موسی علیه السلام است مگر نسبت وی بمادر بدان جهت بود که به نرمی و مهربانی آماده گردد \_ دراین آیت بیان معذرت هارون است خلاصه من باندازهٔ توان خود آنها را داناندم لیکن مرا هیچ اهمیت ندادند بر عکس به قتل من آماده شدند اکنون توازاین کار دشمنان را موقع مده که برمن شاد شوند و هنگام عتاب و خشم درزمرهٔ ظالمانم شامل مکردان .

قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِیْ وَلِآخِیْ وَاکْ خِلْنَا مُنْ الله مِنْ الْمُ الله عَنْ مَا دا مَنْ مَا دا وداخل عن ما دا

خی رخمتیک سو آنت آرکمالله جهین ۱۳ از کالله میربانانی در دحمت خود و تو مهرباناترین مهربانانی

تفسیر : تجاوز وخطای اجتهاد که درشدتغضب از من صادر شده اگر چه نیت من درآن نیک بود ببخشای واز برادرمن هارون نیز اگر نسبت به شان نبوت او دراصلاح قوم تقصیری واقع شده باشد عفو نما .

إِنَّ الَّذِ يُنَ الَّالِمِ يَنَ النَّحُدُ وَ الْعِجْلُ مَر آئينه سَانِيه مُر آئينه سَانِيه مُرفَّت مُرفِت معبود مود موساله و المُركَّة مُن اللَّهُمُ عُضُبٌ مِّنُ لَّ بِيهِمْ وَ ذِلَا فَي اللَّهُ مُن لَّ بِيهِمْ وَ ذِلَا فَي اللَّهُ مُن الْجَانِ وَدُم النَّانُ وَ رسوائي فِي الْحَيْلُو وَ اللَّهُ نَيااً وَ كَذَا لِكَ فَي الْحَيْلُو وَ اللَّهُ نَيَااً وَ كَذَا لِكَ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلُكُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ اللَّهُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلْمُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلْمُ الْحُلُولُ ال

نَجْزِى الْمُفْتَرِينَ الْمُفْتَرِينَ

حزاء دهيم

افتراء كنندكانرا

تفسیو: این غضب همان است کهذکر آندرسورهٔبقره بعدازربع پارهٔ «السم» گذشته است یعنی «گوساله پرستان» را کسانی بکشند کهخود این کار را نکرده اند ودر منع کردن دیگران هم حصه نداشتند از ایسن معلوم شد که سزای مرتد دردنیا قتل است .

وَ الَّذِ يُنَ عَمِلُوا السَّيَّاتِ ثُمَّ تَا بُوْا و عَسَانِيكُ مَرِدنَد اعمال بَد سِ توبه عردند

خی رحمین سو آنت آرکم الله حمین الله مربانانی در دورت خود و تو مهرباناتی مهرباناتی

تفسیر : تجاوز وخطای اجتهاد که درشدتغضب از من صادر شده اگر چه نیت من درآن نیک بود ببخشای واز برادرمن هارون نیز اگر نسبت به شان نبوت او دراصلاح قوم تقصیری واقع شده باشد عفو نما .

إِنَّ الَّذِينَ النَّحُدُّ وِ الْعِجُلُ مر آئينه تسانيعه مرفتند معبود موسالهرا

سینا لرم غضب مِنْ رَ بِرِم وَ لَا الله وَ رَالله وَ رَالله وَ رَالله وَ رَالله وَ رَالله وَ رَالله و رسوائی (زود)خواهدرسیدبهایشان خشمی اذجانب پرودد محارایشان و رسوائی

فى الحَيْوةِ اللَّهُ نَيَا وَ كَذَا لِكَ دَدِ وَ هَمْ الْكَالِكَ دَدِ وَ هَمْ الْكَالِكِ وَ كَذَا لِكَ الْكَالِكُ وَدَا لِكَ الْمُخْتَرِ يَنَ ﴿ وَ هَمْ الْمُخْتَرِ يَنَ ﴿ وَ هَمْ الْمُؤْتَرِ يَنَ ﴿ وَ هَمْ الْمُؤْتَرِ يَنَ ﴿ وَ هَمْ الْمُؤْتِرُ لِيْنَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الّ

تفسیر: این غضب همان است کهذکر آندرسورهٔبقره بعدازربع پارهٔ «السم» گذشته است یعنی «گوساله پرستان» را کسانی بکشند کهخود این کار را نکرده اند ودر منع کردن دیگران هم حصه نداشتند از ایسن معلوم شد که سزای مرتد دردنیا قتل است .

وَ الَّذِ يُنَ عَمِلُوا السَّيَّاتِ ثُمَّ تَا بُوْا وَ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

مِنْ بَعُلِ هَا وَالْمَنُولَ إِنَّ رَبِّكَ مَا يُعَلِي هَا وَالْمَنُولَ إِنَّ رَبِّكَ مَا يَكُ مَا يَنَهُ يرورد تارتو

مِنْ ابْعُلِ هَا لَغُفُو رُرِّ حِيْمٌ الله آمرزنده، مهربانست

تفسیس: از کار بد حتی شرك و کفر توبه کند وایمان آرد ، در رحمت و بخشایش خدای غفور رحیم قصوری نیست این بخشایش وغیره به آخرت متعلق است ـ کویا اشاره به آنست که سزای قتل که بر گوساله پرستان اجراء شد ، درحق آنها شرط قبول توبه شمرده شده بود «توبوا الی بارئکم فاقتلواانفسکم»(البقره) اکنون مواخذه اخروی برآنها باقی نماند ـ بعد از سزای دنیوی دراینجا بیان حالت اخروی شبیه آنست که خدای تعالی درجای دیگر بعد از «السارق والسارقةفاقطعوا ایدیمها الایة » میفرماید «فمن تابهن بعدظله واصلح فانالهیتوب علیه ان الله غفور رحیم» .

و لها سكت عن شو سى الغضب و چون سائن شد اذ موس خشم الخش الركواح على و في نسختها المحتوب آن الواح را و در معتوب آن هم الواح را و در معتوب آن هم لركون و كرهم الله المركون و بغشايش آنانواكه ايشانان پرورد كار خود ير همون في محتوب في محتوب آن هم المركون و اختار موسى قو مه محتوب و اختياد کود موسى انقوم خود موسى قو موسى انقوم خود م

سَبُعِیْن رُ جُلًا لِّمِیْقًا تِنَا تَ فَلَیّاً هفتاد کس برای معیادما یسوقتیکه

اَخُذُ نَهُمُ الرَّجُفَةُ قَالَ رَبِّ لَوُ شِعْتَ السَّارِ الْمُعْدُواسِةِ السَّارِ الْمُعْدُواسِةِ السَّارِ الْمُعْدُواسِةِ السَّارِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُواسِةِ السَّارِ الْمُعْدُواسِةِ السَّارِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُواسِةِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ اللَّهِ الْمُعْدُولِ الْمُعِلَّ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعِدُولِ الْمُعِلَّ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعِدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعِلَّ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعِلَالِي الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعِلَّ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعِلِي الْمُعْدُولِ الْمُعْدُولِ الْمُعْمِلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِل

اً هُلَكُتُنهُم مِّنْ قَبْلُ وَ إِيَّا ىَ الْمُهُلِكُنَا هُلِكُنَا هُلاكُ مَيْكُنَا هُلاكُ مِيكِنَى مادا معردى ايشان دا پيش اذاين و مرا آياهلاك ميكني مادا

بِهَا فَعَلَ السُّفَهَا ءُ مِنَّا َ اِنْ هِي اللهُ فَعَلَ السُّفَهَا ءُ مِنَّا َ اِنْ هِي اللهُ فَعَلَ اللهُ فَعَلَ اللهُ فَعَلَ اللهُ اللهُ فَعَلَ اللهُ اللهُ فَعَلَ اللهُ اللهُ اللهُ فَعَنْ اللهُ اللهُ اللهُ فَعَنْ اللهُ اللهُ فَعَنْ اللهُ اللهُ اللهُ فَعَنْ اللهُ ال

معر امتعان تو عمراه میکنی بآن هر کراخواهی و تر کی من کشاء این و لینا و کینا و ک

فَا غُفِرُ لَنَا وَ ارْحَمْنَا وَ أَنْتَ

خُيْرُ الْعَافِرِ يُنْ ﴿ بِهِ مِنْ الْعَافِرِ يُنْ ﴿

تفسیر : قول راجح آنست که این میقات علاوه بر آن میقات است که برای اعطای تورات به موسی علیه السلام مقرر شده بود ـ همچنین از ترتیب این آیات به ظاهر مفہوم میگردد که این واقعه بعد از گوساله پرستسی ومجازات بوقوع پیوست ـ لیکن آیت سورهٔ نساء «**فقالوا ارنااللَّجهوة** فاخذتهم الصاعقة بظلمهم ثم اتخذوا العجل من بعدما جاءتهم البينات الآية » صریح بیان میکند که گوساله پرستی بعد ازآین واقع شده والله اعملم بالصوّاب \_ خلاصه اين واقعه در سورهٔ بقره بعد از رّبع پارهٔ « الـم » گذشته است بنی اسرائیل به حضرت موسی علیه السلآم گفته بودند آنگاه سخن ترا میپذیریم که ماخود سخن خدارا بشنویم ـ حضرت موسمی (ع) هفتاد تن از رؤسای شان را برگزیده بطور برد کلام خدارا شنيدند باز هم گفتند تا حدارا بهچشم سر آشكار نبينيم، يقين نميكنيم دراثر این گستاخی از زیر پای آنها زمین به شدت جنبیدن گرفتو از بالا رعد بهغرش شد وبرق پدید آمد واز دهشت لرزه براندام شان افتاده مردند یا مانند مردگان شدند موسی علیه السلام خویشتن را به آن ها مربوط نموده دعای بس مؤثر نمود حاصلش اینست « پروردگارا اگر تو هلاك آنهارا ميخواستي تمام آنهارا بامن كه آورنــدهٔ آيشانــم پيش از درخُواست آنها وشنوانيدن كلام خود بايشان هلاك ميتوانستى كيست که مشیت ترا مانع آید چون توخود چنین نخواستی بلکه مرا به آوردن آنها وآنهارا برای شنیدن کلام خود به آمدن این جا اجازه دادی آیا در مجازات نادانستگی بعض بی خردان همه را هلاك میكنی یقیناً این رجفه وصاعقه براى امتحان ماست ودر چنین امتحانات سخت ثبات وعدم ثبات نيز درقدرت تست دراين مواقع خطرناك ومزلة الاقدام تنها توئي كهمارا نگهمیداری ومددمیکنی خاصاردات منبعالخیرات توامیدواریم که تقصیرات وتجاوزات گذشته مارا ببخشائسي ودر آينده برحمت خويش نگذاري كه صید چنین خطایا وجرایم شویم ـ بطفیل دعای حضرت موسی (ع) آنها مورد بخشش قرار داده شدند وسر از نوبه آنها زندگی مرحمت شد كماقال «ث**م بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون» .** 

و اکتب کنا فی هذه والله نیا حسناه و بنویس (مقردین)بهما در این دنیا نیمی و بنویس (مقردین)بهما در این دنیا کالی فاک و فی الا خر و از ناهم که نا الیاکی فاک و در آخرت هرآئینهمادجوع و دیم بسوی تو ممنت (خدا) عُدًا بِی ا صِیب بِهِ مَنْ اَ شَاءُ عَلَا بِی اَ صِیب بِهِ مَنْ اَ شَاءُ عَلَا اِلْیِ اَ شَاءُ عَلَا اِلْی اَ صَیب بِهِ مَنْ اَ سَاءً مَنْ اَ سَاءً مَنْ اَ سَاءً مَنْ اَ اَ سَاءً مَنْ اَ سَاءً مِنْ الْرَحْمَا مِنْ اَ سَاءً مَنْ الْسَاءً مَنْ الْمُ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مِنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ اللَّهُ الْمَاءً مُنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مِنْ الْمَاءً مِنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ الْمُنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءُ مِنْ الْمَاءً مَنْ الْمُنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَاءً مَنَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءً مَاءً مَنْ الْمَاءً مَنْ الْمَاءَ مَاءً مَنْ الْمَاءً مَاءً مَاءً مَنْ الْمَاءً مَاءً مَاءً

و رحمینی و سِعت کُلُ شَیْ الله فساً و رحمین و سِنودخواهم و مهربانی من احاطه ترده است هرچیزدا پسزودخواهم کُتُنها لِلّذِ یُن یَنْ یَنْ قُو نَ وَیُوْ یُوْ نَ وَیُوْ یَوْ وَنَ وَسِیمند و میدهند الله کار کوه و الّذِ یُن هُمْ بِایدِنَایوْ مِنُوْن الله کاره و میانیکه ایشان به آیات ما یقین میکنند

تفسیو: حضرت شاه (رح)میگوید «شاید مقصد حضرت موسی (ع) از درخواست خوبی دنیا و آخرت برای امتش آن بود که بنی اسرائیل بر تمام امم دردنیا و آخرت مقدم وفایق باشند \_ خداوند (ج) در جواب گفت عذاب ورحمت من مخصوص به طبقهٔ خاصی نیست عذاب من برکسانی است که خواسته باشم ورحمت عامه ام شامل تمام آفریدگانست آن رحمت خاصی را که توخواستگاری به قسمت کسانی نوشته شده است که از خدا (ج) میترسند و از اموال خود زکوة میدهند \_ یابه تزکیهٔ نفس میپردازند و به تمام آیات ماایمان کامل دارند یعنی آخرین امتی که بهمه کتب ایمان خواهند آورد ، پس ازامت موسی (ع) هر که بر کتاب آخرین ایمان آدد به این نعمت نایل میشود و دعای موسی (ع) در حقوی قبول گردیده .

که نبی امیاست

نفسیر: «امی» یابطرف «ام» (والده)منسوب است چنانکه طفل ازشکم مادر پیدا میشود وشاگرد کس نمی باشد ، نبی کریم صلعم در تمام عمر بقدر یك لمحه پیش هیچ مخلوقی برای تعلم زانو نزده است اما کمال این جاست که علوم ومعارف وحقایق واسراریکه حضرت وی افاضه

\_\_\_\_

فرمود هیچیك ازمخلوقات نتوانست عشر عشیر آنرانشان دهد ازین جاست که لقب «نبی امی» مایهٔ افتخار حضرت اوست .

نگارمن که به مکتب نرفت وخط ننوشت بغمزه مسئله آموز صد مدرس شد و یا نسبت «امی» بطرف «ام القری» است که لقب «مکه معظمه» و مولد شریف آنحضرت صلی الله علیه وسلم بود .

تفسیر: بشارات بعثت و نعرت واوصاف جمیل حضرت او در کتب سابق آسمانی مذکور است حتی بعد از تحریف چهارده قرن هنوز هم در تورات وانجیل چندین بشارت واشارت یافت میشود و آنهارا علمای هر عصر بحوالهٔ کتب و انمود داشته اند و و ته الحمد علی ذالك .

يأ مُرُ هُمْ بِالْهُعُرُ وَ فِ وَيَنْهُمُ مِا لَهُعُرُ وَ فِ وَيَنْهُمُ مُ مِعْمِيكندايشانوا عباد بسنديد، ومنعميكندايشانوا عن المُنْكُرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبُتِ الْهُمُ الطَّيِّبُتِ الْهُمُ الطَّيِّبُتِ الْهُمُ الطَّيِّبُتِ وَيَحِلُ لَهُمُ الطَّيِّبُتِ وَيَخْعُ وَيَخْتُ وَيَخْعُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُ وَيَخْعُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُ وَيَخْعُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِثُ وَيَخْعُمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعُمُ الْخَبَعِمُ الْخُبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخُبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبْعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبْعُمُ الْخَبَعِمُ الْخَبَعِمُ الْخَبْعِمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعِمُ الْخَبْعِمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعِمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعِمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعِمُ الْخُبْعُمُ الْخَبْعِمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعُمُ الْخُبْعُمُ الْخَبْعُمُ الْخَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعِمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعِمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعِمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعِمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحَبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُلْمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُبْعُمُ الْحُلْمُ

تفسيس: احكام شديديكه بريهود بود وبسزاى شرارت شان در اشياى خوراكه عسرت بود «فبظلم من الدين هادواحر مناعليهم طيبت احلت لهم » (نساء ركوع ٢٢)درين دين آن همه چيزها آسان شد \_ اما اشياى ناپاكى را كه آنها حلال قرار داده بودند مثل گوشت خوك ويا امور ناشايسته مثل سود ، اين پيغمبر حرمت آنهارا ظاهر فرمود فرض اكثر بار هاى گران آنها را فرود آورد بسيار قيود را برداشت و چنانكه در حديث است (بعثت بالحنيفية السمعة ) .

فَا لَّذِ يُنَ الْمُنُو الِهِ وَعَزْ رُوهُ وَنَصُرُوهُ وَ (پس) آنانه ایمان آوردندباو و تعظیم عردنداوراویاری دادند اورا

وَ النَّبِعُو النَّورَ الَّذِي أُنْ لَى مُعَلَّم لا و ييروى عردند نورى دا نورى دا

تفسير : مراداز «نور»وحي است متلوباشدياغير متلويعني قرآن و سنت .

أولَّ عِلَى هُمُ الْمُفْلِحُونَ اللَّا قُلُ الْمُفْلِحُونَ اللَّهِ قُلُ الْمُفْلِحُونَ اللَّهِ قُلُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وَ يُمِينَتُ ۖ فَالْمِنُو الْإِللَّهِ وَرَسُو لِلهِ

النَّبِيِّ الْأُرْمِيِّ الَّذِي يُؤُ مِنُ بِاللَّهِ

يِهُ وَ اتَّبِعُوْهُ لَعَا سخنان او

تفسیو : بعثت پیغمبر(ص) به ساکنین تمام جهان عام است بهامی های عرب یایهود و نصاری محدود نمی باشد چنانکه خدای متعال شهنشاه مطلق است حضرت وي رسول مطلق اوتعالى مي باشد اكنون هدايت وكالمراني غيرازين نيست كه به شريعت عالم شمول وجامع او پيــروى بعمل آید خاص اوست که ایمان آوردن بوی مرادف ایمان آوردن آست بهمه انبياء ومرسلين وجميع كتب سماوية .

وَمِنْ قُوْ مِ مُوسَى حروهى استكهرهنموني ميكندمر دمانرا عدلميكنند

وبهوفقاو

به راستی

تفسیو : اگر چه یهود اکثر سرکش وبی انصافند چند روح مسعود نیز درآنهاست که دیگران را بسوی حتیمیخوانند وخود نیر بجادهٔ حق وانصاف روانند مانند عبدالله ابن سلام وغيره.

و قطّعنهُ اثنتي عشرة أسباطًا أممًا الم ومتفرق ساختيم بنى اسرائيل را بردوازده قسم قبيله قبيله گروه گروه

تفسیر: برای اصلاح وانتظام به دوازده قبیله که اولاد دوازده پدربودند تقسیم شدند وبر هر جماعت نقیبی مقرر کردیدتانگران احوال ومترصد اصلاح آنها باشد «وبعثنا منهم اثنیعشر نقیبا».

وَأُوْ حَيْنًا إِلَى مُوسَى إِذِا سُتَسُقْهُ قَوْمُهُ آنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحُجَرَ \* فَانْبَجَسَتُ مِنْهُ اثَنْتَا عَشْرَةً عَيْنًا ا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشُرَ بَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَكَيْهِمُ الْغَمَامُ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْهِمُ الْمُنَّ و ناذلكرديم برايشيان وَالسَّلُواٰى ٰ كُلُوا مِنَ طَيِّبْتِ مَارَزُ قُنْكُمْ وَمَاظَلَمُوْنَا وَلَكِينَ آنچه روزی دادمایسم شمارا و ستم نکردند برما

كَانُو النَّفْسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴿ وَ إِنْ قَيْلَ مِنْ وَالْ قَيْلُ مِنْ الْمُونَ ﴿ وَإِنْ قَيْلًا مُونَ عَفْتَهُ شَدَ اللَّهُمُ النَّدُ عَلَيْهُ أَلْ النَّذَ الْمُحْمُ النَّدُ الْمُنْ وَ الْقَرْ يَكَ النَّادُ اللَّهُمُ النَّدُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تفسيو : نزد اكثر مراد ازاين شمهر اريحاست .

و كُلُو المِنْهَا حَيْثُ شِنْعُتُهُ وَقُو لُو الحِطَانُ اللهُ وَالْحِطَانُ اللهُ الل

وَ الْحُلُو الْبَابَ سُجَدًا انْعُفْر لَكُمْ عداخل شوید بدوازه سجده کنان تابیامرذیم برای شما

تفسیر: هنوز یك شهر مفتوح گردیده آینده تمام مملکت به تصرفشما میآید (كذافی الموضع) و یامطلب آنست که خطاهارا می بخشیم و به اجر و تواب نیکو کاران می فزائیم (كذافی عامةالکتب) .

فَكُو لَا الَّذِينَ ظُلَمُو امِنْهُمُ قُو لَا سِنِدَا مِرَدِنَد سِنِهِ اللَّهِ الْمُعْدِدِنِد سِنِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

غَيْرُ الَّذِي يُ قِيْلَ لَهُمُ فَا رُسَلْنَا عَلَيْهِمُ غير آنچه فرموده شدايشانرا بسفرستاديم برايشان

يَظُلِمُ وَنَ اللهُ عَلَيْهِ مِي وَلَا اللهُ عَلَيْهِ مِي وَلِهُ اللهُ عَلَيْهِ مِي وَلِهُ اللهُ عَلَيْهِ مِي وَلِهُ اللهُ عَلَيْهُ مِي وَلِهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلِيهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلِيهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلِي مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْكُمُ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلِي مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلِيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلِي مَا عَلِي مِنْ عَلِي مِنْ عَلِي مَا عَلِي مَا عَلِي مَا عَلِي م

ت**فسیر :** این وقایع مربوط بهوادی تیهاست که درسورهٔ بقره بعداز ربع پارهٔ (الم) گذشت آنجا مفصل مطالعه شود .

وَ سُعَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الْنَتِي كَانَتُ وَ سُعَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الْنَتِي كَانَتُ وَسُوال عنيامعمد (ص) (يهوددا) اذ حال دهي الله على الله على

ق حَاضِرة الْبَحْرِ م

تفسیو: درباب واقعهٔ یهود ساکنین آن دیار که درعهد داؤد علیه السلام پیش آمده بود ازیهود عصر خود بطور تنبیه و توبیخ سوال کن اکش مفسرین ازین قریه شهر «ایله» را مراد گرفته اند که درساحل بحیرهٔ قلزم بین «مدین» و کوه طور واقع بود اهالی آن دیار بنا بر قرب دریا بشکار ماهی عادت داشتند .

إِنْ يَعُدُ وَ نَ فِي السَّبْتِ إِنْ تَا تَيْهِمُ چون اذحد ميمدشتند در دونشنبه وقتيمهمي آمد بايشان

حِیْنَا نَهُمْ یُومُ سَلَبْتِهِمْ شَرَّعًا و یوم ماهیان ایشان دوز شنبه ایشان ظاهربردوی آن و دوزیکه لا يَسْبِتُونَ لا تَأْ تِيْمِمْ كَذَا لِكَ تَ تعظيم شنبه نميكر دند نمي آمد بايشان مجنين

تفسيس: خداوند (ج) روز شنبه شكار را به يهود حرام گردانيده بود باشندگان «ايله»به نافرمانی و تجاوز از حكم عادی بودند واز طرف خدا مورد آزمايش سخت و اقع شدند زيرا روز شنبه ماهی به كشت پيدا ميشد وبر سطح دريا شنا ميكرد وبروز های ديگر مفقودمی شد آخر طاقت آنها طاق گرديده مقابل حكم صريح الهی (ج)به حيله پرداختند وجویها جدا كرده حوضها ساختند چون بروز شنبه ماهی در حوض های ساختگی آنها جمعمی شد راه برآمدن را مسدود ميكردند وفردای آن ماهی ميگرفتند تاشكار به روز شنبه صادق نشود \_ گويا خواستند (معاذالله) خدا را فريب دهند \_عاقبت دراين جهان به كيفر رسيدند وبصورت بوزينگان ذليل مسخ شدند وظاهر شد كه از حيله ومكر بحضور الهی (ج) كاری ساخته نميشود .

وَ إِنْ قَالَتُ أُمَّةٌ مِنْهُمُ لِمَ تَعِظُونَ وَاللَّهُ مُلِّونَ عَلَمُ لَمُ تَعِظُونَ وَاللَّهُ مَا يَعْظُونَ وَيَا اللَّهُ مِنْ عَلَمُ الْمُ اللَّهُ مِنْ عَلَمُ لَمُ تَعْظُونَ وَيَا اللَّهُ مِنْ عَلَمُ اللَّهُ مِنْ عَلَمُ اللَّهُ مِنْ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّلُولُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُعِلَّالِمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا لَلْمُعِلَّا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا لَكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا لَكُمْ اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَّهُ ال

قُو مَا لا الله مُهَلِكُهُم الو مُعَلِّ بُهُمَ مروهی دا که خدا هلائ خواهد کردایشانرا یاعذاب خواهد کردایشانرا

عَنَ ابًا شَدِ يُدًا الله

تفسیو : معلوم میشود بعد از آنکه برخلاف حکم الهبی (3) به حیله شروع کردند ، باشندگان شهر چنانکه اکثر دراین احوال واقع میشود به چندین گروه تقسیم شدند اول گروهی که بهاین حیله تمسک کرده

برخلاف حکم صریحالهی (ج) رفتار کردند \_ دوم گروه ناصحان که تاآخر از تبلیغ وامر معروف دست نکشیدند \_ سوم آنانکه چند مرتبه نصیحت کردند آخر مأیوس واز سرکشی قوم خسته شدند \_ چهارم آنانکه نهدراین عمل شریك شدند و نه برای ممانعت آنها حرفی بسزبان آوردند و بکلی جدا ماندند و خاموش نشستند ممكن است دوگروه آخرالذکر به ناصحان گفته باشند کهدر نصیحت این متمردین که قبول حق از آنها توقع نمیرود چرا درد سر میکشید ؟ معلوم میشود که یکی از دوچیز ضرور پیش آمدنی است یاخدا آنهارا بکلی مستاصل میگرداند و یا بسخت ترین عذابها مبتلاء میکندزیرا آنها به نصیحت کس گوش نمی دهند .

قَالُوْ الْمَعْذِرَةُ إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ عَلَامُهُمْ عَلَيْهُمْ وَلَعَلَّهُمْ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلِي اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَالْمُ عَلَا عَلَيْهُ

يتقون الآ بترسند

تفسیو: شاید چون نصیحت دوام کند اندکی بترسند واز اعمال شنیعهٔ خود دست بکشند تا اقلا ما بحضور پروردگار خود عذر کرده توانیم وعرض کنیم خدایا ! ما تادم آخر از نصیحت و تعلیم هیچ کو تاهی نکردیم اگر اینها قبول نکنند بماچه السزام است ! گویا ناصحین اول بکلی مایوس نبودند و دومین به «عزیمت» عمل میکردند که باوجود یاس از تعاقب آنها دست نبرداشتند .

فَلَمَّا نَسُوُ ا مَا ثُ كُرُ وَ ا بِهَ اَنْجَيْنَا بِهِ اَنْجَيْنَا بِهِ اَنْجَيْنَا بِهِ اَنْ بِهِ اَنْجُونِ عَنِ السَّوْ عَوَا خَذَنَا السَّوْ عَلَى السَّوْ الْمُحَدِيمِ اللَّذِي يُنَ ظُلَمُو الْمِعَلَى السِ مَعَدِيدِ اللَّهُ وَالْمُحَدِيمِ السَّوْنَ السَّوْلَ الْمُولُولُ الْمُحَدِيمِ السَّفِينَ السَّوْلَ الْمُولُولُ الْمُحْدِيمِ السَّفِينَ السَّوْلَ الْمُحْدُولُ الْمُحْدَلُ الْمُحْدِيمِ اللَّهُ وَالْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُلُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُولُ الْمُولُ الْمُحْدُولُ الْمُحْدُلُولُ الْمُحْدُولُ الْمُعْدُولُ الْمُعُلِقُ الْمُحْدُولُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعْدُولُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعُلِقُولُ الْمُعْلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِ

## ا بِهَا كَانُو ا يَفُسُقُونَ ١٠٠٠ سِبِ انجه سَوْمِي عَرِدُنَد

تفسير: آنكاه كه اين تيره بختان تمام نصايح را فراموش كردند چنانكه كوئي در عمر بكوش آنها نرسيده بود ناصحين را نجات داديم وستمكاران را درعذاب شديد گرفتار نصوديم – عموم كلمات «اللين ينهون عنالسوء » دلالت ميكند كه كسانيكه از نصيحت خسته شده «لم تعظون قومآالايه» گفتند وكسانيكه تاآخر بوعظ ونصيحت ادامه دادند هر دو نجات يافتند تنها ستمكاران گرفتار شدند اين از عكرمه منقول است ابن عباس اين جاست كه دانش اورا تحسين كرده است باقي كسانيكه از اول تاآخر بكلي ساكت ماندند خدا (ج) هم از ذكر آن عاسكوت فرموده – ابن كثير حاب نكاشته است فنصعلي نجاةالناهين وسكت عنالساكتين لانالجزاء من جنسالعمل فهم وهلاك الظالمين وسكت عنالساكتين لانالجزاء من جنسالعمل فهم لايستحقون مدحافيمد حواولا ارتكبوا عظيماً فيلموا البن كثير صفحة لايستحقون مدحافيمد حواولا ارتكبوا عظيماً فيلموا البن كثير صفحة

فَلَمَّا عَنُّو اعْنُ مَّا نُهُو اعْنُهُ قَلْنَا لَهُمْ فَلَا لَهُمْ فَلَا عَنْهُ قَلْنَا لَهُمْ بِس جون تكبر مردند اذ ترك آنچه منع مرده شدایشاندا اذآن مختیم ایشانوا

كُو نُو ا قِرَكَةً خَاسِعِيْنَ ا

تفسیر: شاید پیشتر عذاب دیگر آمده باشد هنگامیکه بیکلی از حد گذشتند چون بوزینگان ذلیل مسخ شدند ویا «فلماعتوالایه» تفسیر آیهٔ گذشته «فلمانسواما ذکروا» قرار داده شود \_ یعنی آن عـذاب «بئیس» ساختن به شکل بوزینه بود \_ حضرت شاه رحمهالله میسکوید منع کنندگان ملاقات ماهیکیران را ترك دادند ؛ دیواری در میانافراختند سحرگاه بیدار شدند آواز دیگران را نشنیدند \_ ازبالای دیسوار نظر کردند درهر خانه بوزینه دیدند وبوزینهگان مردم را شناختند بهای اقارب خود افتاده ومیگریستند عاقبت بهمین حال زبون پس ازسه روز هلاك شدند » .

وَ إِنْ تَأَذُّنَ رَبُّكَ لَيْبَعَثَنَّ عَلَيْهِمْ ويادى ويتعالى اللَّهُ عَلَيْهِمْ ويادى جونة عاه عردانيد برورد عادتو البته بغرستد برايشان

من يسومهم

کسیرا که بچشاند بایشان

لى يوم القيامة تا دوز قيامت

سوء العذاب

(سخت)بد

تفسيو: انطر فخدا (ج)اعلان صريح شده بودكه اگر يهود بر احكام تورات عمل نكردند تا قرب قيامت وقتاً فوقتاً قومي برآنهامسلط ميشود كه آنها را در عذاب بد مبتلا داشته باشند اينجا عذاب بد مراد از زندگي محكومانه است چنانچه يهود گاهي تحت حكومت كلداني، يوناني بودند وگاهي تختهٔ مشق شدايد بختالنصر وسايرين شدند بالاخره تا عهد مبارك رسول كريم صلياته عليه وسلم باجكزار مجوسي هابودند بعد ازآن حكمرانان مسلمين برآنها مسلط گرديد غرض ازآن عصر تا امروز منحيثقوميت نعمت آزادي نصيب يهودنشده بلكه هرجاكه اقامت گريدند از جانب اكثر ملوك و حكام رنج هاي سخت ومصايب مدهش بر آنها تحميل شد مال وثروت وهيچ چيز، آنهارا از لعنت غلامي ومحكوميت نجات داده نتوانست وتا قيامت داده نميتواند در روز گار آخر چون يهود به امداد دجال برآيند از دست همراهان مسلمان حضرت مسيح عليه السلام بكلي از تيخ كشيده ميشوند (كما وردفي الحديث) مسيح عليه السلام بكلي از تيخ كشيده ميشوند (كما وردفي الحديث) .

إنَّ رَبُّكَ لَسَرِ يَعُ الْعِقَابِ عَلَى وَ إِنَّهُ وَ إِنَّهُ مَا يَنِهُ وَ إِنَّهُ مَا يَنِهُ وَ وَ مَرَائِنِهُ وَالْحَالَ عَلَى الْحَلَقُ الْحَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ مِنْ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُونِ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عِلَالْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَل

لَغُفُور رَّ حِيْم ﴿ ﴿ مِنْ است مَهْرِبان است

تفسیر : هرکه از شرارت باز نیاید گاهی خداوند (ج) دراین جهاننیز بروی عذاب می فرستد \_ واگر جنایت کار بزرگی توبه کند ونادم شده خواهان آمرزش شدود بخشش ورحمت الهی (ج) بی پایان است در بخشایش وی درنگ نمیشود .

و قطّعنهم في الأرْضِ أهمًا على ويوامنده موديم بنواسرائيل دادد نمين موه موه

945

تفسیو : چون دولت وسلطنت یهود برهم خورد دراثر بی اتفاقی به هر طرف پراگنده شدند قرت وشوکت اجتماعی شان بپایان رسید ومذاهب مختلفه پدید آمد ـ این احوال برای عبرت این امت بیانمیشود .

لَعَلَّهُمْ يَرْ جِعُون ٠٠

تاایشان بازگردندیعنی بسوی راه راست

نفسی : درآن میان اندکی مردم خوب نیز بودند واکثریت از کافران وفاسقان بود \_ ما برای اکثریت نیز موقع میدادیم که رجوع وانابةالیالله نمایند گاهی آنهارا درعیش و تنعم گذاشتیم و گاهی به سختی و رنه مبتلا نمودیم تا شاید به شکر احسان ویا از خوف مصایب توبه کنند و بهخدا(ج) رجوع نمایند .

فَخَلَفَ مِنْ بُعُدِ هِمْ خَلْفٌ و رِثُوا پس اذ پی درآمدند بعدازایشان جانشین بد محمیرات مرفتند

الْآكُ نَلَى وَيَقُولُونَ سَيْغَفَرُ لَنَا وَإِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

تفسیو: در گذشتگان صالحان نیز بودند آینده چنان ناخلف شدند که چون حامل ووارث کتابی مانند تورات شدند متاع قلیل دنیا را برآن ترجیح دادند وبه تحریف و کتمان آیات آن پرداختند ورشوتها گرفته به خلاف احکام آن فیصله کردند برعلاوه گستاخی آنها بحدی رسید که باوجود ارتکاب چنین اعمال نا شا یسته عقیده بلکه دعوی داشتند که از ضرر این اعمال هیچ اندیشهٔ نداریم مااولاد ومحبوب خدائیم هرچه کنیم خدا(ج) تجاوزات مارا میبخشد بنابراین عقیده آماده اند که هرگاهموقع یابند باز رشوت گرفته مثل سابق از ایمان بگذرند وی اینکه بر اعمال گذشتهٔ خود نادم میشدند و برای آینده عزم میکردند که آنرا اعاده کنند از خدا (ج) نمیترسند ومیخواهند آن اعمال نا شا یسته وکفر را اعاده کنند هیچ بی ننگی وحماقتی فروتر ازین نیست .

اً كَمْ يُوْ خَذُ عَكَيْهِمْ مِيْنَا قُ الْكِتْبِ

آيا مروته نشده است برايشان عهدى و درتوريت است

آن لا يَقُولُوا عَلَى اللّهِ إِلاَ الْحَقّ اللهِ اللهِ الْحَقّ وَ لَوْ الْعَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ الْحَقّ وَ لَوْ الْعَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ الْحَقّ وَ كَوْرَ سُعُن وَ اللّهَ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ الله

تفسیر: عهدیکه در تورات گوفته شده بود که «جز راستی بطرف خدا (ج) چیزی را نسبت نکنند» آیا به آنها معلوم نیست که از کتاب و احکام او تعالی قطع نظر کرده افترا نمودند حالانکه این مردم کتاب الله (یعنی

تورات) را خود میخوانند وبدیگران تدریس میکنند پس چسان مضمون آن به اوشان معلومنیست ویا بیاد شان نمانده ؟ حقیقت آنست که آنها دین وایمانرا به متاعفانی دنیا فروخته از آرام ورنج آخرت چشم پوشیده اند نمیدانند آنانکه از خدا (ج) میترسند و تقوی میگزینند دار آخرت و عیش و تنعم آنجارا از مسرت دنیا بهتر و فایق تر میدانند کاش اکنون نیز بهوش آیند .

و الآن يُن يُكسِّكُونَ بِالْكِتْبِ وَبِهِ مِدَادِنَدِ وَبِهِ مِدَادِنَدِ وَبِهِ مِدَادِنَدِ وَبِهِ مِدَادِنَدِ اللّهِ مُنِيَّةُ مِنْ مِنَنَدَ مِنَانِكُونَ وَاللّهِ مُنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ ال

تفسیر: دروازهٔ توبه واصلاح هنوز بازاست ، کسانیکه راهوروش شریرآن را گذاشته به هدایات اصلی تورات عمل کرده باشند واکنون مرافق هدایت وپیشگوئی آن دامن قرآن کریم را محکم گیرند وحقبندگی خدا (ج) (نماز وغیره) را کماحقه اداء کنند غرض به اصلاح خودودیگران متوجه شوند ، خدا اجر شانرا ضایع نمیکند وبدون شبهه ثمرهٔ شیرین محنت و کوشش خودرا می چشند .

وَ إِنْ نَتُقَنَا الْجَبَلُ فَوْ قَهُمْ كَا نَهُ وَ وَ إِنْ نَتُقَنَا الْجَبَلُ فَوْ قَهُمْ كَا نَهُ وَ وَ جَون برداشتيم عوموا بالای ایشان عویاوی ظُلُّهُ وَ ظُنُّوا اَنّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ عَجُدُ وُا طَنّوا اَنّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ عَجُدُ وُا سَتَ برایشان (عفتیم) بغیربد سایبانی استویقین عردند که آنکوه فرود آمده است برایشان (عفتیم) بغیربد ما آنیه النّه کُمْ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَ یاد کنید آنیه دروست آنیه دروست

لَعُلْکُمْ تَتَقُوْ نَ ٣٠ اللهِ اللهُ الل

アイン

تفسیو : یعنی آن «میثاق الکتاب» (عهدواقر از) که بیاد آنها داده میشود چنان به اهتمام گرفته شده بود که کوه را بر سرآنها بلند کردیم و گفتیم : چیزی راکه بشما داده میشود یعنی تورات وغیره را به کمال عزم واهتمام بگیرید و پندی را که در آن مندرج است همیشه یاد کنید و اگر انکار کردید بدانید که خدا (ج) کوهی را برشما فرود می آرد وشمارا هلاك میكند افسوس عهدی را که چنین به اهتمام و تخویف و تاکید از آن ها گرفتیم بیلی فراموش کردند \_ قصهٔ «رفع جبل» در سورهٔ بقره بعد از برع پارهٔ (الم) ملاحظه شود .

وَإِنْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ أَبَنِي الْكُمَ مِنُ ظُهُورِهِمْ ذُرِّ يَتَهُمْ وَ أَشْهُدُ هُمْ عَلَى أَنْفُسِمِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلِي شَهِدُ نَا أَنْ تَقُو لُو ايَوْمَ الْقِيمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هٰذَ اغْفِلِيْنَ ﴿ ٱوۡتَقُولُوۤ ٱ إِنَّهَا اَشُرَ كَا إِنَّا وُنَا مِنْ قَبُكُ وَكُنَّا جز ایننیست کهشركآورده پدرانما

### خُ رِ سَاعً مِّنُ بَعْلِ هِمْ اَ فَتُهُلِكُنَا فرزندان بعد از ایشان آیاهلالامیکنی مادا

### بِمَا فَعُلَ الْمُبْطِلُونَ

به آنچه کردند بدکاران

تفسير : بعد از ميثاق خاص ازينجا «ميثاقعام » ذكر ميشود اساس تمام عقاید حقه وادیان سماوی این است که انسان برهستی خدا(ج)وربوبیت عامه وی معتقدباشد \_ عمارات دین همه براین بنیاد استوار آست تااین اعتقاد نباشد رهنمائي عقل وانديشه وهدايات انبياء ورسل در ميدان دین سودی نمی بخشد ـ اگربه تأمل نگریسته شود تمام آصول وفروع دین های آسمانی براین عقیده یعنی ربوبیت عامه الهی (ج) منتهی بلکه درزوایای آن مندرج میباشد واین اجمال راعقل وقلب سلیم ،وحیوآلهام تفصيل ميدهد پس زنهار بايد اين تخمهدايت را كهمبدأ ومنتهآي تمام تعليمات آسماني ووجود مجمل كافة هدايات رباني است بافياضي عام درمیان افراد بشر کاشت تا هرکه بتواند به آبیاری علم وعقل ووحیی والهام این دانه را شجر ایمان وتوحید گرداند آگر نخست آز سوی قدرت در قلوب انسان این تخم پاشیده نمیشد وحل این عقیدهٔ اساسی وجوهرى بناخن عقل وتدبير سيردهميشد يقينأاين مسئله همدرزواياي لاينحل استدلالات منطقی مقید شده به شکل یك مسئلهٔ نظری در می آمدونه تنها همه مردم بل اكثر از آنها نيز برآن متفق نميشدند چنانكه تجرب ومشاهدات وانمود میکند . مباحث ، مناظر های هنگامهآرایان افکار واستدلال بجاى أتفاق بيشتر منشأ اختلاف ميكرددبنابرآن قدرت المهي همچنانکه قوهٔ غور وفکر واستعداد قبولنور وحی والهام را در انسانَ ودیعت فرمود از تعلیم این عقیدهٔ اساسی هم آنهارا فطر تآبهرهمند کردانید ودراجمال آن تفصیل تمام هدایات آسمانی را منطوی ومندمج کرد که بدون آن هیچ ستون بنای دین استوار شده نمیتواند تأثیرهمان تعلیم ازلی وخدائی آست که انسان در هر قرن ودر هر گسوشهٔ جهان بر عقیدهٔ ربوبیت عمومی او تعالی تایك اندازه متفق بوده و افراد محدود نکه بهمرض عقلي وروحي مقابل اين احساس فطرى وعمومي قيامي ورزيدهاند عاقبت نه تنها پیش جهان بلکه درنگاه خویش نیز دروغگو ثابت شده اند واین چنان است که بیماری مبتلای صفراباشد اغذیهٔ لذید وخوشسگوار را نلخ وبدمزه نشان دهد او خوددروغگو میباشد بهوحال از آغاز آفرینش تا امروز اتفاق واجماع تمام طبقات بشری بر ربوبیت کـبرای حدای متعال دلیل قوی وروشن است که این عقیده پیش از کنجـکاوی وتدقيق عقول وافكار از طرف فاطر حقيقي به فرزندان آدم بلا واسبطه تلقین شده است ورنه از طریق فکر واستدلال ، حصول چنین موا فقت تقريباً ناممكن بود خصوصيت ممتاز قرآن حكيم است كهدرآين آيسات

بر راز اصلی تساوی فطری عقیده مارا آگاِهی بخشید البته ماخبرنداریم که این عقیدهٔ اساسی کی وکجاودراطرافچه بما تعلیم داده شدهباوجود آن چنانکه یك خطیب ومنشى بهیقین میداند كهدرابتدای عمر حــتماً کسی ادای کلمات را بوی آموخته که بوسیلهٔ آن امروز بهاین مقامرسید، استَّاگر چه قطعاً بهخاطر ندارد که اولین معلم آن کلمات که واز کـجا بوده وزمان ومكان تعليم وديكر خصوصيات محلي ونفس تعليمچه بوده؟ لیکن آثار موجوده اورا متیقن میگرداند که حتماً این مسئله واقسع شده آستچنین میباشد اتفاق انسان بر «عقیدهٔ ربوبیتالهی» کهاین همه اختلاف اقوام واجيال كواء روشن است كهاين امر دربدو فطرتُبذريعــهُ معلمي به آنىها رسيده است وعدم حفظ وثبت خصوصيات واحوال تعليمي به تسليم وقبول آن خلل انداخته نميتو اند\_ پس اثر ظاهر اين تعليم ازلي وفطري تاامروز درسرشت انسان موجود است وهمه را درمقابل حبجت خدا ملزم گردانیده است هرکه غفلت وبی خبری یا تقلید کور کورانهٔ آب واجداد خويشرا عذر الحاد ودليل حقانيت خرد ميداند درمقابل ويأين حجة قاطعة خداى بهزوال كه انسانرا به اصل فطرتش متوجه ميگرداند جواب قاطعاست حضّرتشاه رحمهالله ميكويند «الله تعالى درازل از سلب حضرت آدم (ع) اولاداورا وازآنها اولاد آنهارا برون آورد ودربارهٔ خدائی خویش ازهمه اقرار گرفت سپس آنهارا بصلب آدم (ع)داخل نمودمدعا در پذیرفتن ربوبیتمطلق خدای متعال استعداد فطری خود شخص، کافی است تقلید پدر ضرورت ندارد اگر پدرمشرك باشد پسرباید ایمانآرد اگر كسی اعتراضَ میکند که چه حاصل ازین عهد که بیاد ما نیست باید بداند که نشان آن دردلهاموجود وبر زبان ها جاری ومشهور میباشد یعنی این امر كه آفرينندهٔ كائنات خداوند است درصورتيكه تمام عالميان قائل اند اگر كسى دراثر مداخلت عقل ناقص خودمنكر شود ياشرك آرددروغكو

تفسیر: دردوضیح القرآن است که «این قصه به یم و د شنوانید د شد که آنهاهم مثل مشرکین از عهد گشته اند ».

وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَالَّالِيْ يَ النَّيْنَهُ الْيَتِنَا و بغوان برایشان خبر کسیکه داده بودیم اورا آیات خود فَانْسُلَخَ مِنْهُافَا تَبَعُهُ الشَّيْطِنُ فَكَانَ سِيون رفت اذآن آيات سِي دري اوشد شيطان پس مشت

مِنَ الْغُوِيِ يُنَ ﴿ وَلَوْ شِعْنَا لَرَ فَعُنْهُ بِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْلِي اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

هُو له عَ فَهَتُلُه كَهَتُلِ الْكَلْبِ عَلَيْهِ الْكَلْبِ عَنَالِهِ الْكَلْبِ عَنَالِهِ الْكَلْبِ عَنَالِهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ ال

يَلْهُنُ اللَّهِ مَثَلُ اللَّهُ وَمِ اللَّذِينَ يَنَ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ يُنَ مثال الدهان بيرونافكنداين مثال مثال مثال عموهي است عه

كُذَّ بُوا بِا يَتِنَا ۚ فَاقْصِ الْقَصَ

روغ شمردند آیات مارا پس بخوان بر ایشنان این پندر

لَعُلَّهُمْ يَتَفَكَّرُ وْنَ الله تناد تامل تناد

نفسير : اكثر مفسرين برآنند كه اين آيات دربارة «بلعمبن باعور» بازل شهده وبلعم عمالمي درويش وصماحب تصمرف بسود دراثسراغواي يك زن وطمع دنیوی آیآت وهدایات خدا (ج)را ترك داده آمادهٔ آن گسردیـــد که مقابل حضرت موسی (ع) تصرفات خودرا به کار اندازد و تــدابیر نکوهیدهٔ خویش را بظهور آرد ـ به موسی علیهالسلام زیانی رسانیده نتوانست اما خود را مردود ابدی گردانید \_ علم آیات الله چندان به «بلعم» ارزانی شده بود که اگر خواست خدا می بود ، به مراتب بلند ميرسيد به وي توفيق ارزاني ميشد تابعلم خود رفتار وبه آيات الهي(ج) اطاعت میکرد ولی چنین نشد \_ زیراخود از بسرکات وآیسات آسمانی اعراض نمود وبشبهوات ولذات زميني منهمك شد دريي خوا هشات نفسانی روان بود وشیطان به تعاقب وی ، در زمرهٔ کجروان و گمراهان داخل شد \_ درآنوقت حال وی شبیه سگی بود که زبانش بیرونبرآید وپیهم نفس زندکه بالفرض اگربراو باری ننهند وزجریننمایند و چیزی نگویند و آزادش گذارند باز هم درهر صورت نفس میدند و زبانش را بیرون می آرد زیرا طبعاً بنا برضعف دل به آسانی نمیتواند هوای گرم را خارج کند وهوای سرد وتازه را فرو برد چنین است کسیکه بسرای خواهشآت نفساني دهن باز ميكند ، پس دراثر ضعف اخلاقي اعطاءوعدم اعطای آیات الله ، انذار ویا عدم انذار هردو در بارهٔ وی یکسان است «سواءعليهم ،اندرتهم املم تندرهم لايؤمنون، بحرص دنيا زبانش بيرون واز نحوست ترك آیات !منظرهٔ آشفتگی و پریشانی حال وی چون«نفس زدن مسلسل» ظاهر است \_ ممكن است به غرض توضيح كيفيت باطنى ومعنوى بلعم بصورت مثالي مضمون (ان تحمل عليه يلهث او تتركه يلهث) ذكر شده بأشد وشايد دردنيا وآخرت سزاى وى چنين مقرر شده باشد که ظاهراً وحساً زبانش چون سک بیرون آید وهمیشه بسیان شحص يريشان حال وآشفته حواس ودهشت زده نفس زند (العياذبالله) شان نزول آیات هرچه باشد ، دراین موقع سر انجام کسانی توضیح شده که از هوا پرستی بعد از قبول ودانش حقاحکام الیهی را ترك داده انسد وبه اغوای شیطان میروند وبه میثاق خدا (ج) اعتنائی نمیکنند ـ گـویا بدین وسیله یهود را تنبیه است که تنها علم کتاب فائده ندارد علم را عملى ميبايد «مثل الذين حملوالتوراة ثم لم يحملو ها كمثل الحماريحمل اسفاراً» (الجمعة ركوعًا) علماي سوء أكر دقت كنند دراين آيات به آنها بزرگترین درس عبوت است .

سَاءً مَثَلَادِ الْقَوْمُ الَّذِيْنَ كُذَّ بُوا يْتِنَا وَ أَنْفُسَهُمْ كَانُوا يُظْلِمُونَ ١

v

تفسیر: در قرآن حکیم دررد مشرکین وغیره در چند جا مثال عنکبوت ذباب (جولاگكومگس) وامثال آنها بیان شده مگر مثال آنها چندان زشت است كهغیرتمندان بقدر امکان سعیمیکنند کهمورد تطبیق آنواقع نشوند اما غدار بیحیائیکه احوال خودرا مورد تطبیق آن قرار میدهد بخود زبان میرساند.

## مَنْ يَهُدِ اللّٰهُ فَهُو الْهُ بَهُ تَكِ مُنْ وَمَنْ اللّٰهُ فَهُو الْهُ فَهُو الْهُ فَالِدِ مَنْ وَ مَنْ اللّٰهُ فَاللّٰهِ عَلَى وَ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

# يُضْلِلُ فَأُولَ عِلَى هُمُ الْخُسِرُ وُنَ ﴿ الْخُسِرُ وُنَ ﴿ الْخُسِرُ وُنَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

تفسيو: علم وفضل هم وقتى به كار انسان مى آيد كهاز هدايت ومعاونت المى (ج) توفيق اتباع مطابق به علم صحيح باشد پسهر كرا خدا (ج) موفق نكرداند كه براه راست رود اگر چه فضيلت وقابليت علمى وى بزرك باشد جز زيان وخساره چيزى بدستش نمى آيد بنابر آن بايد انسان به علم وفضل خويش مغرور نشود وهميشه از خدا (ج) هدايت وتوفيق خواهد.

### وَلَقَلُ ذَرَ أَنَا لِجَهُنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ و هرآئينه بيافريديم براى دوذخ بَسَى اذ الْجِنِّ وَالْرِنْسِ عَلَى جنيان و آدميان

تفسير: اين آيت ظاهرا معارض آيه «وماخلقتالجن والانسالاليعبدون» معلوم ميشود ازاين رو بعضى مفسرين گويند آنجا در «ليعبدون» « لام غايت» واينجا در «ليعبدون» « لام غايت» واينجا در «لجهنم» لام عاقبت مراد است ـ يعنى مطلوب اصلى آفرينش عبادت است ليكن چون اكثر جن وانس اين مطلب را تكميل نخواهند كرد عاقبت بهدوزخ فرستاده ميشوند ـ توان گفت كه آنها براى دوزخ پيدا شدهاند كمافى قوله تعالى «فالتقطه آلفرعون ليكون لراى دوزخ پيدا شدهاند كمافى قوله تعالى «فالتقطه آلفرعون ليكون لهم علوا وحزنا» اما نزد ديگر محققان باين تكلف حاجت نمى ماند درهر دو موضوع لام را (لامغايت) ميدانند در «ليعبدون» «غايت تشريعى» ودر (لجمهنم) غايت تكوينى .

لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَ لَهُمْ أَعُيْنَ ایشانوا دلهاست کهنمی فهمند به آن و ایشانواچشمهاست

لَّا يُبْصِرُ وُنَ بِهَا زَ وَ لَهُمْ الْخَانُ

لاَيْسَهُ عُونَ بِهَا الْولْاعِكَ كَالْأَنْعَامِ كَالْمُ لَا يَشَانُ مَا نَدْجَهَا وَهِا لَا يَشْانُ مَا نَدْجَهَا وَهِا لَا يَشْانُ لَا يُعْلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ لَا يُعْلَيْهُمْ لَا يُعْلَيْهُمْ لَا يُعْلَيْهُمْ لَا يُعْلَيْهُمْ لَا يُعْلَيْهُمْ لَا يُعْلَيْكُ كَالْلُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يُعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمُ لَا يَعْلَيْهُمْ لَكُولُونُ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا عَلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَيْكُمْ لَا يَعْلَى لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَى لَا يَعْلَيْهُمْ لَا يَعْلَى لَا يَعْلَيْكُمُ لَا يَعْلَى لَا يَعْلَيْكُمْ لَا يَعْلِقُلُوا لَلْكُوا لِلْعِلْمُ لَا يَعْلِقُوا لَا لَا يَعْلَيْكُمْ لَا يَعْلِقُلُولُونُ لِلْكُولُولُونُ لِلْلَّا لَا يَعْلِقُوا لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لَا لَا يَعْلِقُلُولُوا لِلْعِلْمُ لِلْعُلِلْكُولُولُوا لِلْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لَا عُلِلْكُوا لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لَا يَعْلِمُ لِلْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلْمُ لْعِلْمُ لِلْعُلُمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلُمُ لِلْعُلْمُ لْعِلْمُ لِلْعُلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلُمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلْمُ لْعُلُمُ لَا لَا لَمُعْلِمُ لَلْمُ لَلْمُ لَعْلِمُ لِلْعُلُمُ لِلْ

بَلْ هُمْ أَضَلُ الْولْ عِلَى هُمُ الْغُفِلُونَ الله ايشان عمراه تراند (اين عروه) ايشانند برخبران

تفسیو: دل ، گوش ، چشم دارند اما ازدلدر «آیاتالله غور نمیکنند ودر نشانهای قدرت بنظر تعمق واعتبار مطالعه نعی نمایند وسخنانخدا را بهگوش قبول نمیشنوند و چنانکه ادراکات بهائم همه دردائرهٔ خورد ونوش وخواهشات بهیمی محدود میباشد ، ایناست حال آنهاکهدل و دماغ ، دستوپا ، چشم وگوش غرض تمام قوای خدا داد را به تکمیل دماغ ، دستوپا ، چشم وگوش غرض تمام قوای خدا داد را به تکمیل کمالات انسانی وخصال ملکوتی سروکاری ندارند و اگر خوب غورشود احوال آنها ازچارپای نیز فروتر است حیوان به صدای مالكخود پیش او میآید ، وبه زجر اومنع میشود امااین ها به صدای مالك حقیقی خود و میآید ، وبه زجر اومنع میشود امااین ها به صدای مالك حقیقی خود کاریمیگیرند کهایزد متعال برای آنها مقرر فرموده وبیشترازآن استعدادندارند اما این هاقوت واستعداد موهوبه فطری را که برای ترقیات روحانی وعرفانی خلی شدهازغفلت مهلك وانحراف ازراه راست بدست خود ضایعومعطل کرده انه .

وَ لِلَّهِ الْكُرْسَمَ الْمُ الْحُسْنَى فَاكُ عُوْهُ بِهَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# و بعدارید آناندا که کجروی میکنند در نامهای خدا

#### سَيُجْزَ وْنَ مَا كَا نُوْايَعُمَلُونَ ٠٠ زود دادهخواهدشد ایشانرا جزای آنچه

تفسيو: از تذكار احوال غافلين به مؤمنين تنبيه شده كه شما غافل مشوید یاد خدا (ج) غفلت را زایل می نماید خدا را به نام های خوب بخوانید وبه صفات نیکو یاد کنید گسانیکه دربارهٔ استماء وصفات باری تعالی کجروی می کنند آنها را بگذارید خود به کیفر کردار خویش میرسند ، کجروی در مقابل اسماء وصفات الهی (ج) این است کهبرذات خُدَّاوندی چنان نام ویا صفتی را اطلاق کنند که شریعت آنرا مجاز قرار نداده وسزاوار تعظيم واجلال وى تعالى وتقدس نيست ويانام وصفتىرا که خاص حضرت اوست به غیر اطلاق کنند ویا دربیان معنی آنتاویلات بى اساس وتعبيرات خود ساخته بهكار برندويا درمواقع معصيت (مثلاً سحر وغيره) استعمال نمايند .

ورهمن خَلَقْنَآ أُمَّةٌ يَهُلُ وَنَ بِالْحَقِّقِ وَوَمَانِ الْحَقِّقِ وَالْمَائِدُ مِنْ الْحَقِّقِ وَالْمَائِدُ الْمُرديم مروهي استعمراهمينمايد بدين حق

وَيه يَعُدِ لُوْنَ ١٠٠ و بروفق آن عدل میکنند

تفسير: اين جماعت امت مرحومة محمديه است على صاحبها الف الصلُّوة والتَّحية كه از هر گونه افراط وتفريط وانحراف كناره جسته ، راستي وانصاف واعتدال راپيشه كردهاند وديگران رانيز سوى آن دعوت میدهند \_ مخالفین این امت وتکذیب کنندگان حق پسازایــن مــذکور

وَ الَّذِينَ كُنَّ بُول بِالنِّبَا سَنُسْتَكُ وَ اللَّهِ يَنَ كُنَّ بُول بِالنَّبَا سَنُسْتَكُ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا ا

لا يعلمون الله

ر جهم من حيث

و أُمْلِى لَهُمْ فَقَ لِنَّ كَيْلِ ى مَتِينَ ﴿ وَ اللَّهُمْ فَقَ لِنَ كَيْلِ ى مَتِينَ ﴿ وَ مَهَا مُنْ وَاللَّهُ مَا لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّل

تفسیر: گنهگاران مکذب اکثر فوراً بسزا نمیرسند بلکه درواز های عیش و نعمت دنیا بروی شان باز میشود حتی از سزای الهی (ج) مطمئن شده به ارتکاب جرایم دلیرتر میشوند ورفته رفته خویشتن رابهآنسزای آخرین که براوشان جاری شد نیست علانیهٔ مستحق می گردانندواین است مهلت واستدراج از سوی خدا (ج)اینها ازبی حیائی وبیدانشی خویش آنرا مهربانی می پندارند ولی درحقیقت آنها را برای عذابانتهائی آماده میسازد این است معنی کید (تدبیر خفیه)وکیدتدبیری راگویند که ظاهر آن رحمت وباطن آن قهر وعذاب باشد بی شبهه تدبیر خدا نمایت استوار ومحکم است که به هیچ حیله و تدبیر مدافعهٔ آن ممکن نست.

اَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوْ الْمَابِصَاحِبِهِمْ مِّنْ جِنْكُوْ آیا تامل نکردند که نیست به همنشین ایشان هیچ دیوانگی اِن هُو اِلاَنْ اِی هُرِیْنِ هُاوَلَمْ یَنْظُووْ ا نیست او معر بیمدهنده آشکارا آیا نظر نکردند فَی مَلَکُو تِ السّلمُو تِ وَ الْرَضِ به بادشاهی خدا درآسمانها و نمین و مَا خَلَقَ اللّٰهُ مِنْ شَدَى اللّٰ و نمین و درآنچه پیدا مرده است خدا اذ هرچیز و در آنگه شاید

## أَنْ يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ عَلَى الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

نزدیك شده باشد اجل

تفسیر: چیست که آیات الله را تکذیب میکنند واز عاقبت سوء آن غافلند آزندهٔ این آیات (معافالله) دیوانه و بی خردنیست وی تمام عمر نزد شما بود باحوال جزئی و کلی اوعلم دارید ، عقل و دانش او ؛ امانت و دیانت او از اول بین شما مسلم و معروف است این آیات را از پیشگاه ذات متعالی آورده که مالك و شهنشاه مطلق تمام کاینات و آفرینندهٔ هر چیز است هر گاه به نظام سلطنت او که نهایت استوار است دقت نمائید بلکه بهر آفریدهٔ خورد و بزرگ غور و تفکر کنید همهٔ اینها آیات تکوینی و آیات تنزیلی اورا تصدیق می نماید و به تسلیم آیات الله عذری باقی نمی ماند آنها بدانند که شاید وقت موت و هلاك شان نزدیك شده باشد له باهدا برای حیات بعدالموت بزودی آماده شوند .

## فَبِأَ يِّى حَلِي يُثِ بَعُكُهُ يَوْ مِنُو نَ الله الله فواهندآورد سخن بعد قرآن ايمان خواهندآورد

تفسیو : اگر به آیات قرآنیه ایمان نیاوردند ــ در دنیابه چه کلامی ایمان خواهند آورد بدانید که این بدبختان را دولت ایمان مقدر نیست .

و يَكُ رُهُمْ فَى طَغْيَا نِهِمْ يَعْمُهُونَ ﴿

تفسیو : هدایت و ضلالت و هر چیز در قبضهٔ خدا (ج) است اگر او تعالی نخواهد هیچ و سیلهٔ هدایت بدرد نمیخورد و انسان از چیزی منتفع شده نمیتواند خداوند (ج) بر حسب عادت خویش آنگاه توفیق هدایت میدهد که بنده به کسب و اختیار خود بر آن روان شود \_ اما کسیکه عالماً و عامداً به بدی و شرارت تصمیم کند خدا (ج) هم بعد از رهنمائی اور ا بحال خودش میگذارد .

## يَسْعُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُو سَلَهُا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قُلْ إِنْ يَكُو الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِ

لِوَ قَتِهَا ٓ اللهِ هُو مُّ تَقُلَتُ فِي السَّهُو تِ دروقت آن ممر خدا مرانشده استدر آسمانها

وَ الْأَرْضِ لَا تَأْ يَيْكُمْ إِلَّا بَغْتَاةً اللهِ وَالْأَرْضِ لَا تَأْ يَيْكُمْ إِلَّا بَغْتَاةً اللهِ

تفسیر: پیشتر در «عسیان یکونقداقترب اجلهم» بیان اجل مخصوص قومی بود که آنها خبر نداشتند اجل چه وقت خواهد آمد ـ این جا اجل تمام دنیاکه عبارت از قیامت است بیان شده کسی که به مرگ خود آگاه نباشد آمدنمرگ جهان راچگونه گفتهمیتواند که به فلان تاریخ وسنه بوقوع خواهد پیوست جز علامالغیوب دیگری آنرا تعیین نمی تواند فقط حضرت اوست که آنرا دروقت معین ومقدرش بوقوع آورده ظاهر میکند به علم خدا (ج) وقت آن این بود \_ چوندرآسمانها وزمین این واقعه بس بزرگ میباشد دانستن آن نیز بزرگاست وجز خدا (ج) بدیگری حاصل نیست اگرچه امارات این واقعه را انبیاه علیهمالسلام خصوصاً پیغمبر آخرازمان صلی الله علیهوسلم بیان کرده باوجود این بعد ازظهور این همه علامات هنگامیکه قیامت واقع میشود بی خبر بظهور میرسد چنانکه دربخاری ودیگر احادیث مذکور است

تفسیو: از طرز سوال اینها برمیآید که گویا در باب آنحضرت ( ص) چنان گمان می برند که آنحضرت صلیاته علیهوسلمهم در تحقیق و تفتیش ویی بردن این مسئله مشغول بوده اند و بعد از تفحص و کاوش به علم آن رسیده اند حالانکه این علم مخصوص به التعالی است جلجلاله باید دانست که انبیاء علیهمالسلام هیچگاه راجع به معلومات چیزی که خدای متعال بنابر مصلحتی از تفتیش آنمنع کرده باشد درصدد کنجکاوی نمی برآیند و در اختیار آنها نیست که هرچه را بخواهند بکوشش معلوم کنند ، وظیفهٔ شان این است که علوم و کمالات بیشماری را که از طرف خدا (ج) قابل افاضه باشد به کمال سیاسگذاری و قدر شناسی بپذیرند اما اکثر عوام کالانعام این اسرار و غوامض را نمیدانند .

قُلُ لاَّ اَمُلِكُ لِنَفْسِى نَفُعًا وَلاَضَرَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ النَّفِيدِي نَفُعًا وَلاَضَرَّا اللَّهُ العَدِيدِ مَعْدِ وَلَهُ مُنْ وَلَهُ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْعَيْبَ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْعَيْبَ

ر آئینه بسیار جمع کرد می از جنسمنفعت ا

و مامسنى الشوء في ما مسيدي بين

تفسیر : دراین آیت توضیح شده که بنده هرقدر بزرگ باشد اختیار مستقل وعلم محيط ندارد مسيدالانبياء صلى الله عليه وسلم كهحامل علوم اولین وآخرین وامین مفاتیح گنجهای زمین بود به حضرت او نیسز حكم شد تااعلان داردكه من بخود نفعيى رسانيده نميتوانيم ونه خودرا از نقصان نگاه کرده میتوانم تاچه رسد بدیگران ـ اختیار منآنقدر است که حداوند (ج) اراده فرموده اگر من عالم بر مغیبات می بودم بسی ازآن حسنات وموفقيت ها را حاصل ميكردم كهبنابر نداشتن علم غيب فوت ميشود وهيچكاه احوال ناگوارى بمن پيش نمي آمد مثلاً درواقعه «افك» که چندین رُوز به حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم وحی نازل نشده بود ، موجب اضطراب اوگردید ـ در خطبه حجه الوداع صریحاً فرمود «لواستقبلت منامری مااستدبرت لماسقت الهدی» (اگرمن چیزیرا کهبعد ازاین واقع شد قبلاً میدانستم ، حیوان هدی راهر گزباخودنمی آوردم) چنین است بسسی از وقایع که با داشتن علم محیط بهسهولت چاره می شد شگفت ترینوقایع آین است که دربعضی روایات «حدیثجبرئیلیه» حضرت پیغمبر (ص) تصریح نموده که این اول بار است که من جبر نیل (ع) را تا وقت مراجعت نشناختم ـ وقتیکه او برخاسته رفت ، دانستم که جبرئیل بود ــ این واقعه به تصریح محدثین در اواخر عمر حضسرت پیغمبر پیش آمد \_ دراین موقع به جواب استفسار درباب قیامت «ماالمستول عنها باعلم من السائل» ارشاد فرموده است گویا ابلاغ شد که جز خدا (ج) هیچکس علم محیط ندارد علم غیب به جای خود باشد علم کامل محسوسات و مبصرات هم به عطای خدای ذوالجلال حاصل میشود اگر خدای متعال وقتی نخواهد محسوسات را نیز ادراك كرده نمیتوانیم بْهرحال دراین آیت توضیح است باین که (اختیار مستقل)ویا(علممحیط) از لوازم نبوت نیست \_ چنانکه بعض جهلاء گمان کرده آند . آری علم شرعیات که با منصب انبیاء علیهمالسلام متعلق است باید کامل باشد وخدای تعالی علم تکوینیات را بهرکه وهرقدر مناسبت داندارزانی میکند دراین نوع پیغمبر ما (ص) براوایل واواخر برتری دارد خدای متعال ب حضرت وَی چندان علوم ومعارف عطا فرموده که احصای آن خــارج از

إِنْ اَنَا اللّا نَدْ يَرُ وَ بَشِيْرُ لِقُو مِمْ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

**E** 

زُ وُ جَهُا لِيسُكُنَ إِلَيْهَا ۚ فَلَمَّا يَعُشَّهُا جفت اورا تاآرام مميرد باوي پسچونجماع كردآدم حواء را

حَمَلَتُ حَمَلًا خَفِيْفًا فَهُوّ نُ بِهِ فَلَمَّا اللّهُ فَلَمَّا اللّهُ فَلَمَّا اللّهُ فَلَمَّا اللّهُ ا

اَ يُقَلَّتُ لَّ عُواللَّهُ رَبِّهُمَا لَعِنَ الْكَارِبُ لَكُونَ الْكَانَ الْكَانَ الْكَانَ الْكَانَ الْكَانَ اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا

فِيْهَا اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ

دُشُرِ گُون ﴿ شریك مقرر میكنند

تفسیر: حضرت آفریدگار نوع بشر را از آدم (ع) بیافرید و بسرای انس و سکونوآسایش آدم علیه السلام حواء (زوجه) وی را از پیکرش پدید آورد سپس ازاین هردو نسل پیداشد هنگامیسکه مسرد خواهش فطری خویش را انجام داد زن آبستن شد حال نخستین حمل چندان گران نبود ووی حسب عادت گست وگذار ونشست و برخاست می کرد

چون شکمش بزرگ شد چه میدانست کهدرآنچه نهفته است ، درآن وقت مرد وزن هردو از بارگاه حق جلوعلا در خواست کردند و گفتند اگر به فضل و مرحمت خود طفلی صالح وسالم بما ببخشائی ماهردو به سیاس تو میپردازیم بلکه نسل ما هم میپردازند وچون آین آرزوی شان را برآوردیم در عطای موهوبهٔ ما به تقسیم سنهم های دیگرانشروع کردند مثلا یکی باین عقیده بود که این طفل را یکی از اکابر مردهیازنده بوی عطا کردہ ودیگری اگر چه باین عقیدہ نبود امّا عملا به نذرونیاز وی میپرداخت یا پیشانی طفل را درپیشگاه آن بزرگ به سجده می نهاد یا بر طفل نامی مینهاد که مظهر شرك بود مثلا عبدالعزی ویاعبدالشمس وغيره . خلاصه دراينصورتحقمنعمحقيقي اعتقاداً يافعلا ياقولاً بديكرانّ دادهمیشد . نیك بدانید كهحق تعالی ازجمیه انواع ومراتب شرك بالا وبرتر است این آیات بر طبق رأی حسن بصری وغیره خاص دربارهٔ آدم وحوا نیست ، عموم افراد بشر توضیح شده ـ شکی نیست که ابتــداء در (هوالذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها) ذكر آدم و حواء بطور تمهید بود مگر بعد ازآن مرد وزن علیالاطلاق مذکور شده و بسا اوقات که از شخص نام میبرند ومراد انتقال به طرف جنس می باشد مثلاً در «ولقد زيناالسماءالدنيا بمصابيح وجعلناها رجوماً للشياطين» اذ سياراتيكه به اسم (مصابيح) يادشدهاند مراد (ثاقبين) نيستكهبذريعة آنها (رجم شیاطین) به عمل می آیدمگر از شخص «مصابیح» کلام بطرف جنس مصابیح منتقل شده است \_ مطابق این تفسیر در (جعلاله شرکاء) اشكالي باقي نمي ماند ، از كثرت سلف منقول است كه اين آيات تنها از قصبة آدم وحواء حكايت ميكند ومي كـويندكه ابليس بهصـورت شخص نیکی پیش حوا آمد وفریب داده ازو وعده گرفت که اگر پسر تولدشد نام اورا عبدالحارث گذارند ـ حواء آدم راهم راضي ساخت وچون پسر بوجود آمد هردو نام اورا عبدالحارث گذاشتند (حارث) نام ابلیس بود کهگروه ملائکه اورابهآن نام میخواند نید \_ ظاهر است که درینگونه اعلام ، معنى لغوى معتبر نمى باشد \_ واكر فرضاً باشداضافت « عبد، به طرف (حارث) مستلزم آن نیست که «حارث» (معاذالله) معبودشمرده شود ، عربها مرد مهمان نواز رابه عبدالضيف ملقب مي كنند ، (بندهٔ مهمان ) حال آنکه مقصود ازآن این نیست که میزبان پرستند مهمان است \_ پس اگر واقعهٔ نام نهادن «عبدالحارث، صحیح باشد نمي توان گفت كه آدم عليه السلام (معاذالله) حقيقة مرتكب شرك كهمنافي شأن عصمت انبياء مي باشد گرديده است \_ بـلى گذاشتن چنيـن نام ناشاً بسته که ازآن ظاهراً بوی شرك میآید مناسب شان رفیع وجــذبهٔ توحید پیغمبر معصوم نبود ـ عادت قرآن کریم است که ادنی ترینزلت انبیای مقربین را قرار قاعدهٔ (حسنات الابرار سیئات المقربین) اکثر به عنوان شدید تعبیر میکند چنانکه در قصهٔ یونس علیه السلام فرمود «فظن ان لن نقدر عليه » ويا فرمود «حتى اذا استيئس الرسل وظنوا انهم قد كذبوا» بنابر توجيه بعضى مفسرين همين طور دراين موقح هم اذ لحاظ رتبه آدم عليه السلاماين شرك موهوم تسميه را تغليظاً درآين كلمات اداء فرمود «جعلاله شركاء فيما آتا هما» (مقرر كردند براى او شريكان درآنچه به ایشان داد ) یعنی لایق شان او نبود که نامی را گذارد که موهم شرك است \_ اكر چه حقيقة شرك نيست شايد ازهمين جهت عبارت طویل (جعلاله شرکاء فیما آتاهما) رابجای فقدا شرکا اختیار فرمود والله اعلم .

تنبیه : حافظ عمادالدین ابن کثیر گفته است که حدیث مرفوع ترمذی درباب نام نهادن عبدالحارث از سه سبب معلول است وراجع به آثار می توان گفت که غالباً از روایات اهل کتاب مأخوذ میباشد والله اعلم .

اً يُشْرِ كُوْ نَ مَا لَا يَخُلُقُ شَيْعًا آيا شريكَ مقرر ميكنند چيزي رائحه هيچ نمي آفريند

و هم يخلفون آ

تفسیر: پیشتر یك نوع شرك مذكوربود، بمناسبت آن دراین آیات بست پرستی تردید می شود \_ یعنی آنکه هیچ چیزی را آفریده نمی تمواند بلکه ساختهٔ خود شما میباشد چطور خدا ویا معبود شده میتواند.

و لا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصُرًا وَلاّ اَ نَفْسَهُمْ وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصُرًا وَلاّ اَ نَفْسَهُمْ وَ لا يَسْتَدَّ عَانَ خوديارى دادن ونه خوددا

يَنْصُرُ وُ نَ ﴿ وَإِنْ نَكْ عُو هُمْ الْكِي يَانُوا ﴿ وَإِنْ نَكُ عُو هُمْ الْكِي يَانُوا ﴿ بِعُوانِيد بِتَانُوا ﴿ بِسُوى يَادِى مِيدُمنَد

الْهُلْ ى لَا يَتْبِعُو كُمْ مُسُولًا عُكَيْكُمْ مِدايت برشما

اِنَّ الَّذِيْنَ يَنُ عُونَ مِنَ كُو وَنِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ

عِبَا كُلُ عُوْ هُمْ فَا كُلُ عُوْ هُمْ بِنَدِينَا كُلُمُ فَا كُلُ عُوْ هُمْ بِنَدِينَا لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

فَلْنَسْ تَجِيبُو الْكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَلِ قِينَ اللهُ فَلْنَاتُمْ صَلَّ قِينَ اللهُ الله عه قبول عند دعاى شمادا الر هستيد داست محويان

كُمْ تُمْ كِيْدُونِ فَلَا تُنْظِرُونِ ۞ خوددا بعدادة أن بدسكالى كنيددد حقمن بس مهلت مدهيدموا

تفسير : بتاني را كه معبود كردانيده بهمقام خدائي مي شناسيد چهبدرد شما میخورند در صورتیکه به حفظ خود قادر نیستند علاوه بر اینکه مخلوق آند ازآن کمالات که مخلوقی را به مخلوق دیگر تفوق وامتیساز میدهد نیز محرومند اگرچه شمابرآی شان دستوپای وچشم و گوش وبینی وغیره میسازید لیکن این اعضاء دارای آن قوای نیستند که اطلاق عضویت بر آنها شود \_ به دعوت شما با پایهای مصنوعی پیش آمده با دستها چیزی را گرفته وبا چشمها دیده وبا گوشها شنیده نمی توانند اگر از کثرت صدا گلوی شما پاره شود صدای شمارا نمی شنوند و جوابي داده نميتوانند وبروفق آن عمل نمي كنند غوغا وسكوت شماپيش آنها يكسان است وهيج منفعتي برآن مرتب نيست تعجب است چيلزي را که مانند شما مملوك ومخلوق وازین رو درمانده وناتوان بلکه درهستی وكمال هستى از شما فروتراست خدا قرار ميدهيد وكسيكه بترديدآن بپردازد اورا به ضرر وزیان تهدید میکنید چنانچه مشرکین مکهبهرسول کریم (ص) میگفتند که تحقیر وبی احترامی بتان مارا بگذار ورنه بر تو آفتهای شدید نازل میکنند «ویخوفونك بالدین مندونه» (زمر رکوع٤) جواب آنبه «قلادعوا شركاءكم الايه» داده شد ، يعنى همه معبودان خود را بخواهید وبر خلاف من انواع تدابیر خودرا به کار اندازیدوبقدر مك لمحه مرا مهلت ندهيد ببينم كه بمن چه گزندي رسانيده ميتوانيد.

إِنَّ وَ لِيَ اللَّهُ الَّذِي نَزَ لَ الْكِتْبَ اللَّهُ الَّذِي نَزَ لَ الْكِتْبَ اللهُ مِنْ اللهُ الْكِتْبَ اللهُ مِنْ اللهُ الْكِيْبُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ

و او کارسازیمیکند نیکوکاران را

تفسیو: ذاتی که بمن کتاب فرو فرستاد ومرا به منصب رسالت فیایز گردانید در مقابل تمام دنیا به حمایت و حفاظت منخواهد پرداخت زیرا حافظ ومدد گار بندگان نیکوکار حضرت اوست .

1 . . .

أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُ وُنَ ﴿ وَإِنْ تَكُ عُو هُمَ الْفُسَانُوا ﴿ وَالْمُ الْعُوانِيدَايِسَانُوا ﴿ وَالْمُ الْمُعُوانِيدَايِسَانُوا ﴿ وَالْمُ لَا مُعُوانِيدَايِسَانُوا ﴿ وَالْمُوا لِمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْمِدُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ اللّ

الى الهاى لايسهَعُوا وَتَراسُهُمُ بسوى داه داست نميشنوند وميبينى توبتانوا

يَنْظُرُ وُنَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُ وُنَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسير : بظاهر چشم دارند ولي بينائي ندارند .

خُذِ الْعَفُو وَأُمْرِ بِالْعُرْفِ وَأَمْرِ الْعُرْفِ وَأَمْرِ فِالْعُرِفِ وَأَمْرِ بِالْعُرِفِ وَاعْرَاضَ عَن عادت عمير درممدردا و بفرها بكار پسنديده و اعداض عن

عَنِ الْجُهِلِيْنَ ﴿ وَ إِمَّا يَنْزُ غَنَّكَ اللَّهِ اللهِ الهُ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ ا

ر به مراقی می می می از می از

تفسیر : «خدالعفو» را چندین معنی کرده اند حاصل اکثر این است که از سخت گیری و تندخونی پرهیز کن ومترجم محقق رحمهالله هماینمعنی

\_\_

را به هادت درگذشتن تعبیر فرموده است ، چون درآیات گذشته تحمیق و تجهیل بت پرستان کرده شده ممکن بود که مشرکین جاهل بر افروخته میشدند و حرکت ناشایسته ازایشان صادر میشد و یابه استعمال الفاظ ناملائم می پرداختند لهذا هدایت شد که به عفو وگذشت عادت کنید از نصیحت کناره مگیرید سخن معقول گفته باشید واز بی دانشان اجتناب کنید یعنی از حرکات جاهلانهٔ آنها ، هر روز دست و گریبان شدن حاجت ندارد چون وقت فرا رسد به آن واحد همه حساب آنها پاك می شود واگر کدام وقت به مقتضای بشریت به کردار زشت آنها بخشم آئید و شیطان لعین اراده کند که از دور پیغمبر را مشتعل گردانیده آماده به کاری کند که خلاف مصلحت باشد و یا شایسته «خلق عظیم» و حلم ومتانت وی نباشد فوراً بخدا (ج) پناه آرد در مقابل عصمت و وجاهت پیغمبر هیچ کید او کاری کرده نمیتواند زیرا خداوند قدیر دعای هر مستعید رااجابت میکند و بهرحال آگاه است و صیانت حضرت او را تکفل م نماید .

اِنَّ الَّذِ يُنَ انَّقُو الْأَلَ مَسَّهُمْ طَلَّعْفُ
مَّ وَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ يُنَ النَّهُ وَلَا مُسَانُهُمْ طَلَّعْفُ
مِنَ الشَّيْطِنِ تَذَ كُرُ وَا فَإِنَّ اهُمُ مَنَ الشَّيْطِنِ تَذَ كُرُ وَا فَإِنَّ اهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُواللَّهُ اللَّهُ

فِي الْغَيِّ ثُمَّ لَا يُقْصِرُ وْنَ ﴿

تفسیر: اگرچه درحکم استعاده همه شامل بودند لیکن پیشتر خاص خطاب بحضرت پیغمبر (ص) بود اکنون حال عموم متقیان (پرهیزگاران خدا ترس) شرحداده شده یعنی تماس شیطان با عموم متقیان محال نیست که بطرف آنها رفته ودردل شان وسوسه اندازد البته خاصهٔ متقیان است که از اغوای شیطان همیشه در غفلت نمی مانند بلکه اگر بقدر ذره غفلتی به آنها وارد شود بلافاصله خدارا یاد کرده بیدار و هوشیار میشوند اگر افتادند بهامی خیزند بمجرد که خود را گرفتند پردهٔ غفلت رفع میشود . درانجام نیکی وبدی پیش نگاهشان میآید

وبزودی از کار های ناشایسته دست می کشند \_ واحوال غیر متقین (که در دل از خدا (ج) نمی ترسند وباید آنهارا برادران شیطان نامید) اینست که شیاطین دائماً آنها را به گمراهی میکشند و در آلوده ساختن شان هیچ کوتاهی نمی کنند \_ اینها به اقتدا و پیروی شیطان میکوشند وشیطان به غرور وسر کشی شان می افزاید بهر حال خاصهٔ متقی است که چون شیطان وسوسه کند بدون درنگ از خدا (ج) پناه جوید و رنه در غفلت متمادی و اقع شده به رجوع الی الله موفق نمیشوند .

وَإِذَالَمْ تَأْتِهِمْ بِالْيَةِ قَالُوْ الْوُلَا وَ جُونَ اللَّهُ تَأْتِهِمْ بِالْيَةِ قَالُوْ الْوُلَوُ لَا جُتَدِيْتَهَا قُلُ إِنَّهَا آتَبِعُ مَا يُوْحَى

ازطرفخودانتخاب نميكنى اورابكوجزاين نيستكه بيروى ميكنم بآنجه فرود آورده ميشود

الی مِنْ رَبِی عَلَمْ ابْصَا بِرُ مِنْ رَبِی الْکُی مِنْ رَبِی مِنْ رَبِی مِنْ رَبِی مِنْ رَبِی مِنْ رَبِی مِن بسوی من اذ پرورد محاد من این قرآن نشانهاست آمده اذ پرورد محاد شما

وَ هُلًا ى وَرَحْمَة اللّهَ وَ مِنْوَم اللّهُ وَ مِنْوُلُونَ اللّهِ وَ مِنْوَالُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

تفسیر: گاهی که در نزول وحی تاخیر بظهور میرسید ـ کفار از راه تمسخر میگفتند که چراحالا آیتی از خود ساخته نمی آری زیــرا قرآن همه تصنیف وتدوین کردهٔ خود تست (العیاذبالله) همین طور بغرضآزار بعض معجزاتی میخواستند که حکمت خدا (ج) بــه نشــان دادن آنها مقتضی نبود ـ چون پیغمبر (ص) از نشان دآدن آن انکار می کردمیگفتند (لولااجتبیتها) یعنی چرا به خدای خود عرض نکردی و معجزهٔ مطلوب مارا انتخاب گرده نیاوردی در جواب هردو سخن گفته شد «**قلانمااتبعمایوحی** الیمن دبی» یعنی به اینها بگو که (پیغمبر مرتکب کاری نمیشودگه مستلزم آفترا بر خدا گردد ) ویا به خواهش مردم از خدا (ج) چیسزی بخواهد که اعطای آن منافی حکمت او تعالی باشد یابه خواستن آن اجازه نباشد . وظيفة پيغمبر معض اينست كه هرچه خدا(ج) وحيى فرستاده قبول کند خود به آن عمل نماید ودیگران را به تعمیل آن دعوت کند آیات تنزیلیه ویا تکوینیه را که از من جویا میشوید ، کدام آیات بلندتر از قرآن ، وكدام معجزه بزرگتر ازآن مىباشد زيرا براى جهانيان گنجينهٔ بصيرت فزاى حقايق ومواعظ وبراى مومنان ذخيرة هدايت و رحمت مخصوص است ـ شماآنوا كـي پذيرفته ايدكه معجـزات مطلوبه راقبول كنيد

وَ إِنَّ اقْرِئَ الْقُرُ الْنُ فَاسْتَمِعُو اللهُ وَ إِنْ الْفُرِي الْقُرُ الْنُ فَاسْتَمِعُو اللهُ وَ اللهُ و وَنَخُوانِدُ شُوهُ اللهُ ا

و ا نُصِتُو العَلَكُمُ تُرْحَمُ و نُ الله و المعاده شود بر شما

تفسیر: چون قرآن معدن نعمای بی بها و گنجینهٔ علم و هدی است در حال قرائت آن برشنوندگان لازم است که با توجهوفکر کامل گوش نهند و هدایات آنرا باسمع قبول شنوند دیگر گفتگوها رابگذارند و با منتهای ادب خاموش باشند تا مستحق رحمت خدا (ج) گردند. کافرنیز اگر بدین طریق قرآن را گوش کند دور نیست که از رحمت خدا بهایمان مشرف شود واگر مسلمان باشد بدولت ولایت مشرف گردد ویا اقلا به این عمل باجر و ثواب مزید نواخته گردد ازین آیت اکثر علماء این مسئله رااستخراج کردهاند کههنگام نمازچون امام قرائت کند مقتدی آنرا به خاموشی بشنود \_ چنانکه درحدیث ابو موسی وابو هریره است که آنحضرت (ص) فرمود «واذا قرافانصتوا» (چون در نماز امامقرائت نماید خاموش باشید) درینجا موقع تفصیل این مسئله نیست ما در شسرح ضحیح مسلم باتفصیل و بسط به ماله وماعلیه آن بحث کرده ایم

وَ اذْ كُرْ رَّبُكُ فِي نَفْسِكَ نَضَرُّ عًا وَلِي نَفْسِكَ نَضَرُّ عًا ويادين پروردار خودرا در دل خود بزادی

و خِيفَةً وَ كُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولِ

تفسیو: ذکر بزرگ قرآن کریماست که آداب آن تذکار یافت اکنون چیزی از آداب ذکر الله بطورعمومی بیان میشود ـ یعنی روح وجوهراصلی ذکر خدا(ج) اینست که چیزی که ذاکر به زبان گویدازدل به آن توجه داشته باشد تا منفعت كامل ذكر بظهور برسد وزبان ودل هردو عضو بیاد خدا (ج) مشغولشود ودرعینذکر دل از رقت مملوباشد با رغبت ویا رهبت حقیقی خدارا یاد کند چنانکه زاری کنندگان ترسناك به کسی التجا می کنند . در لهجه ، در آواز ، در هیئت در همه حال علایم تضرع وخوف محسوس باشد ــ وطبيعي است كه از عظمت وجلال ذكر ومذكور آواز بست ميشود «وخشعت الاصوات للرحمن فلاتسمعالاهمسا» ازاين جاست که بشدت بلند کردن آواز ممنوع شده هرکه به آواز ملایم سرآیا جهراً بذكر الهي بپردازد خدا (ج) نيز آورا ذكر ميكند عاشــق را چه سعادتی بلند تر ازاین است .

يار رابايد ازآغوش نفس كرد سراغ \* آنقدر دور متازيد كه فرياد كييد

بِالْغُدُ وِ وَالْاصَالِ وَلَا تَكُنُ و شبانگاه

مِّنَ الْغُفِلِيْنَ ۞ إِنَّ الَّذِينَ عِنْدُ

رَبِّكَ لَا يُسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَاكَ يَه از

وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسُجُدُونَ ﴿ وخاصاورا سجده ميكنند

و بپاکی یاد میکنند اورا

تفسير : شبوروز خصوصاً صبح وشام از ياد اوتعالى غافل مشويد ـ در صورتیکه فوشتگان مقرب از بندگی اوتعالی عار ندآرند وهر و قست دریاد ویند وببارگاه او سجده می کنند انسان را بیشتر لازم آست کهاز ذكر وعبادت وسجود وي غافل نبآشد بنابر اين در موقع تلاوت اين آيت هم باید سجده نماید .

#### سورة الانفال مدنيةوهي خمس وسبعون آيةوعشر دكوعات

سورة الانفال در مدينه فرود آمدهوهفتادوپنج آيت وده ركوع است ت**وضیح** : این سوره مدنیست پس از غزوهٔ بدر فرود آمــده ــ مــظالم دردناكَ وطاقت فرسائي كه مشركان مكه سيزده سال بر مسلمانان روأ داشتند ؛ رنجها ومصاَّنبي را كه مسلمانان مظلوم با شكيبائي واستقلال واستقامت خارقه آسا تحمل نمودند از قضایای بی نظیر تاریخ جهانست هیچ ستمی نماند که قریش وحامیان شان اجرا نیکردند با وجود آن حضرت ایزد متعال اجازه نداد که مسلمانان در مقابل این ستمیکاران وحشى دستبردي نمايند آخرين آزمون شكيبائي وبردباري مسلمانان این بود که وطن مقدس ، عزیزان و خویشاوندان ،عیالواولاد ،دارائی ودولت خویشرا پدرود گفتند وخالص برای اتباع خدا (ج) و پیغمبرش از دار ودیار خویش رخت بستند . هنگامیکه ظلم و غرور مشرکان از حد متجاوز شد واز سوی دیگر قلوب مومنان از علایق وطن وقوم ؛زنو فرزند ، مال ودولت ، خلاصهازالفت هرچه که ماسوالله بود تبهی گردید وچندان به عشق خدا وپیغمبر و نعمت توحید واخلاص مملو شد کهجز خدا (ج) چیزی درآن نمی گنجید به آن ستمکشان مظلوم که سیرده بودند اجازه داده شدکه باکافران بستیزند وانتقام خویش را بستانند «اذن للذين يقاتلون بانهم ظلمواوانالله على نصرهم لقديرالذين اخرجوا من ديارهم بغير حق الاان يقولوا ربناالله» (الحج ركوع ٦) احترام مكه نمی گذاشت که نخست مسلمانان در آنجا هجوم آرند این است که تا یکنیم سال بعد از هجرت ترتیب کار بران بود که روابط تجارتی ک مشرکان مکه با شام ویمن وسایر بلاد داشتند گسیخته گـردد و باین وسيله نيروى اقتصادى ستمكارانضعيف ووضعيت مالى مسلما نان تقویه شود . درسال اول هجرت غزوات وسریه های کوچك ( ایسواء ــ بواط ـ عشيره وغيره ) كەدركتب احاديث وسير به تفصيل مذكور است تحت همین کلیه وقوع یافت . درسال دوم هجرت بحضرت پیغمبر (ص،) اطلاع رسید که کاروان بزرگی تحت قیادت ابو سفیان بغرض تـجارت رهستیار شام است ودراین کاروان شصت نفر قریشی ـ هزار شتر وبه اندازهٔ پنجاه هزار دینار مال بود چون خبر باز گشتن این کاروان آرشاًم سوی مکه بحضرت پیغمبر (ص) رسید بر طبق روایتی از صحیح مسلم حضرت دربارهٔ تعرض برکاروان با اصحاب مشوره کرد . بقول طبری اکثر پهلو تهی کردند چه آنرا چندان خطیر و بزرگ نمیدانستند ک شایستهٔ اهتمام واجتماع باشد ودر بارهٔ انصار نیز گمان می کـردندکه آنها به حمایت ونصرت حضرت پیغمبر (ص) معاهدند امــا بشرطیــکه كدام قوم به مدينه هجوم كند يا به شخص پيغمبر (ص) حمله شود و آغاز نمودن به جنگ بهر صورتیکه باشد در معاهدهٔ آنها داخل نیست ابؤبكر وعمرورئيس انضار سعدابن عباده(رض)چون اوضاع انجمن را مشاهده کردند هریك خطابه های بهیج ایراد كردند عاقبت حضرت رسالت مآب با جماعتی بیشتر از سه صد تن سوی قافله رهسپارشدند چون توقع نمیرفت که با سپاه مسلح و بزرگی روبرو میشوند درتعداد جمعيت وتجهيزات چندان اهتمام بعمل نيامد كسانيكه همان وقت كـرد آمدند با تجهیزات سرسری روان شدند . امام بخاری (رح) روایتمیکند كه حضوت كعب بن مالك (رح) كفت «به آنانكه درغزوة بدر شريك نشدند

11

٩

عتابی نیست زیرا پیغمبر صلی الله علیه وسلم صرف به قصد قافلهٔ تجارتی برآمده بود تصادفاً جنگ اصولی بوقوع پیوست، ابو سفیان همینکه از ارادهٔ حضرت نبوی شنید قاصد بمکه فرستاد \_ سیاهیکه تقريباً مركب بود از هزار نفر قريش واكابر آنهاباتجهيزات مكمل بسوى مدينه روان شد درمقام صفراء بحضور پيغمبر (ص) خبر آوردندكهسياه مشركان با ابوجهل وغيره ائمة القريش قصد هجوم بر مدينه دارند حضرت پيغمبر صلى الله عليهوسلم بوصول اين خبر غيرمتوقع به اصحاب گفت : (اَكُنُونَ درمقابل شما دو جماعت است قافلهٔ تجارتی و سیاه متحارب پیمان خداست که بیکی از آنها شمارا مسلط گرداند پسبگوئید که بسوی کدام جماعت باید رفت ؟) بعضی چون دیدند در مقابل سپاه آمادگی نکرده اند و تجهیزات شان نیزاندك است رای دادند که حمله كردن برقافلة تجارتي سودمند وسبهل است حضرت رأى آنهارانيسنديد ابوبكر وعمر ومقداد ابن الاسود رضي الله عنهم باسخهاى شورانگيز دادند سر انجام پس ازبیان سعد ابن معاذ فیصله چنان شد کهمسلمانان با سیاه مشرکان مقابله کنند وگوهر شجاعت خویش را آشکار سازنــد هر دولشکر در مقام بدر باهم آویختند خداوند (ج) به مسلمانانفیروزی عظیم نصیب گردانید ـ هفتاد تن از صنا دید قریش کشته و هفتاد نفر اسیرشده و نیروی کفر به این وسیله در هم شکست دراین سوره عموما جزئيات ومتعلقات اين واقعه بيان شده . بعضى عقيده دارند كه حضرت پیغمبر (ص) از اول بهمقابل سپاه مشرکان که بقصد هجوم بر مدینه روان بو دندبر آمده بود وهیچگاه اراده نداشت که برکاروان تجارتی قریش حمله نماید ارباب این عقید، درحقیقت میخواهند تمام ذخایر حدیّث و سیــر وارشادات قرآنی را فدای مجعولات خود نمایند ما نمیدانیم این چهمنطق است که بکفار محارب یعنی بآنانکه جان ومال مسلمانان از دستبردشان محفوظ نمانده ونميماندرسانيدن زيان بدني جايز شمرده شود و زيان مالی و تجارتی خلاف تهذیب وانسانیت شمرده شود یعنی حیات آن ها دراتر ظلم و شرارت وكفر وطغيانشان محفوظ نيست ولي اموال شان باید محفوظ بماند \_ گویا اگر از حیات بی نصیب شدند باك ندارد ولی از وسایل حیات محروم نشوند **(انهذا الاشیء عجاب)** اما این مسئله که كسانيكه بر مسلمانان حمله نكنند برآنها برمنطوق «وقاتلوافي سبيلالله **الذين يقاتلونكم**» حمله جايز نيستاين هم قطع نظر ازاينسكه با واقعـــهٔ موجوده ربطی ندارد زیرا اول کافران مکه به مسلمانان هرنوع مظالم و حملات نموده بودند وآینده نیز به آنها تهدید میکردند بلکه دراین باره بديگران نيز همدستي داشتند ومراسلات ميفرستادند في نفسه نيسز صحیح نیست چه این آیت درابتدای هجرت فرود آمده بود وپس از آن آیات دیگر فرود آمد که درآن,طور مطلق قتال حکم شده واین هم قابل غور است که این قول (از حمله کنندگان مدافعه کنید) مستلزم آن نیست که درهیچ حال بحمله بردن اجازه نمیباشد ـ تفصیل اینمسئله را عزیزم مولوی محمد یحیی سلمه که درنگارش این فواید بمن یاری نموده در رسالهٔ خود (الجهادالكبير) نكاشته است واين حقير آن را در رسالة (الشمهاب)بطور خلاصهذكركردهامودراينفوايد نيزبموقعازآن بحث مى رانم انشاءالله تعالى .

يَسْعَلُوْ ذَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ مَعْ الْكَانُفَالُ مَعْ الْمَالُ مَعْ اللَّهُ الْمُالُ مَعْ اللَّهُ اللَّا نَفَالُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

لِلْهِ وَ الرَّسُولِ فَا نَقُو اللّهَ وَ اصلحُوا اللهِ وَ اصلحُوا خدا و بصلاح آدید

زَاتَ بَيْنِكُمْ وَ اَطِيعُوا اللَّهُ الله عنيد خدا و فرمان بردادی تنید خدا

وَرَسُو لَهُ إِنْ كُنْتُمُ مُوْ مِنِيْنَ () و رسول او را اعر هستيد مسلمانان

إِنَّهَا اللَّهُ وَمِنُونَ اللَّهِ يَنَ إِذَ الْأَكُو اللَّهُ اللَّهُ كُرُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّه

وَ جِلَتُ قُلُو بُهُمْ وَ إِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ وَ إِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ وَ إِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ وَ بِون خوانده شود برايشان

ا ینه زاک نُهُم ایکانا و علی ر برورد کارخویش آیات خدا زیاده سازند آن آیات ایمان ایشانوا و بر برورد کارخویش

يَتُو كُلُون ﴿ اللَّذِينَ يُقِيِّمُونَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةَ الصَّلَّوةُ الصَّلَّةُ السَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ السَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ الصَّلَّةُ السَّلَّةُ السّلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلَّةُ السَّلَّةُ السَّلَّالِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُلْلِقُ

و رهماً رُزُقُنْهُمْ يُنْفِقُونَ ﴿ أُولَاعِلَى وَ الْعِلَى اللَّهِ اللَّهُ الْعِلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّالَّا اللّلْمُلْلِمُ اللَّالِمُلْلِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

هُمُ اللَّهُ وَ مِنُونَ كُونًا اللَّهُمُ كَرَجَٰتُ ایشانند مومنان داست ایشانداست مرتبها

عَنْدَ رَبِيهِمْ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كُرِيهِمْ وَ مُغْفِرةً وَرِزْقُ كُرِيمٌ ﴿

تفسیو: بر سر مال غنیمت که در «بدر» بدست مسلمانان افتاد میان اصحاب رضی الله عنهم نزاع واقع شد جوانانیکه پیشتر از دیگران می جنگیدند تمام مال غنیمت را حق خود میدانستند بیران که عقب جوانان بودند میگفتند چون پشتیبانی ما موجب این ظفر شده غنیمت بما داده شود به کسانیکه بحراست حضرت پیغمبر (ص) می پرداختند، تنها خود را مستحق غنیمت می پنداشتند دراین آیات توضیح شد که فیروزی جز به عنایت الهی (ج) حاصل نمیشود از قوت و پشتیبانی دیگران کاری ساخته نمیکردد ، مالك مال خداست ونائب او پیغمبر می باشد ، باید چنانکه خدا بوسیلهٔ پیغمبرش حکم داده غنیمت قسمت شود (تفصیلاین حکم در آینده می آید) مسلمانان راسخ باید در هرکاراز خدا (ج) بترسند و بایکدیگر بصلح و مسالمت بسر برند و بر هر حرف کوچك جدال نکنند از آراء و جذبات خویش منصرف شوند و خاص حکم خدا و رسول او را بپذیرند پون نام خدا (ج) درمیان آید از هیبت و خوف به لرزه افتند به شنیدن آیات و احکام الهی (ج) ایمان و یقین آنها استوار تر شدد ، پانکه در هیچ معامله اعتماد و توکل اصلی آنها جز خدا (ج) براحدی

باقی نماند \_ درپیشگاه وی سربندگیفرود آرند ، دارائی وهستی خودرا در راه اوصرف کنند ، غرض باعقیده وعمل ، باخلق ومال با همرچه توانند بکوشند تارضای حضرت او حاصل شود \_اینهارا می توان مومن کامل ، صادق وراسخ گفتوایشانند که در بارگاه صمدیت علی قدرمراتبهم بر مقامات ومراتب بزرگ قرب فائز میشوند \_ از تقصیرات عادی آنها صرف نظر میشود و برزق وعزت سرفرازمیگردند (رزقنااته منه بفضله و منه)

كَمَّا اَ خُرَ جَكَ رَ بُكَ مِنْ بَيْدِكَ مِنْ بَيْدِكَ مِنْ بَيْدِكَ مِنْ بَيْدِكَ فِي الْحَافَة وَ الله الله وَ مِنْيِنَ الله وَ مِنْ الله وَ مِنْ الله وَ مَنْ الله وَنْ الله وَ مَنْ الله وَنْ الله وَ مَنْ الله وَمُنْ الله وَ مَنْ الله وَمِنْ الله وَ مَنْ الله وَ مَنْ الله وَالله وَلّه وَالله وَالله

الْهُوْتِ وَ هُمْ يَنْظُرُ وُنَ اللهُ الْهُوْتِ وَ هُمْ يَنْظُرُ وُنَ اللهُ اللهُ مَيْعُونِد

تفسیو: دراین جنگ یعنی «بدر» تأمل کنید که از آغاز تا انجام دربارهٔ مسلمانان تائید وامداد و توفیق الهی (ج) چسان شامل بود حداست که درباب نصرت دین اسلام پیمان های حق (راست) نمود و پیغمبرخویش را برای انجام یك امر حق یعنی جهاد با کفار از مدینه بیرون نموده به میدان بدر وارد کرد درعین آن اثناکه جمعیتی از مسلمانان به جنگ قریش راضی نبودند - در چنین امر راست وفیصله شده لیت ولعل میکردند و حجت می آوردند درامری که بوسیلهٔ پیغمبر (ص) ظاهر شده بود که یقیناً آنرا خدا (ج) فرموده و ضرور بوقوع می آید یعنی اسلام و پیروان آن به نیروی جهادغالب و فیروز میشوند در نکاه آنها مقابله

با سپاه ابوجهل چندان دشوار بود که کسی مرگ را به چشم بیندودر کام آن درآید بااین همه خدا (ج) به توفیق خویش آنها را درمیدان ستیز وارد کرد وبه امداد خود مظفر و منصور بازآورد ـ پس چنانکه این مهم مناولهالی آخره ، بعون الهی (ج) به کامرانی انجامیده، مالغنیمت را نیزازوی دانید و وجائی صرف کنید که خدا به وسیلهٔ پیغمبر خویش هدایت دهد .

تنبیه: دربیانمن ، کاف«کماخرجك الایه» صرف برای تشبیه نیست بلکه مطابق تحقیق ابوحیان ، مشتمل بر معنی تعلیل می باشد و در «واذکروه کماهداکم» علماء آنرا تصریح کردهاند ،مضمون «اخرجك ربك منبیتك» الی آخرالآیات را سببی برای «الانفالش والرسول » قرار داده م ومانند ابوحیان کلمهٔ «اعزكالله» وغیره را مقدر نپذیرفتم همچنین در بیان آیت مطابق تصریح «روح المعانی» اشاره کرده ام که در «اخرجك ربك منبیتك» صرف «آن» خروج من البیت مراد نیست بلکه از «خروج من البیت» تادخول فی الجهاد آن زمان معتد ووسیع مراد است که در آن واقع شد کراهیت یکدسته در اثنای «خروج من المدینه» ظاهر شد که ما آنرا به حوالهٔ صحیح مسلم وطبری درفائدهٔ اول سورهٔ الانفال بیان آنوقت که درباب لشکر کفار اطلاع رسید از دانستن این بیان مغالطات بعض مبطلین ، مستاصل میگردد .

و النَّا يَعِدُ كُمُ اللَّهُ الحَدَى الطَّآئِفَ النَّالِ وَلَا عَلَا يَعَلَى الطَّآئِفَ النِّينِ وَ الْعَلَا يَعَلَى الدَّعْنِيدُوقَتِي دَاكِهُ وَعَدُودُ الْمُسْمَاخِدَا يَعَلَى الْدُوعُرُوهُ وَ الْعَلَا عَلَى الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا عَلَى الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا الْعَلَا لَاعِلَا الْعَلَا لَاعِلَى الْعَلَا الْعَلَا عَلَى الْعَلَا الْعَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَى الْعَلَا عَلَ

اَ نَهُمَا لَكُمْ وَ يَو رُّونَ اَنَّ غَيْرَ ذَاتِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُ

الشَّوْ كَاتِحَ تَكُوْنُ لَكُمْ وَ يُرِيْدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

اً نُ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكُلِمْتِهِ وَ يَقْطُعُ عه تابت عند دین حق دا بغرمانهای خویش وبرد رَ ابِرَ الْكَافِرِ يْنَ ﴿ لِيُحِتَّى الْحَتَّى الْحَتَّى الْبِرَانَ وَ الْحَتَّى الْحَتَّى الْحَتَّى الْحَتَّى الْمَانِ عَنَا (دين) حَقَ وَا عَلَيْهِ وَ اللَّهِ عَنَا (دين) حَقَ وَا الْمَالِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

تفسیر: مسلمانان میخواستند بر «قافلهٔ تجارتی، حمله نمایند اماچنانکه خاری بپای نخلد ومال فراوان حاصل شود به ولی رضای خدا (ج) چنین بود که این جمعیت کوچك بی سروسامان را با لشکر کثیر التعداد مرتب ومجهز به جنگ افکند وبه کلام خود حق راثابت گرداند وبنیاد کفارمکه را برافگند تا صدق وعدهای اوبه این طریق حیرت انگیز ظاهر گردد وعلی الرغم کفار بکلی آشکار شود که راست ، راست است و دروغ ، دروغ چنانچه این امر بظهور رسیده در «بدر» هفتاد سردار قریش کشته شدند که ابوجهل نیز در آنشامل بود و هفتاد نفر اسیرگردیدند باین ترتیب کمر کفر شکست و بنیاد مشرکیین ممکه متسزلزل شد فلله الحمد والمنه .

اِنْ تَسْتَغِیْتُوْنَ رَبِّکُمْ فَاسْتَجَابَ
آنگاه کهفریادمیکردید (درجناب) پرورد کارخویش پس اجابت کرد دعای

الکُمْ اَنِی هُمُنْ کُمْ بِالْمِ مِّنَ اللّٰ مِینَاد از میناد الله اللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم

تفسیر: مانند این آیت درسورهٔ «آل عمران» به ربع پارهٔ « لن تنالوا» کذشته است ، فوائد آن ملاحظه شود آنجا تعداد فرشتگان از سه الی پنجهزار بیان شده بود اگر واقعه یکی باشد ، میتوان گفت که اول دستهٔ یکهزاری سپس دسته های دیگری آمده اند که تعداد آنها از سه تاپنجهزار بالغ می شد به شاید در کلمه «مردفین» باین طرف اشاره باشد .

إِنْ يُغَشِّينَكُمُ النَّعَاسَ اَمَنَاةً مِّنَهُ وَيَنَ يُغَشِّينَكُمُ النَّعَاسَ اَمَنَاةً مِّنَهُ وَيَنَ السَّمَاءُ مَاءً وَيُنَوِّدُ مِنَ السَّمَاءُ مَاءً وَيُنَوِّدُ مِنَ السَّمَاءُ مَاءً وَيُنَوِّدُ مِنَ السَّمَاءُ مَاءً وَوَدُودُ مِنَ وَدُدُ مِنَ السَّمَاءُ مَاءً لِيَّ السَّمَاءُ مَاءً لِيَّ السَّمَاءُ مَاءً لِيَّ السَّمَاءُ مَاءً لِيَّ السَّمَاءُ مَاءً لِيُ السَّمَاءُ مَاءً لِيَّ السَّمَاءُ مَاءً لَيْ السَّمَاءُ السَّمَاءُ مَاءً لَيْ اللَّهُ عَلَى السَّمَاءُ السَمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَمَاءُ السَمَاءُ السَّمَاءُ السَمَاءُ السَم

## قُلُوْ بِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِلِحِ الْأَقْدَ امَ اللهُ اللهُ قَدَ امَ اللهُ

پایهایشمار۱

و محکم کند به آن

دلــهای شمــا

تفسیو : كار زار «بدر» في الحقيقت براي مسلمانان موقع امتحان نهايت سخت وعظیمالشان بود ـ تعداد شان کم بود ـ بی سرو سامان بودند برای مقابلهٔ عسکری هیچ آمادگی و تجهیزات نیکرده بودنید به سیاه مقابل سه چند آنها بود وبا تجهیزات مکمل سرمست کبر وغروربرآمده بودند \_ واین اولین تصادم قابل ذکر است میّان مسلمانان و کافران برعلاوه صورتی پیش آمد که کفار از اول موقع بلند برآب را قبض کردند ومسلمانان درنشیب ودر زمین ریگذار بودند هنگام گردش پای درآن فرو میرفت گرد و غبار نین براین پریشانی میافزود ـ دراثر فقدانآب غسل ووضو مشكل وتشنكي جان فرسا شده بود\_ چون مسلمانان اين عوامل را دیدند ترسیدند وظاهراً آثار شکست پنداشتند شیطان دردلها وسوسه افكند كه «اگر واقعاً شمايندگان مقبول خدا مي بوديد ، تمائيد ایزدی بار شما میشد واین حال پریشانی و یأسانگیز پیش نمی آمد، درآنوقت برحمت كامله الهي (ج) باران فراوان باريد وريك سخت شد برای غسل ووضو و نوشیدن آب زیاد پدید آمد ومسلمانان از گردوغبار نُجّاتَ يافتند اما بالمقابلُ جاى كه لشكرُ كفار بودّلاي شد ورفتن دشوارْ گردید ـ چون این پریشانی های ظاهری دور شدخداوند(ج)برمسلمانان يكنوع بينكي مستولىنمود وهمينكه جشم كشودند خبوف وهمراس تَمَاماً أَزَ دَلْهَا مَفَقُود شَدَه بود ـ دربعض روایات است که حضرت پیغمبر صلى الله عليه وسلم وابوبكر صديق (رض) تمام شبدر «عريش»مشغول دعا بودند . در آخر برحضرت پیغمبر خواب خفیفی طاری شد چونبیدار شد ، فرمود «شادباشید کهجبرئیل بهمدد شما می آید» هنگامیکه از (عریش) خارج شد «**سیهزم الجمعویولونالدبر**» بر زبان مبارك جـاری بود \_ بهرحال آن باران رحمت تنهارا از احداث ودلهارا از وساوس شیطان پاك گردانید ـ برعلاوه چون ریگ سخت شده بود قدمها نیز استوار شد \_ ترس از باطن هازایل ودلهارا ثباتی یدید آمد .

اِنْ يُوْحِى رَبُّك اِلَى الْهَلَّ عِكَاتِهِ آنَعَاهُ مَعْمَم فَرَسَتَاهُ فَرَبُّكُ اللَّهِ اللَّهِ الْهَلَّ عِكَاتُهِ الْمُنْ الْهُ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُنْوُ الْمُنْوُ الْمُنْوُ الْمُنْوُلُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

^

سَا لُقِی فِی قُلُوبِ الّذِ یْنَ کَفَرُوا (دُود) مهافتنیم در دل های عامران

الرُّعْبَ فَاضْرِ بُوا فَوْقَ الْأَعْنَاقِ

و اخر بو امنه المراف دستویا سرانگشتان این (ضرب)

بِأَ نَهُمْ شَا قُوا اللّٰهُ وَرَسُولُهُ عَ براى آنست كەخلاف كردند باخدا و پيغمبرش

وَ مَنْ يُشَا قِقِ اللّٰهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ اللّٰهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ اللّٰهَ وَمَنْ اللّٰهُ وَمُرَالِنَهُ خَلَا وَ بِيغْمِرْشُ (سِ)هُرَائِينُهُ خَلا

شَكِيْدُ الْعِقَابِ ﴿ ذَٰ لِكُمْ فَذُو قُوهُ الْعَقَابِ ﴿ ذَٰ لِكُمْ فَذُو قُوهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّا

تفسیو: میتوان اهمیت جنگ بدر را ازین واقعه قیاس نمودکه خود ابلیس لعین بشکل رئیس بزرگ کنانه (بنام سراقه بنمالكمدلجی)ممثل شدهنزدابوجهل آمدومشركین راتشجیع كردوگفت «امروزبرشما هیچكس

غالب شده نميتواند وقبيلة منباشماست» درساية پرچم ابليس لـشكر گرانی از شیاطین موجود بود \_ این واقعه آینده ذکر میشود-خداوند(ج) درجواب آن دسته های عسکر را تحت قیادت جبرئیل ومیکائیل به کمك مسلمانان فرستاد وفرمود که (من با شمایم) اگر شیاطین به شکلانسان درآمده به حوصلهٔ كفار مي فزايند و آماده اند كه از سوى آنها جنگ كنند ودرقلوب مسلمانان وسوسه افكنده آنهارا بترسانند ،شما دلهاى مسلمانان مظلوم وضعیف را استوار دارید فرشتگان همت مسلمانانرا تقویه میکنند ومادر قلوب کفار رعب ودهشت می افکنیم ای فرشتگان شماً با مسلمانان باشید وگردن ستمکاران را بزنید وهربند آنها راقطع کنید زیرا کافران جنی وانسی امروز یكجا شده به مقابلهٔ خدا ( ج ٓ) وپیغمبرش تصمیم گرفته اند تا دانسته شود که مخالفان خدا چهسزای سخت می یابند \_ سزای اصلی در آخرت داده میشود اما دراین جهان نیز نمونهٔ کوچکی ازآن می بینند وچاشنی عذاب الهی (ج) رامیچشند در روایات است که در معرکهٔ بدر ملائکه به چشم دیده میشدوکافرانی راکه فرشتگان کشته بودند از آنانیکه مسلمانان کشتهبودند شناخته مى گرديد حضرت حق جلوعلا اين مثال را نشان داد تا اگر شياطين الجن والانس گاهی بصورت غیر عادی درمقابل حق گرد آیند، او تعالی ميتواند بهاهل حقوبندكان مقبولخويش به چنين طريق غير معمولي بفرستادن فرشتگان معاونت كند \_ولى بهر حال فتح وغلبه بلكه هر كار كـوچك وبزرگ به مشیت وقدرت خدا(ج) انجام می یابد \_ حضرت وی نه بـه فرشتگان نیاز مند است و نه به انسان محتاج واگر خواهد فرشتگان را به اجرای امری محکوم گرداند چنان قوتی به ایشان کرامت میکندکه

يَّا يُّهُا الَّذِينَ الْمَنُوْلَ إِذَ الَقِيْنَمُ الْمَنُولَ إِذَ الَقِيْنَمُ اللهِ اللهِ

غير معمولي شياطين جواب داده شود وبس .

یك فرشته تواند شهر بزرگی را بردارد و به شدت دور افگند ـ اینجا اراده فرمود که درعالم تکلیف واسباب نیز بطور تنبیه جـزئی مساعی

الَّذِيْنَ كَفَرُوْازَ حُفًا فَلَا تُوَلُّوْهُمُ

آنانرا که کافرند(درحالیکه جمع شوند) درمیدان جنگ پسمگردانید بسوی ایشان

الْآكْ رُبَارُ ﴿

تفسیر : «فراد منالزحف» یعنی (از جهاد گریختن و در جنگ به کفار پشت نشان دادن) این گناه بسیار سخت بل «اکبرالکبائر» است اگر کفار در تعداد نسبت به مسلمانان دوچند باشند ، تااین وقت هم فقها اجازه نداده اند که پشت گردانیده شود

وَ مَنَ يُولِهِمْ يَوُ مَئِلٍ كُنْ بُرَهُ اللّهِ اللهِ الهُ اللهِ اللللّهِ اللهِ اللهِ

تفسیو: اگر عقب نشینی بر اساس مصلحت حربی باشد مثلاً عقب نشستن ومکرر هجوم نمودن مؤثرتر باشد ویایك مفرزه از قشون مرکزی جداشده و بغرض حفاظت ومدافعت خود عقب نشسته به مرکز ملحق شود ، این پسیائی جرم نیست آن وقت عقب نشستن گناه می اشد که بنیت کناره گیری وفرار از معرکه باشد .

و بدجای بازگشتنی است دوزخ

فَلَمُ تَقُتُلُو هُمْ وَلَكِنَّ اللَّهُ قَتَلَهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهُ قَتَلَهُمْ وَلِينَ خدا مستايشانوا و يكن خدا مشتايشانوا و مَارَ مَيْتَ إِلَّى رَمَيْتَ وَلَّكِنَّ اللَّهُ وَنِيْعَهِ افْعَندى و ليكن خدا و نيفعندى مشتى خاك وقتيكه افعندى و ليكن خدا رُمِي و ليكن خدا رُمِي و لِيبلِي الْهُو مِنِيْنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْيِنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْيُنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْيُنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْيُنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْيُنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ وَمِنْيِنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ وَمِنْيِنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ وَمِنْيِنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ وَمِنْيِنَ مِنْهُ بَلاً اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْيِنَ مِنْهُ بَلاً اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

تفسیر : هنگامیکه جنگ شدت کرد آنحضرت مشتی سنگ ریزه سوی سياه كفار افكند وسه بار كفت «شاهتالوجوه» بقدرت ايسزد متعال سنگریزه ها به چشم کفار افتاد وهمهٔ آنها بمالیدن چشم خود مصروف شدند ــ ودرآن اثناً مجاهدین اسلام هجوم بردند سرانجام اکثر کافران طعمهٔ اجل شدند خداوند (ج) میفرماید اگرچه به ظاهر سنگریزه هـا را بدست خود افکنده بودی عادة میچ بشر چنین کاری کرده نمیتواند که یك مشت سنگریزهٔ او در چشم تمام سپاهیان افته وسبب هزیـمت یك اشكر مسلم گردد ـ این قدرت الهی (ج) است كه با مشتی سنگریزه درسیاه دشمن تزلزل افتاد ـ شما مسلمانان کجا این قدر قدرت داشتید که بقوت بازوی خویش سرداران بز*ود*گ کفار را **میکشتید بلکه فقط** اثر قدرت خدا بود که چنین سرکشان متکبر را به بادفناداد ـ البتـ به ظاهر كار بدست شما انجام يافت ودرآن قوهٔ فوقالعاده كرامت گرديد که شما نمیتوانستید به کسب واختیار بدست آرید ـ این همه بـرای آنبود که قدرت خدا (ج) ظاهر شود و بر مسلمانان لطف و احسان کامل بعمل آید بیشنگ خدای تعالی دعا وفریاد مسلمانان را میشنود وبر افعال واحوال آنها آگاهست ومیداند که کدام وقت وبچه عنوان مناسب است که بندگان مقبول خویش را مورد احسان قرار بدهد .

ذَ لِكُمْ وَآتَ اللّٰهُ مُو هِنْ كَيْدِ ابن است (کاری) که شدوهر آئینه خدا سست کننده است حیله

الْكُفِرِ يُنَ اللهِ

تفسیر : آنگاه خداوند (ج) همه ارادات وسازش های کفار مکه را بخاك برابر فرمود آیند، نیز تدابیر آنهاسست میشود

إَنْ تَسْتَفْدِحُوا فَقَلْ جَاءً كُمُ الْفَتْحُ وَالْمُعَالَ الْفَتْحُ وَالْمُعَالَ الْفَتْحُ وَالْمُعَالَ الْمُ

# وَإِنْ تَنْتُهُوا فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ وَإِنْ وَإِنْ وَالْمُ

الانفال

تَعُوْلُ وَ انْعُلُ وَ لَنْ تَغُنِى عَنْكُمُ الْمُعَلِي عَنْكُمُ الْمُعَالَى الْمُعَالَى عَنْدَ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْ

فِئَتُكُمْ شَيْعًا وَ لَوْ كَثُرَتُ لَوْ النَّالَا وَالنَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله خدا مِهاعة شما هيچ چيز دا امرچه بسياد باشد و بدانيد خدا

مَعُ الْهُوْ مِنِيْنَ ﴿

تفسیر: این خطاب به کفار مکه است آنها پیش از هجرت به آنحضوت صلی الله علیهوسلم میگفتند «متی هذالفتح ان کنتم صادقین» این فیصله میان ما وشما چهوقت بظهور میرسد باید دانست فیصله کلی بروزقیامت صورت میگیرد ویك نوع فیصله را شما امروز درمیدان «بدر»دیدید که به طریق خارق العاده از دست مسلمانان ناتوان سزا یافتید – اکنون اگر از مخالفت نبی علیه السلام و کفر و شرك خود بازآئید دردنیا و آخرت به شما بهتر است – ورنه اگر با زجنگ کردید ماباز به مسلمانان به شما بهتر است از اتحاد وجمعیت شما هر قدر باشد کاری ساخته خدا با مسلمانان است از اتحاد وجمعیت شما هر قدر باشد کاری ساخته نمیشود دربعضی روایا تاست که ابوجهل و دیگران چون از مکه روان میشدند پرده های کعبه را گرفته دعا کردند و گفتند خداوندا! هر که میشدند پرده های کعبه را گرفته دعا کردند و گفتند خداوندا! هر که در «فقد جا کرافت این دوفریق اعلی واکرم باشد فیروزش گردان ومفسدان را مغلوب کن در «فقد جا کرافت و کسانی که حقیقتا در اعلی و افسدین ذلیل و رسواشدند. «اعلی وافضل» بودند فتح و نصرت را نائل ومفسدین ذلیل و رسواشدند.

يَا يُم الَّذِينَ الْمَنُولَ الْطِيْعُو اللَّهَ اللَّهِ عَدادا مُعَوْلًا اللَّهُ عَدادا مُعَانِد عدادا

وَرَسُولُهُ وَلَا تَوَلَّوا عَنْهُ وَأَنْتُمْ و فرستادهٔ اورا و روى متردانيد ازوى حال آنكه شما يَدُ مُونَ نَ

مى شنويد

تفسیر: پیشتر گفته شد «خدابامومنان است» اکنون به مومنانهدایت میشود که آنها با خدا و پیغمبرش چه معامله داشته باشند تا دراثر آن مستحق نصرت وحمایت خدا (ج) گردند ... بنابران توضیح می شود که کار مومن صادق اینست که سراپا فرمان برخدا ورسول باشد و هر قدر احوال وحوادث موجب اعراض وی گردد چون سخنان خدا رادانسته و پذیرفته است قولا و فعلا از احکام الهی (ج) روگردانی نکند.

وَ لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُواسَمِعُنَا وَ لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُواسَمِعُنَا

وَهُمُ لَا يُسْمَعُونَ ® وايشان نميشنوند

تفسی : برزبان میگویند که شنیدی ، شنیدن چه معنی دارد که انسان سخن راست را بشنود اما نداند ویا آنرا بداند وقبول نکند – اولیهود به موسی علیه السلام گفته بودند «سمعنا وعصینا» (شنیدیم لیکن نپذیرفتیم) قول مشرکین آینده میآید «قسمعنا لونشاء لقلنا مثلهدا» قرآنی راکه میشنوانی ما شنیدیم ، ولی اگر بخواهیم میتوانیم مثل آن بسازیم و بیاریم – شیوه منافقین مدینه این بود که پیش پیخمبر (ع) ومسلمانان میآمدند و آقرار زبانی میکردند لیکن دردل منکر میبودند بهر حال باید شعار مومن صادق مانند یهود و مشرکین و منافقین نباشد صفت او اینست که ازدل ، اززبان ، از عمل ، حاضر باشد یاغائب خویشتن را به احکام الهی (ج) و فرامین نبوی نثارکند .

تفسیو: کسانیرا که خداوند تعالی برای شنیدن گوش ، برای گفتن زبان وبرای دانستن دل ودماغ عطافرموده بود ، آنهاتماماین قوت ها را معطل کردند توفیق نصیب شان نشد که حقرا بزبان آرند واز راه گوش آواز حق را بشنوند و کوشش نکردند که بادل ودماغ حقرابفهمند خلاصه قوت های موهوبهٔ خدارا در کاری صرف نکردند که این قوی برای اجرای آن فی الحقیقت عطاشده بود ـ بدون شبهه اینگونه اشخاص از جانوران هم بدتر اند .

و كو أسبعهم لنو لوا وهم معرفون ا

تفسيو: فى الحقيقت درنهاد اينها خير بنانشده \_ زيرا انسان وقتى بخير حقيقى نايل ميشود كهدردل وى شوق صحيح طلب حق ولياقت پذيرفتن نور هدايت باشد \_ قوميكه از روح جستجوى حق تهى شوند وقواى راكه خدا موهبت فرموده از دست دهند رفته رفته در آنها لياقت واستعداد قبول حق باقى نهى ماند ازاين جاست كه ميفرمايد خدا (ج) دردلهاى آنها لياقت قبول خير وهدايت را نديده \_ اگر لياقتى در آنها ميديد بروفق عادت بدانستن آيات خود آنها را شنوا ميگردانيد اگر بحال موجوده آيات الهى (ج) به آنها شنوانده ودانانده شود ،اينمردم معاند ولجوج نمى پذيرند .

يَا يُهَا الَّذِينَ الْمَنُو السُتَجِيبُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّا

و لِلرَّ سُولِ إِنَّ اكَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ و دسولدا چون بغواند شمارابرای آنکه ذندهسازد شمارا

تفسیر: خدا (ج) وپیغمبر وی درکاریکه شمارا به آن دعوت میدهند (مانند جهاد) سرتاسر خیر وبرکت شماست ، دعوت آنها برای شما در حیات دنیا موجب عزت واطمینان ودر آخرت پیغام حیات ابدی است پس مومن باید بدعوت خدا ورسول علی الفور لبیك گوید، هروقت و بهر طرفیکه اورا بخوانند ، همه شغل هارا ترك گوید و به آنسو شتاید .

وَاعْلَمُورَ النَّى اللَّى يَحُولُ بَيْنَ الْمُوعِ و بدانيد كه مِرآئينه خدا باذ ميدادد رحايل ميشودميان مرد

تفسیو: درانجام حکم تاخیر مکنید ـ شاید بعداز اندك مدت حالت دل تغیر کند ، دلدراختیار انسان نیست ودرفرمان خداست ـهرسوخواهد آنرا میگرداند ـ خدا (ج) دردلهای مردم را ازاول مـسدود نـمی گرداند و برآن مهر نمی نهد ـ البته چون بنده درامتثال احکام او تقصیر ورزد به کیفر آن دلش را مسدود میدارد ویا اگر حق پرستی را ترك داده ضد وعناد ورزد برآن مهر می نهد (کدا فی الموضح) بعض «یحول بین المر، وقالمه» را برای بیان قرب معنی کرده اند ـ یعنی خداوند چندان بـرای بنده قریب است که دلش نیز آنقدر نزدیك نمی باشد «نحن اقربالیه منحبل الودید»(ق رکوع۲) پس حکم خدارا از سرصدق اطاعت نمائید خدا (ج) بیشتر از شما براحوال وسرایر قلوب آگاهست آنجا خیانت پیشرفته نمیتواند ـ کافه مخلوقات در حضور وی گردمی آیند ـ و همه مکنونات واسرار ، آشکار میشود .

تفسیو: بالفرض درافراد قومی اکثر ظلم نمودند \_ وعصیان ورزیدند و بعضی از آنها کناره گرفتند ، ومداهنت نمودند \_ یعنی نصیحت نکردند و واظهار نفرت ننمودند پس این فتنه آن ستمگاران واین مداهنین خاموش همه را فرا میگیرد وهنگامیکه عذاب آمد ، حسبمرا تبهمه درآن شامل میشوند وهیچکس کناره نمی ماند \_ مطابق این تفسیر مقصود آیت این است ، شما برای اطاعت خدا ورسولوی آماده باشید وهر کهفرمان نهبرد ، وی رانصیحت و تعلیم کنیداگر قبول نکنداظهار بیزاری کنیدحضرت شاه (رح) گوید مطلب آیت اینست که مسلمانان بالخصوص از فساد یعنی از (گناهی) پرهیز کنند که تاثیر بد آنها از ذات گنهگار تعدی نموده بدیگری میرسد ، پیشتر توضیح شد که در پذیرفتن حکم خدا (ج) ورسول ادنی ترین تاخیری نکنید ، مبادا از تاخیر دلها بگردد اکنون تنبیه میشود که اگر نیکان تاخیر کنند عامهٔ مردم بکلی آنرا ترك میدهند وبدی عمومیت پیدا میکند وهمه در وبال آن گرفتار میشوند \_ مشلا اگر دلیران در جنگ سستی کنند \_ بزدلان بهزیمت میسروند و اگر شکست واقع شود دلیران نیز عاجز میمانند .

فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَّتَخَطَّفَكُمُ وَ الْنَ يَّتَخَطَّفَكُمُ وَ الْنَ يَّتَخَطَّفَكُمُ وَ الْنَا يَتُخَطَّفَكُمُ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

النَّاسُ فَا وَ كُمْ وَ اَ يَكُ كُمْ بِنَصْرِهِ مردمان پس جایدادشمارا و قوی کردشمارا بیادی دادن خود

و رَزَ قَكُمُ مِّنَ الطَّيْبَ لَعَلَّكُمْ مِنَ الطَّيْبِ لَعَلَّكُمْ وَ رَزَ قَكُمُ مِّنَ الطَّيْبِ لَعَلَّكُمْ

نِهُ مُوْ وُنَ نَشْكُرُ وُنَ سِاسِ مِنْيِد

تفسیو: به گمان ضعف و قلت خویش در پذیرفتن حکم خدا (ج) یعنی جهاد کسالت مورزید نگاه کنید پیش از هجرت بلکه پس از آن نیز تعداد شما اندك بود ، تجهیزات نداشتید مردم چون ناتوانی شمارا میدیدند طمع میكردند که شمارا هضم نمایند ومنحل سازند \_ شما هر وقت اندیشه داشتید \_ که مبادا دشمنان اسلام حمله و شمارا تاراج نمایند اما خدای متعال شمارا درمدینه ماوی ومسکن داد ، درمیان انصار ومهاجرین رشته بی نظیر مواخات استوار فرمود سپس در معرکه بدر واضحاً مدد های غیبی بشما رسانید ، بنیاد کفار را برانداخت به شما فیروزی نصیب کرد \_ مال غنیمت و فدیهٔ اسیران نیز به شما نصیب شد \_ خلاصه چیزهای حلال وطیب و اقسام نعمتهای خویش را بشما کرامت کرد \_ تا بندگان شکر گذار او باشید .

# بَ اللَّهِ مَا الَّذِينَ الْمَنْوَ اللَّهَ وَ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### 

## تَعْلَمُونَ

تفسیر: خیانت در مقابل خدا (ج) وپیغمبر این است که از احکام آنها مخالفت شود \_ خویشتن را بزبان مسلمان گوئید ودر کردار چون کفار باشید \_ به آنچه خدا و پیغمبر امر نموده فریب کنید \_ درمال غنیمت دزدی کنید و نحوذالك \_ بهر حال در تمام اماناتیکه از طرف خدا ورسول ویا بندگان وی بهشما سپرده شده از خیانت کناره گیرید \_ در ایس اقسام حقوق الله وحقوقالعباد شامل است \_ در روایات است که یهود بنی قریظه، چون از آنحضوت صلیالله علیه وسلم در خواست صلح کردند و خواستند که به آنها همان معامله شود که با بنی نضیر اجسرا شده بود ، حضوت پیغمبر صلی الله علیه وسلم ارشاد فرمود «بشماآنقدر حق میدهیم که سعد بن معاذ را برخود حکم گردانید وفیصلهٔ او رادربارهٔ خود منظور دانید» آنها از حضرت پیغمبر (ص) اجازه گرفته حضرت ابولبابه را نزد خود خواستند ورای وی را دربارهٔ حکمیت سعدابن معاذ را زر تها خیر خواهی میکرد ، دراین اثنا بادست بگلوی خویش اشاره رد یعنی اگر حکمیت سعدابن معاذ را بپذیرید ذبح میشوید \_ ولی در

عین اشاره متنبه شدکه منبخدا ورسول وی خیانت کردم . از کردار خویش نادم گردید وباز گردیده خویشتن را بستون بست وعهد نصود که تا هنگام مرگ از خوردن و نوشیدن اجتناب کند یا خدا توبهٔ اورا قبول نماید ، تخمیناً هشت روز بسته بود تا از فاقه بیهوش شد \_ آخر بشارت رسید که الله تعالی توبهٔ ترا قبول فرمود \_ گفت به خدا (ج) سوگند خود را باز نمی کنم مگر آنگاه که پیغمبر بدست خویش ریسمان مرا باز کند \_ آنحضرت صلی الله علیه وسلم تشریف آورد و بدست خود وی را آزاد کرد القصه (ابن عبدالبر دعوی دارد که این واقعه بنا برعدم شرکت درغزوهٔ تبوك پیش آمده بود \_ والله اعلم ) .

# واعْلَمُوْ النَّهُ الْمُوالِكُمْ وَاوْلَاكُمْ وَاوْلَاكُمْ وَاوْلَاكُمْ وَاوْلَاكُمْ وَاوْلَاكُمْ وَاوْلَاكُمْ وَاوْلِاكُمْ وَ وَزِندانِ شَمَا وَ وَرِندانِ شَمَا فَيْنَا لَهُ اللَّهُ عَنْدَانُ وَاللَّهُ عَنْدَانُ وَاللَّهُ عَنْدَانُ وَاوْسَتَ مَوْدَ وَرُمُنَا وَاللَّهُ عَنْدَانُ وَاوْسَتَ مَوْدَ وَرَمُنَا وَاللَّهُ عَنْدَانُ وَاوْسَتَ مَوْدَ وَرَمُنَا وَاللَّهُ عَنْدَانُ وَاوْسَتَ مَوْدَ وَرَمُنَا وَاللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْلِدُ وَاللَّهُ عَنْدُوا وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُؤْلِدُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَالْكُولُولُولُولُكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَا عَلَالِكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَالْكُولُولُولُولِكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالْكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالْكُمْ عَلَالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَالِمُ عَلَيْكُمْ عَلَالْكُمْ عَلَا عَلَالْكُمْ عَلَا عَلَالْكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَاكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَالْكُمْ عَلَالْكُمْ عَلَاكُمُ عَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَاكُمْ عَلَا عَلَاكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَ

تفسی : انسان اکثر برای مال واولاد با خدا وبندگان وی خیانت میکند پس تنبیه شد که امانت نزد خدا (ج) قیمتی دارد که از مال و اولادشما واز همه چیز های دنیا بلندتر است .

تفسیس: اگر از خدا (ج) بترسید ومتقی باشید \_ خدا میان شماومخالفین شما فیصله میکند دراین جهان بشما عزت میدهد ودشمنان شماراذلیل وهلاك مینماید چنانکه در «بدر» بوقوع پیوست ودر آخرت نعیمجاودان نصیب شماست \_ومقر دشمنان شما دوزخ میباشد «وامتازواالیوم اصیب شماست رکوع ۱ «هدایوم الفصل» (المرسلات رکوع ۱)دیگر اینکه خداوند به یمن پرهیز گاری دردل های شما فروغی می افکند \_ تاذوقاً ووجداناً حق را از باطل ونیك را از بد جدا کنید \_ حضرتشاه (رح) علاوه کرده «شاید درفتع بدر بخاطر مسلمین خطور کرده بود که این فتح اتفاقی است ، بایدخفیتاً از حضرت (ص) به کفاراحسان کنندتاآنها به خانمان واهل وعیال مادرمکه تعرض نکنند بنابرآن درآیت ولازخیانت منع ودر آیت دیگر تسلی داده شد که درآینده تمام این امور فیصله میشود واهل وعیال شما گرفتار کفار نمیمانند » .

وَيُكُفِّرُ عَنْكُمْ سَيّا تِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ا

وَاللَّهُ ذُ وَالْفُضَلِ الْعَظِيْمِ ﴿ وَإِذَّ

يَنْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُ وَ الْمِثْبِتُو كَ نگرویده اند تاحبس کنند تر آنانكه

أُوْيَقْتُلُوْكَ أُويُخْرِجُوْكُ وَيَهْكُرُوْنَ یا بیرون کنندترا ازمکه و ایشان بدسگالی میکنند و(جزاميدهدخدا ايشانرا) وتدبيرميكند خدا وخدابهترين خفيه تدبير كنندكاناست

تفسیر : پیش از هجرت ، کفار مکه در (دارالندوه) گرد آمدند ودربارهٔ پیغمبر رأی زدند و گفتند \_ چاره چیست اقوام داخلی از دست وی پریشان است واز خارج نیز مردم هرروز بداموی گرفتار میشوند . مبادا قوتش رفتهرفته زیّاد ومقابله دشوار گردد . آراء مختلف گردید \_ بعضی برآن بودند که حضرت را درحبس افگنند یا ســخــت مجــروح گردانند بعضى گفتند : جــلاىوطنشود تاهميشه ازاين انديشه نجــات یابیم ـ سرانجام فیصلهٔ عمومی بررأی ابوجهل قرار یافـت وآن چنین بود که از هرقبیلهٔ عرب جوانی منتخب شود وهمه دریك وقت باشمشیر های آخته بروی حمله کنند ، تابنی هاشم نتوانند باتمام عرب جنگ کنند وخون بهای او به تمام قبایل تقسیم گردد درحالیکه آن تیره بختان کافر مشغول این تدابیربودند از سوی دیگر در شکست آنها تدبیر لطیف الهی (ج) روی کار آمد ملکی به پیغمبر اطلاع داد ـ وحضرتوی على كرمالله وجههرا بر بستر خويش خوابانيد وخود به چشم جمعيتي که به قتلش گرد آمده بودند خاك افكنده بدر رفت ـ بيك تارمويمبارك وحضرت على كزندى نرسيد ودشمنان خائب وخاسر شدند وكسانيكه درقتل وی رأی داده بودند دربد کشته کردیدند ومعلوم شد تا خدا همراه باشد \_ کس نتواند زیانی رساند \_ چنانکه پیغمبر (ص) خود را نجات داد \_ خانواده واهل وعیال نانرا که درمکه می باشند نیز حفاظت کرده میتواند \_ دشمن اگر قوی است نگمهبان قوی تر است .

وَ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِمُ النَّبُنَا قَالُو اللَّهُ اللَّ

اِنْ هٰذُ ٓ اللَّ ٱسَاطِيْرُ الْآوَلِيْنَ ۞ نِيسَةِ ابن معر افسانه هاى پيشينيان

تفسیو: نضر ابن الحارث میگفت «اگربخواهیمانیز میتوانیمانندقرآن کلامی بسازیم زیرا جز چند افسانه چیزی نیست » اما قسرآن حکیم فیصلهٔ تمام منازعات را باین امر قرار میداد که چرا چنین نکردند حیانچه یکی میلافید اسپ من اگر برراه افتد میتواند دریك روز از مشرق بمغرب رسد ولی حیف که نمیرود . کفار نیز چون احوال امم پیشین را می شنیدند می گفتند این همه افسانه است ، اکنون دربدر به چشم سردیدند که محض افسانه نبود وعذاب برآنها فرود آمد ، چنانکه بر گذشتگان فرود آمد ، و

و إِنْ قَا لُوا اللّهُمّ إِنْ كَانَ هَٰذَ ا وآنكاه كه محفتند باد خدایا امر هست این قرآن هُو آن هُو الْحَدِّق مِنْ عِنْدِكَ فَا مُطِرُ عَلَیْنَا هُو الْحَدِّق مِنْ عِنْدِكَ فَا مُطِرُ عَلَیْنَا داست اذ نزدتو پس ببادان برما حِجَارَةٌ مِّنَ السّهَامُ او اعْتِنَا سنك اذ آسمان یا بیاد بسا تفسیو: این آیت منتهای جهل وشقاوت وعناد مشرکین مکه را نشان میدهد، یعنی آنها میگفتند: خداوندا! اگر دین اسلام که مااز مدت دراز وبااین همه جدوجهد به تکذیب آن می پردازیم حق است، پس تاخیر برای چیست؟ ومانیزچرا مانند اقوام سلف سنگباران نمیشویم؟ ویامانیز بهعذابی مانند آن مبتلا ومستاصل نمیشویم؟ میگویندهنگامیکه ابوجهل از مکه خارج میشد این دعا را در پیشگاه کعبهٔ مکرمه نموده بود عاقبت هر چه خواست نمونهٔ آنرا در «بدر» دید، خودش باشصتونه سردار به دست مسلمانان ناتوان بی سرو سامان مقتول گردید، وهفتاد نفر سردار درذلت اسارت، گرفتار شدند، بدینوسیله خدا (ج) بنیاد آنهارا برافکند، البتهمانند قوملوط از آسمان بر آنهاسنگ نباریدامامشتی سنگریزه که خدا (ج) بدست محمد صلعم بر آنها افگنده بود، مثال کوچکی از آن سنگباران آسمانی بود «فلم تقتلوهم ولکن الله قتلهمومارمیت اذرمیت ولکن الله ویه».

# 

تفسیر: سنة الله ، اینست که چون برقومی بنابر تکذیب انبیاء عـذاب فرود آید ما پیغمبر خود را از آنها کناره میکنیم . آنگاه که حفسرت محمد رسول الله صلعم را از مکه جدا ساختیم ، اهل مکه در عذاب «بدر» گرفتار آمدند .

و مَا كَانَ اللّٰهُ مُعَدِّ بَهُمْ وَ هُمْ و نيست هرمز خدا عداب كنندهٔ ايشان و ايشان يُستَغُفِرُ و نَ ﴿

تفسیں: دوچیز مانع نزول عذابست ، یکی موجود بودن پیغمبر میان آنها دوم استغفار \_ یعنی درمکهٔ مکرمه بهیمن قدم آنحضرت صلعم عداب معطل بود \_ اکنون برآنها عذاب فرود آمد \_ همین طور مادامیکه گنهگار نادم باشد وبه توبه ادامه بدهد \_ مورد مواخذه نمیشود \_ولو بزرگترین گناهی کرده باشد حضرت پیغمبر (ص) فرمود: پناه گنهگاران دو چیز است \_ یکی وجود من ودیگر استغفار «گذا فی الموضع» .

تنبیه: «وماکانالله البعد بهم» را که مترجم محقق قدسالله روحه ، معنی کرده موافق رأی بعضی مفسرین است لیکن اکش آنها چنان مطلب گرفته اند که از تنزیل نوع عذاب خارق العاده که مشرکسین آنرا طلب میکردند که تمام قوم را دفعتاً مستأ صل می ساخت دوچیز مانع میباشد یکی وجود فرخندهٔ حضرت نبوی صلی الله علیه وسلم چه از برکت آن براین امت ولو «امه دعوق» بوده باشد عذاب خارق العادهٔ مستأصل نازل نمی شود – اگر احیانآبه افراد و آحاد فرود آید ، منافی قاعده کلیه نیست دیگر وجود استغفار کنندگان خواه آنها مسلمان باشند و یا کافر چنانکه منقول است مشرکین مکه هم دراثنای تلبیه وطواف «غفرانک غفرانک» میگفتند باقی میماند عذاب معمولی غیر خارق (مثلا قحط ، یاوبا ، و یا قتل کثیر وغیره ) نزول آن باآنکه پیغمبر و یا بعض مستغفرین موجودباشند ممکن است – البته و قتیکه آن مردم شرارت کنند از طرف خدا ( ج ) جسان تنبیه نشوند آینده این مطلب بیان شده.

و ما لهم الا يعن بهم الله و هم و جيست آنها دا كه عداب نكند ايشانوا خدا وايشان و هم يصل و ن عن المسجد الحرام مسجد عرام و ما كا نو آ أو ليا و ليا و أو ليا و ليا و

تفسیس: عدم نزول عذاب از دوسبب است که ذکر شد ورنده سیئات وستمگاری و تیره روزی شما متقاضی عذاب فوریست ، ظلمی بیشتر ازاین نیست که موحدان را به حیله های گوناگون از زیارت حرموعبادت خدا (ج) باز دارند واز وطن شان مکه مکرمه خارج کنند و بکوشندتااین

بندگان متعبد ومطهر را درآنجانگذارندوشگفتاین جاست کهبرای جوازاین ظلم حجت پیش میکنند ومیگویند مامتولیان مختار حرمیم ، حق داریم هر کرا بخواهیم نگذاریم ، حا لآنکه اولا متولی نیز حق ندارد که مردم را از نماز وعبادت در مسجد منع کند.دوم حق تولیت از آنها نیست . تولیت حرم شریف کسی را رسد که متقی و پرهیز کار باشد ، مشرك و بد اخلاق درآن حقی ندارد . اما اکشر از جهل ، خویشتن را اولاد ابراهیم ویا منسوب به کدام قبیله دانسته میگویند تولیت کعبه بدون کدام شرط و قید خاص حق موروثی ماست میگویند تولیت کعبه بدون کدام شرط و قید خاص حق موروثی ماست بس توضیح شد که درمیان اولاد ابراهیم تولیت کعبه ازآن پرهیزگاران است نه ازاین ستمگاران تا از هرکس آذرده باشند به زیارت حرم نگذارند .

و مَا كَانَ صَلَا نَهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ اللَّهِ وَ نَسِت نمازايشان نزديك خانهُ عبه معر مُكَاءً و نَصْدِ يَكُ فَذُ و قُو اللَّعَذَ ابَ صَفِير عردن و عفزدن پس بچشيد ای كافران عداب دا بها كُنْتُم تَكُفُرُ وُنَ ﴿

تفسیو: کسانیکه نماز گذاران حقیقی را از مسجد باز میدارند نماز خود شان چهارزش دارد برهنه به طواف کعبه پرداختن ، بجای ذکر خود شان چهارزش دارد برهنه به طواف کعبه پرداختن ، بجای ذکر خدا (ج) صفیر کشیدن و کف زدن چنانکه دراکش ملل امروز نیزنواختن زنگ و ناقوس عبادت بزرگ دانسته میشود ، غیرض خود ، خدا را نمی پرستند و دیگران را نمی گذارند ، اشیای بی معنی و لغورا عبادت قرار میدهند ، بعضی برآنند که آنها صفیر میکشیدند و کف میزدند تادر عبادت مسلمانان خلل افگنند یابطریق تمسخرواسته راء چنین میکردند و الله اعلم.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُ وَ ايُنْفِقُونَ آمُوا لَهُمْ مُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّ

لِيَصُدُّ وَ اعَنْ سَدِيْكِ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي اللهِ اللهِ

^

تفسیر: در«بدر» دوازده رئیس کفار بذمه گرفته بودند که هرروز یکی ازآنها طعام سپاه را تهیه کنند چنانچه یك نفر دریك روز ده شتر ذبح میکرد چون شکست افتاد هزیمتیان در مکه با ابو سفیان وامثالش گفتند هر قدر متاع بازرگانی در کاروانست بغرض انتقام گرفتن از محمد صلی الله علیه وسلم صرف شود وهمه برآن راضی شدند دراین آیت تذکار این گونه مصارف است .

فسينفقونها من المحمد ال

الله عنوب الله میشوند و آنانکه ثابت باشند بر عفر الله میشوند و آنانکه ثابت باشند بر عفر الله عنوب الله میشوند و الله میشوند

تفسیر: چون دراین جهان مقهور ومغلوب ودر آخرت معذب شونددست افسوس بهم سایند وگویند ثروت ما برباد رفت وموفقیتی حاصل نشد چنانچه نخست در «بدر» وباز در «احد» وسایر مواقع قوای جسمی ومالی خود را صرف کردند ودیدند که هیچ نتوانستند ودر نتیجه هلاك یا مفتضع شده از کفر توبه کردند.

ليونيز الله الخبيث مِن الطبيب الطبيب العرب الطبيب ويجمع الخبيث بعضه على بعض ويجعل الخبيث بعضه على بعض ويجعل الخبيث بعض أنوا بر بعض فير حميعًا فيجعله في جهنهم المرادة همه والعام العام ال

1.41

\_\_\_\_

٩

تفسیو: درموضع القرآن است ، خداوند اسلام را متدرجاً غالب میگرداند و کافران در اثنای آن نیرو های بدنی ومالی خویش را صرف می کنند تانیك ازبد جداشود ، یعنی درسرنوشت کسانیکه اسلام است مسلمان شوند وقسمت کسانیکه مردن به حال کفر است بدوزخ گرد آیند .

أُو لِنَّعِكَ هُمُ الْخُسِرُ وُ نَ ۞ آن جماعه ایشانند ذیان کاران

تفسیر : یعنی متحمل خسارات دنیوی واخروی هردو شدند .

قُلُ لِّلَّذِينَ كَفَرُ وَ النَّ يَّنَتُهُو ا بعو برای آنها که کافراند امر بازایستند وُغُفَرُ لَهُمْ مَا قَلْ سَلَفَ عَلَيْهِا

آمرزیده شود ایشانرا آنچه گلا

تفسیر: اگر اکنون هم از کفر وطغیان وعداوت اسلام باز گردندوازدل بحضرت پیغمبر (ص) متابعت نمایندهمه گناهانیکه سابق درحال کفر کرده بودند بخشیده میشود (الاسلام یهدم ماکان قبله) بجز حقوق العباد که امر جداگانه بوده بخشیده نمیشود.

وَ إِنْ يَعْمُو كُو الْفَقَدُ مَضَتُ سُنَّتُ سُنَّتُ وَ الْفَقَدُ مَضَتُ سُنَّتُ سُنَّتُ وَ الْفَقَدُ مَضَتُ سُنَّتُ وَ الْفَقَدُ مَضَتُ سُنَّتُ اللهِ اللهُ وَاللهُ عَلَيْتُهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

پش**ینیان** 

تفسیر: چنانکه گذشتگان از تکذیب و عداوت پیغمبران تباه شدند آنها نیز تباه میشوند ویا چنانکه به نزدیکان شان در «بدر» سزاداده شد باینها نیز سزا داده میشود.

وَ قَا تِلُوْ هُمُ حَتَّى لَا تَكُوْ نَ فِتُنَةً

و کار زار کنیدبا ایشان تاآنکه نباشدهیچ فساد (غلبهٔ کفر)

تفسیو : به کافران قوتی نماند که مردم را ازایمان باز داشت. توانند یادین حق را به فنا تهدید کنند ، بشهادت تاریخ گاهی اگر کافران غالب

1.44

w w

شده اند ایمان و مذهب مسلمانان در خطر افتاده ـ مثال هسپانیه پیشروی جهان است همینکه قوت و موقع یافتند مسلمانان را محو کردند یا از دین باز گردانیدند ، بهرحال نخستین مقصد جهاد وقتال حصول امن واطمینان است تا مسلمانان بعبادت خدا پرداخته توانند و دولت ایمان و توحید از خطر کفار محفوظ ماند (چنانکه در کتب حدیث منقول است ابن عمر و دیگر اصحاب رضی الله عنهم نیز فتنه را چنین تفسیر کرده اند).

#### **رَّ يَكُوُ** نَ الدِّينُ كُلُهُ لِلْهِ <sup>•</sup>

تفسير: آخرين مقصد از جهاد اين است كه اقتدار كفر بجا نماند وحكم خداى يكانه جلت عظمته نافذ گردد دين حق برتمام اديان غالب شود «ليظهره على الدين كله» واين غلبه چه درحال موجوديت اديان ديگرباشد چنانكه در عهد خلفاى راشدين وغيرهم بوقوع پيوست وچه درحال اختتام تمام مذاهب باطله چنانكه هنگام نزول مسيح به وقوع ميپيوندد واين آيت دليل واضح است كه جهاد وقتال چه بطور هجوم و چه بصورت دفاع تا وقتى مشروع است كه اين دومقصد حاصل شود وان اين رو در حديث است «الجهاد ماضالى يوم القيمة» تفصيل احكام وشرايط جهاد دركت فقه ملاحظه شود .

همهاش برای خدا

#### **فَإِنِ انْتُهُو ا**فَاتَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُوْ نَ بَصِيْرٌ ۞

پس اگربازایستند ازشرك پس هرآئینه خدا بهآنچه میكنند بیناست

تفسير: درظاهر اگر از كفروشرارت خويش باز آيند قتال به آنهانيست احوال ضماير وكيفيت آيندهٔ آنها بخدا (ج) حواله شود ، هرچه كنند از علم الهي (ج) پنهان ماند، نميتواند مسلمانان مكلفند كه صرف بروفق حال ظاهر عمل كنند درحديث است (امرت ان اقاتل الناس حتى يقولوا لالهالاالله فاذاقالوها عصموا منى دماءهم واموالهم الابحقها و حسابهم على الله عزوجل ) .

# وَإِنْ نُولُوا فَاعْلَمُوۤ النَّ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ا

#### مُولِكُمْ نِعْمَ الْمُولِي وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴿

مدد گار شماست نیك مدد گار است و نیك یاری دهنده است تفسیر: مسلمانان باید برءون وعنایت الهی (ج) توكل نموده جهاد كنند ، از كثرت كفار و تجهیزات آنها نترسند چنانیكه درجنگ «بدر» مشاهده شد كه خداوند (ج) به مسلمانان چه نیكو مدد و حمایت كرد .

جز، دهم وا عَلَمُو النّها غَنِهُ ثُمْ مِن شَيْعًا و بداند مه آنجه عنیمت محرفتید اذ چیزی

فَاتَّ لِلْمِ خُهُسَهُ وَلِلَّرِ سُولِ سهرآئینه برای خداست پنجم حصهاش و پیغامبر دا

و لِذِي الْقُرْبِي وَ الْيَتَالَى وَ الْهُسْكِيْنِ وَ لَيْ الْهُسْكِيْنِ وَ الْهُسْكِيْنِ وَ فِي مِنْوايانَ

و ابن السيال

تفسير : درآغاز سوره گفته شد «قلالانفالله والرسول» دراين جاقدرى تفصيل داده ميشود يعنى مألى كهاز جنگ كفار بغنيمت بدست مسلمانان مى افتد پنجيك آن نياز خداست كه پيغمبر (ص) ، آنرا به حيث نيابت خدا (ج) وصول کرده درپنجامر صرف می تواند (۱) برای خود (۲) به خویشاًوندان خود (بنی هاشم وبنی مطلب) که از دیرباز خواه بــرای حدا واسلام وخواه بلحاظ قرابت بحضرت وی یاری کرده بودند وگرفتن زکوة به آنها حرام شده (۳) به کودکان پدر مرده (٤) به مسلمانان بینوا (٥) بهمسافران \_ چهار حصه باقی مانده میان سیاه اسلام تقسیممیگردد وقسمت سواران دو بسرابر پیادگان می،باشد ، بعدازوفات خفسرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم نزد علمای حنفیه از پنج موقع که خمس مصرف می شد تنها سه موقع آخر آن باقی مانده زیرا بعداز رحلت نبوی آنچه بخودحضرت صرف تميشد ديكر ضرورت نمأند وحصة خويشاوندانكه درقدیم به نصرت وی پرداخته بودند نیز از میان رفت ــ البته درحصهٔ مساکین فقرای که باحضرت پیغمبر (ص) قرابت دارند مقدم شناخته ميشوند ، نزد بعض علما خمس الخمس بعد از حضرت بيغمبر (ص) بايد به مصارف اميرالمومنين داده شود والله اعلم ، برطبق بعضى روايات چوناز غنیمت خمسآن (پنجیك بنام خدا) جدامی شد حضرت پیغمبر (ص) اول چیزی ازآن برای بیتالله (کعبه) جدا میکرد ، بعضی فقها نگاشته اند آنجاً كه كعبه بعيد باشد به مساجد تخصيص داده شود .

إنْ كُنْتُمْ الْمُنْتُمْ بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَ لَنَا اللَّهِ وَمَا أَنْزَ لَنَا اللَّهِ وَمَا أَنْزَ لَنَا الرّ

الانفال

عَلَى عَبْدِ نَا يَوْمَ الْفُرْ قَانِ بِي مَا لَفُرْ قَانِ بِيهُ فِيهِ مِين

تفسیر: مراد از روز فیصله روز «بدر»است که نزاع حق وباطل صریحاً فیصله شد. روزی که خداوند فتح و نصرت را براکمل بندگان خویش فرود آورد \_ فرشتگان را نازل گردانید پس کسانیکه به خدا (ج) و تاثید غیبی ایمان آورده اند تخصیص دادن خمس غنیمت بنام خدا (ج) بر آنهاگران نیست .

يَوْ مَ الْتَقَى الْجَهُعٰنِ وَ اللّٰهُ عَلَى رَوْرُوهُ وَ خدا بر روزيعه بهم آمدند دومروه و خدا بر كُلِّ شَكَيَ قَلِ يُرُ ﴿

تفسیر : چنانکه شمارا درآن روز مظفر ومنصور گردانید آینده نیز حضرت قادر متعال پیروزی ها وفتوحات می بخشد .

إِنْ اَنْتُمْ بِالْعُدُوةِ اللّٰ نَيَا وَهُمْ اللّٰ نَيَا وَهُمُ اللّٰ نَيَا وَهُمُ اللّٰ نَالِمُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ

تفسير: مراد از كنارهٔ نزديك آنطرف ميدان جنگ است كه نيزديك بمدينهٔ طبيه بود وكينارهٔ دور آن طرف كهاز مدينهٔ طبيه بعيدبود.

# والركب أسفل منكم الله عان شما

تفسیر ؛ کاروان تجارتی ابوسفیان سوی نشیب ساحل روان بود سپاه قریش درمیان کاروان ومسلمانان حایل گردیدند .

### وَلُوْ تُواعَدُ تُهُلَا خُتَلَفْتُهُ فِي الْمِيعُدِ

و اگرمیانخود وعدهٔ قتال می کردیدهر آئینهخلاف میکردید در وعدهٔخود

تفسیر: ممکنبود اگر فریقین ازاول میعاد جنگ را معین می کردند اختلاف واقع میشد یادر رسیدن بهمان وقت مقرر تقدیم وتا خیر رخ میداد به زیرا مسلمانان از کثرت و تجهیزات کفار ترسان بودندو کافران ازحقانیت و خداپرستی و دلیری مسلمانان می ترسیدند و هر دو فریق را از تعهد و مسئولیت جنگ تردد و تقاعد و اقع میشد .

و ليكن (جمع كرد) تابانجام دساند خدا كادى دا كه بود مفعود الله كادى دا كادى دا كه بود مفعود كادى دا كادى دا كادى دا كادى دا كان مَنْ هَلَكَ عَنْ عَنْ مَنْ هَلَكَ عَنْ عَنْ مَنْ هَلَكَ عَنْ كَانَ عَرَدَى مَنْ هَلَكَ عَنْ است اذ كردنى كَدَا يَكُولِكُ مَنْ حَى عَنْ اللّهِ اللّهُ اللّه

حجتے روشن و زندہ ماند کسیکه زندہ شدنی استازحجتی روشن

تفسیر: قریش آمد که بقافله معاونت کند وشما آمدید که بسرآن حمله نمائید ، قافله نجات یافت ودوسپاه بدون آنکه از همدگر خبر شونددر دو کنارهٔ میدان فرود آمدند ، این تدبیر الهی (ج) بوداگر شما قصداً میرفتید این چنین بهموقع نمیرسیدید ، مزید برآن پس از ایس فتسع بر کافران صداقت پیغمبر آشکار شد ، کسانیکه مردند پس از وصول به یقین مردند ، کسانیکه ماندند حق را شناختند تا حجت الهی (ج) کامل گردد کذافی الموضح وممکن است مراد از مردن وزیستسن کفر وایمان باشد به یعنی کسیکه اکنون ایمان آرد وکسیکه به کفر خویش استوار ماند وایمان یاکفر هردو بعد از آشکار گردیدن حق باشد .

و اعلموا منزل دوم

وَإِنَّ اللَّهُ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿

تفسیو : خدا (ج) به فریاد ستم کشان بیچاره شنواست و میداند چکونه آنها را مدد کند ببینید که چسان در «بدر» فریاد مسلمانان را شنید و بآنها معاونت کرد .

الانفال

اِنْ يُرِ يُكُومُ اللّٰهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا اللهُ اللهُ عَلَي مَنَامِكَ قَلِيلًا اللهُ الل

و كو أ ركم كثير الفشلتم وكتنا و الركم و كتنا و كتنا و المرديديدوبايكديم

زَعْتُمْ فِی الْاً مُرِ وَلَٰكِکِنَّ اللّٰمَ سَلُّمُ طَٰ نزاع می نمودید دد کاد و لیکن خدا سلامت داشت

اِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَ اتِ الصَّدُ ور ﴿

هرآئينه وي داناست به آنجه درسينهاست

تفسیر: چون تعداد آنهارا افزون میدانستند بعضی بهجنگ جرئت میکردند و بعضی نی ، ازاین جهت اختلاف واقع می شد و کار به تعویق می افتاد ـ اما خداوند (ج) قلت دشمن را درخواب به پیغمبر واضح گردانید و شمارا از جبن ومنازعه نجات داد ، او تعالی میداند که چهدردلها همت و شجاعت پدید می آرد و چه چیز جبن و نامردی تولید میکند .

و إِنْ يُرِ يُكُمُّو هُمْ إِنِ الْتَقَيْتُمْ فِي وَ الْتَقَيْتُمْ فِي وَ الْكَاهِ مِن وَرَوبروشديد و انكاه محافظه الشانوا جوندوبروشديد و

اندكي

ٱغينِكُمْ قَلِيلًا وَيُقَلِّلُكُمْ فِي ٱغينِهِمْ

لِيَقْضِى اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُو لِا اللَّهُ اللَّهُ الْكُانَ مَفْعُو لِا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَ اللّٰيِ اللّٰيِ مِنْ جُعُ الْأُمُورُ ﴿ اللّٰيِ مِنْ جُعُ الْأُمُورُ ﴿ ﴿ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ ال

تفسیو: حضرت پیغمبر (ص) تعداد کافران را درخواب اندك دید و و مسلمانان را هنگام مقابله شمار دشمن كم به نظرآمد تابه جرئت بجنكند خواب پیغمبر را نمیتوان غلطگفت زیراعدهٔ كسانیكه كفر را ادامه میدادند كم بود و بیشتر كسانی بودند كه بعد ازآن مسلمان شدند و وممكن است كه خواب مذكور چنین تعبیر شود كه مقصود از تعداد قلیل اظهار مغلوبیت آنها باشد ، باقی اینكه در نظر كفار مسلمانان كمتر معلوم شدند ، آنها واقعاً كم بودند و این واقعه هنگامی صورت گرفت كه هر دو فوج ابتداء مقابل یكدیگر صف بستند و سپس چون مسلمانان دوچند آمد و كمانی العمران «واخری كافرة یرونه معداد مسلمانان دوچند آمد و كمانی العمران «واخری كافرة یرونه معلیم مثلیهم دای العین» (آل عمران و کوع۲).

يَا يُهُمَا الَّذِينَ الْمَنُورَ الْأَلَا لَقِيْتُمْ فِعَةً مِنَا لَقِيتُمْ فِعَةً مِنَا لَقِيتُمْ فِعَةً

فَا تَبُتُو اوَا ذَ كُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا اللهُ كَثِيرًا اللهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

تفسیں: این آیت مستمل استبرنماز ، دعا ، تکبیر وانواع ذکر الہی «ذکرخدا» دل ذاکر را قوت می بخشد واطمینان میدهد والبته این امردر جهاد از همه ضرورتر می باشد بزرگترین اسلحهٔ صحابه (رض)این بود «الدین آمنوا و تطمئن قلوبهم بذکراته الابدکراته تطمئن القلوب» (رعد \_ رکوع ٤) .

لَّعُلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴿ وَ الْمِيْعُو اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهُ وَ لَا تَنْا زَعُو الْفَتَفُشَلُو اللّٰهَ وَ لَا تَنَا زَعُو الْفَتَفُشَلُو اللّٰهَ وَ لَا تَنَا زَعُو الْفَتَفُشَلُو اللّٰهُ وَ رَسُولُ او دا و بایکدیگر نزاع مکنید که دراین صورت بزدل شوید و تنه می ریک کم و تنه می ریک کم و میرود دولت و قوت شما

تفسیو : چون وقار شما ازمیان رفت شکوه شما کاسته میشود بعد از زایل گردیدن هیبت به فتح وظفر چسان نائل میشوید ؟

وَ اصْبِرُ وُ اللّٰ اللّٰهُ مَعَ الصّْبِرِ يَنَ ﴿

تفسيو: زحمات وشدايديكهدر موقع جهاد پيش مي آيد بكمال صبر وثبات ، تحمل كنيد ودل از دست مدهيد مثل است كه خدا حامي ومددگار همت است، دراين آيت به مسلمانان توضيع شده كه كليد كاميابي چيست ؟ واضح گرديد كه باكثرت ثروت ، سپاه ، سلاح فتحو نصرت بدست نمي آيد بلكه از ثبات قدم صبر واستقلال ، قوت واطمينان نصرت بدست نمي آيد بلكه از ثبات قدم صبر واستقلال ، قوت واطمينان اتحاد واتفاق حاصل ميشود دراين موقع بي اختيار شدم و خواستم راجع به صحابه كرام رضي الله عنهم كه مصدر اخلاص وايمان اند چند كلمه از ابن كثير رحمه الله نقل كنم «وقد كان للصحابة رضي الله عنهم في باب الشجاعة والائتمار بماامرهم الله ورسوله به وامتثال ماارشد هم اليهمالم ببركة الرسول صلي الله عليه وسلم وطاعته فيماامرهم فتحوالقلوب ببركة الرسول صلي الله عليه وسلم وطاعته فيماامرهم فتحوالقلوب سائر الاقاليم شرقا وغربا في المدة اليسيرة مع قلة عند هم بالنسبة الي جيوش سائر الاقاليم من الوم والفرس والترك والصقالية والبريس والحبش واصناف السودان والقبط وطوائف بني آدم قهرواالجميع حتى اعلت

كلمة الله وظهرديسنه عسلى سائس الاديسان وامستدت الممسالك الاسسلامية في مشارق الارض ومغاربها في اقل مسن ثسلاتين سنة فرضسي الله عنهم وارضاهم اجمعين وحشرنا في ذمرتهم انه كريم تواب » .

ا رِهِم بَطُرًا وَ رِئَاءَ النَّاسِ های خود اندوی سرکشی وخودنمائی بمردمان

و يَصُلُّ وْنَ عَنْ سَدِيلِ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ اللّٰهِ عِدادند و خدا

بِهَا يَعْمَلُونَ مُحِيْطٌ ٠

به آنچه می کسنند احاطه کنندهاست

تفسير : ابوجهل سپاه خودرا با طنطنه زياد ونواختن سياز و سيرود سوق داده بود تا مسلمانان مرعوب شوند وبر سایر قبایل عرب هیبت مشرکان استوارشود در راه پیام ابوسفیان باورسید که قافله از خطر شدید نجات یافته است باید بهمکه برگردی ــ ابوجهل به نهایت غرور ونخوتی که داشت گفت وقتی باز خواهیم گشت که پیرامون چشمهٔ «بدر» انجمن نشاط منعقد كنيم ؛ زنان نواگر ما از سرور و كاميابي نغمه كنند ؛ شراب بنوشيم وحظ ببريم وتاسه روز شترها ذبـح وقبايـل را ضیافت نمائیم تادرمیان عرب این روز برای همیشه یادگآر ما باشد ورعب ما دردل مسلمانان که عدهٔ قلیل اند جاگزین گردد تادرآینده به مقابلة ما جرئت نكنند مكر غافل ازين كــه تدابير وتجاويزيكه كــفار می سنجند وقوع وعدم وقوعش دراختیار خداست که آنهآرا رویکار بيارد يانه بلكه اگر اوتعالى بخواهد بر عكس اثر تدبير ونيات بد شان را بخود شان برمیگرداند و خنین شدکه دربدل آب «بدر»وساغر شراب بنوشیدن جام مرگ مجبور شدند بجای محفل سرور ونشاط از «بدر» تا «مکه» گلیم ماتم هموار گردید ـ مالی که میخواستند به تفاخرونمایش خرج كنند به غنيمت مسلمانان رفتواساس دوام غلبه ايمان و توحيد درمیدان «بدر» نهاده شد \_ گویا خدای تعالی درین زمین کوچك قسمت های ملل واقوام جهان را بیك طریق فیصله فرمود بهرحال دراین آیت مسلمانان را آگاهیست که جهاد تنها کشتن وخون ریختن نیست بلکه

عبادتيست عظيمالشان . عبادتي كه بغرض افتخار وريا باشد پــذيرفته نميشود لهذا از فخر وغيرور ، از نمايش وريا پرهيـز نمـائيد وشيوه کافران را اختمار مکنید .

و إِنْ زَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْمَا لَهُمْ الشَّيْطِنُ أَعْمَا لَهُمْ وَ السَّيْطِنُ أَعْمَا لَهُمْ وَ السَّيْطِنُ الْعَالَةُ اللَّهُمْ وَ النَّالِينَ اللَّهُمُ السَّيْطِانُ مَا عِلَا السَّلَا اللَّهُمُ اللَّلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّلْمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُم

وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ

و انجی جار گکم فکما تراءت و هرآئینهمن مدد منندهام شمارا پس چون روبروشدند

الْفِئَتْنِ نُكُصُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَقَالَ

اِنْ بِي بَرِيْ كُنْ مِنْكُمْ اِنْكَ اَرِي الْرَبِي الْرِي الْرِي الْرِي الْرِي الْرِي الْرِي الْرِي الْرِي الْمُنْ الْمُنَا الْمُنْ الْمُنَا الْمُنَالِمُ لِلْمُنَا الْمُنَالِمُ لِلْمُنَا الْمُنَالِمُ لِلْمُنَا الْمُنَالِمُ لِلْمُنَالِمُ لِلْمُنَالِمُ لِلْ

مَالِاتُرُونَ إِنِّيْ أَخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ

يَ شَدِينُ الْعِقَابِ ﴿

تفسير : قريش بهقوت وجمعيت خويش مغرور بودند ودائم با بني كنانه منازعه ومخاصمه مينمودند ودر انديشه بودند كه مبادا بنى كنانه سد راه کامیابی شان گردد درآن اثنا فوراً شیطان لعین بصورت رئیس کنانه يعنى سراقه ابن مالك بافوجي از ذريت خويش نمودار شد تاقريش را تقویت و تزئید همت نماید \_ وبهابوجهل وپیروانش اطمینان داد که «ماهمه به کمك وحمایت شما حاضویم از طرف کنانه بکلی خاطر جمع باشید کهماباشمائیم» چون در «بدر» جنگ شدت کرد شیطان ، جبرئیل ودیگر فرشتگان را دیداز همدستی ابوجهل پاکشیده راه فرار پیش گرفت \_ ابوجهل گفت «ای سراقه آ! اکنون که باید کمك کنی كجا میگریزی» جواب داد کهمن باشما بوده نمیتوانم من چیزهایرامیبینم که شماً از مشاهدهٔ آن قاصرید یعنی (فرشتگان) خدا (ج) از ترس (ایس فوج خدائی ) بیدل شدهام وبیش ازین تاب مقاومت درمن نمانده۔ چه میترسم که در عُذَاب شدید و آفت وخیم گرفتار آیم ، قتاده میگوید ک «ملعون دروغ گفت که خوف خدا (ج) دردلش افتاده \_ چون میدانست كه وقت هلاك لشكر قريش فرا رسيده است وهيچ قوتي آنها رانجات داده نمیتواند قرار عادت جبلی خود که همیشه تابعان خودرا بازی میدهد وهمینکه آنهارا درهلاك انداخت خودش میگریزد ـ درین موقع نیزچنان كرد «يعدهم ويمنيهم ومايعدهمالشيطان الاغرورأ» (نساء ركوع - ١٨) كمثل الشبيطان اذقال للانسان اكفر فلما كفر قال اني بريء منك اني اخاف الله ربالعلمين (الحشرركوع ٢) وقال الشيطان لماقضي الامران الله وعدكم وعدالحْق ووَعَدَّتكم فاخَلفتكم وماكأن لىعليكممن سـلطَّان الآان دعوتـكمْ فاستجبتم لى فلاتلو مونى ولوموا انفسكم ماانا بمصرخكم وما انتمبمصر خياني كفرت بمااشركتمون من قبل ان الظالمين لهم عذاب اليم» . «ابراهیم رکوع ۲۰».

عُزِيْرُ حُكِيمٍ آ

تفسيس: چون منافقين وكلمه كويان ضعيف القلب ديدند كه مسلمانان باوجود قلت تعداد وبى سروسامانى شجاعت زياد نشان ميدهند ،گفتند كه اين مسلمانان بدين وحقانيت خود مغرورند وخودرا طعمه هلاك ميسازند \_ خداوند (ج) جواب ايشانرا داد كه «اين غرور نيست توكل است ، هر كه برقدرت بى انتهاى خداى مستعان چنين اعتماد ويقين داشته باشد كه هرامر واراده او تعالى عين حكمت وصواب است ضرور در معامله حق جدى ودلير ميگردد » .

> الحكر يقي ۞ سوذان دا

تفسیر: آنهارا میزنند ومیگویند اکنون این را بگیرید مزهٔ عذاب جهنم را آینده می چشید اکثر مفسرین این را نیز درواقعهٔ «بدر» داخل کرده اند یعنی درآنوقت با کافران مقتول معامله فرشتگان این بود ، مگر از کلمات آیت معلوم میشود که این معامله با عموم کفار جریان دارد بنابران راجع این معلوم میشود که این معامله درعالم برزخ میشود ، اینقدر هست که کفار محاربین «بدر» قبل از عالم برزخ در دنیا همموردچنین سزا واقع شدند تادر آخرت چه عذاب خواهند دید .

ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتُ آيُدِينَكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ

این بسبب آنکردار استکهپیشفرستاده است دستهای شماو بسببآن است کهخلا

٨

# كَيْسَ بِظُلَّا مِ لِّلْعَبِيْدِ ۞ لَيْسَ بِظُلَّا مِ الْلَعَبِيْدِ ۞ لَيْسَتَ ظَلَم عننده بربند عان

تفسیر: این همه سزای کردار تاناست ورنه نزد خدا (ج) کوچكترین ظلمی نمی باشد (اگر معاذالله) ازآن طرف بقدر ذره گنجایش ظلم میبود نظر بشان خدائی باید «ظلام» گفته میشد نه ظالم زیرا اوصاف کامل همه کامل می باشد .

تفسیر: از قدیم این دستور است که هر وقت مردم به تکذیب وانکار آیات الله اصرار کردند وبه مقابلهٔ انبیا، علیهمالسلام پا فشردندخداوند آنها را بیك نوع عذاب گرفتار کرد .

زَ لِكَ بِأَنَّ اللَّهُ لَهُ يَكُ مُغَيِّرً ا نِعْهَا اللهُ اللهُ يَكُ مُغَيِّرً ا نِعْهَا اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

و اعلمـوا

أَنْعَهُ وَاعْلَى قُوْمٍ حُنَّى يُغَيِّرُ وَ ا مَا كَا مَا يَعْمِرُ وَ ا مَا كَا مَا عَلَى الْعَامِ وَ وَا مَا

بَأَ ثُنُوسِ مِنْ وَ أَنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ ﴿ وَ أَنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ ﴿ وَ أَنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ ﴿ وَانْسَانُ اسْتَ وَهُرْ آئِينُهُ خَدًا شَنُوا دَانَاسَتَ

تفسیر: چون مردم ازبی اعتدالی وغلط کاری خود قوی واستعداد فطری خیر را تبدیل میکنند و نعمت های داخلی و خارجی خدا داد را قرارهدایت او به مواقع درست صرف نمی کنند بلکه برعکس در راه مخالفت او تعالی به کار میبرند \_ ایزد متعال نعمت های خود را از آنها باز میگیردوانعام را به انتقام تبدیل میکند \_ حضرت او تمام سخنان بندگان را میشنود وهمه احوال شان را میداند ، هیچ چیز ازوی پنهان نیست \_ بنابرآن معاملتی که با بندگان میکند همه راست و بجاست \_ حضرت شاه (رح) میفرماید تاوقتیکه نیت و اعتقاد تبدیل نشرد . خدا (ج) نعمت های خودرا باز نمی ستاند و تغییر نمی کند \_ گویا از «۱۰ بانفسهم» مراد وی تنبیا نست و اعتقاد است \_ حنانکه از ترجمه ظاهر میکردد والله اعلم .

كُلُ أُبِ اللِّ فِرْ عَوْنَ وَ الّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٨

الفسير : فرعونيان واقوامى راكه پيش از آنها بودند به كيفر تكذيب شان هلاك گردانيد ـ وبالخاصه فرعونيان را غـرق نمود ـ اين همه آنكاه بوقوع پيوست كه از خدا (ج) بغاوت كـردند ـ وبر خـود ستم نمودند ورنه حضرت حق را با هيچ مخلوق عداوت نيست .

عَاهُلُتْ مِنْهُمْ نَمْ يَنْقَضُونَ عَهُلَ هُمْ عهد بسته تي باليشان باذ ميشكنند عهد خود دا

فِي كُلِّ مُرَّةٍ وَهُمُ لَا يَتَقُونَ اللهُ مَرَّةِ وَهُمُ لَا يَتَقُونَ اللهُ مَرَّةِ وَ ايشان نمي ترسند

تفسیر: کسانیکه همیشه به کفر وبی ایمانی تصمیم کردند واز انجام خود بکلی ایمن شدند وبه غداری وعهد شکنی خوگرفتند آنها نزد خدا بدترین حیواناتند \_ فرعونیان در غداری وعهد شکنی چنین بودند \_ « ولماوقع علیهم الرجز قالوایموسی ادعلناربك بماعهد عندك لئن کشفت عنا الرجز لنؤمنین که ولنرسلن معك بنی اسرائیل فلما کشفنا عنهم الرجزالی اجلهم بالغوه اذاهم ینکثون» (اعراف رکوع ۱۳۱۰) ودر عهد فرخندهٔ نبوی عادت یهودبنی قریظه این بود که باحضرت پیغمبر صلی الشعلیه وسلم غهد می بستند که ما به مشرکین مکه امداد نمی رسانیم سپس به آن ما کمک میکردند ومی گفتند ما عهد را فراموش کرده بودیم \_ بارهاچنین میکردند \_ آینده بیان میشود که باچنین غداران چه باید کرد .

فَإِمَّا دَيْقَفَتْهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَرِكَ بِهِمُ فَكُو مِنْ فَشَرِكُ بِهِمُ فِي الْحَرْبِ فِي فَشَرِكُ بِهِمُ فِي الْحَرَ بِ فَسَرِ فَ مَنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللل

٨

مَّنُ خُلْفَهُمُ لَعُلَّهُمْ يَذُ كُرُونَ ۞ آنانوا كه پس پشتايشان باشند تا ايشان پندپديرشوند

لا يُحِبُّ الْخَا نِنِيْنَ

دوست نمیدارد خیانت کنندگاندا

تفسیر اگر این خیانت کاران غدار پیمانی را که بسته اند علانیه پشت سر آفکنند ودر مقابل پیغمبر بجنگ آیند به آنها چنان سخت سزاباید داد که اخلاف ونسلمهای آینده را نیز مایهٔ عبرت بأشد ودیگر به نقض عهد جرئت نتوانند ، قومیکه آشکارا خیانت نمی ورزند اما از قــرائن وآثار هو بدا میشود که در صدد شکستن پیمانند پیغمبر مجاز است که اگر مُصلحت داند پیمان آنهارا نپذیرد وبه آنها از فسخ عهد شان اطلاع دهد و بعد از آن هر چه مناسب داند به عمل آرد تّا نسبت بــه پیمان سابق فریقین را اشتباهی نباشه وهر دو جانب مساویانه از فسخ يَّيمان اطلاع يآفته به آمادگی و نگهبانی خویش مشغول گردند یعنــی هر چیز وآضح باشد واز جانب پیغمبر خیانت بعمل نیاید ـ خدا ( ج) خیانت را نمی پسندد اگر چه باکافران باشد ، در سنن وارد است که میان امیر معاویه (رض) ورومای شرقی معاهده میعادی بود دراثنایمیعاد خواست قشون خویش را بسرحد روم سوق دهد ــ مقصدوی آن بودکه چندان بسرحد نزدیك وآماده باشد كه به مجرد انقضای میعاد فورآتواند بر دشمن حمله کند \_ هنگامیکه هنوز به سوقیات مشغول بود یکی از اکابر بر اسپی سوار ومیگفت (الله اکبر الله اکبر وفاء لاغدا) یعنی عهد خود را انجام دهید وپیمان شکن نباشید ، حضرت پیغمبر (ص) گفت چون با قومی عهد بستید هیچ گرهی را ازآن مکشائید ومبندید تا آنگاه که میعاد معاهده منقضی گردد یا بحیث مساوی بفریق ثـانی معاهـده مسترد شود ، معاویه (رض) چون شنید منصرف شد ، پسان معلوم گردید که آن بزرگوار حضرت عمر وبن عنبسه بود رضی الله عنه . و لا يَحْسَبَنَ الَّذِ يَنَ كَفَرُ وُ السَّبَقُو الْ و نيندادند عافران كه ايشان پيش دستى كردند در محريز

اِنْهُمْ لَا يُعْجِزُونَ ا

هرآئينه ايشانعاجز كردهنتوانند (مارا)

تفسیر: شاید چون کفار حکم نبذ عهد را که مذکور شد شنیدند به ساده لوحی مسلمانان حمل کردند وشاد شدند براینکه چون ما اطلاع یافتیم که نزد مسلمانان غدرجایز نیست فرصت بدستمی آریموبرخلاف مسلمانان آمادگی می کنیم این آیت جواب آنست ای کافران هر قدر آماده باشید چون خدا (ج) خواهد شمارا نزد مسلمانان مغلوبومفتضح گرداند ودر دنیا و آخرت سزا دهد ، به هیچ تدبیر نمی توانید او را عاجز کرده واز احاطهٔ قدرت وتسلطش بگریزید ، گویا به مسلمانان نمایند تسلی است که اگر به خدا (ج) اعتماد کنند واحکام وی را امتثال نمایند بر همه غالب می آیند .

و أعِدُ و اللهُم مَا الْمُعَتَم مِنْ قُوَّةٍ وَ آعِدُ مِنْ قُوَّةٍ مِنْ قُوَّةٍ وَ آماده ساذید برای ایشان آنچه توانید اذ توانائی

و مِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ

تفسیر: معنی توکل نمودن به خدا (ج) این نیست که اسباب ضروری ومشروع ترك شود بلکه بر مسلمانان فرض است که حتی الوسعوسایل جهاد را فراهم نمایند، در عهد فرخندهٔ نبوی (ص) مشق اسپ سواری شمشیرزدن، تیر انداختن داخل اسباب جهاد بود ـ امروز ساختن واستعمال نمودن توپ، تفنک، طیاره، کشتی های تحت البحری، تانك، آموختن فنون جنگ، ورزش وسایر تمرینات بدنی همه وسایل جهاد است همچنین اسلحه وآلات حربی که برای آینده آماده میشود انساءالله تعالی همه دراین آیت داخل می باشد، راجع به اسپ حضوت بیخمبر گفته است :«الخیل معقود فی نواصیها الغیر الی یوم القیمة» پیخمبر گفته است «را تا قیامت در پیشانی اسپ گذاشته و دردیگر یعنی خداوند (ج) خیر را تا قیامت در پیشانی اسپ گذاشته و دردیگر بعنی در هدر قدمی که میگذارد اجر می باید وروز قیامت خوراك و دیگر چیز بهای آن در میزان حسناتش وزن میشود.

الانفال

مَرُ هِبُونَ بِهِ عَلْ وَاللّٰهِ وَعَلْ وَكُمْ مَهُ مِيرَسَانِيد بَآن دشمن خدا ودشمن خويش دا واللّٰمِ وَعَلَ وَ كُمْ وَالْحَرِيْنَ مِنْ كُو نِهِمْ لَا يَعْلَمُو نَهُمْ وَالْحَرِيْنَ مِنْ كُو نِهِمْ لَا يَعْلَمُو نَهُمْ وَالْحَرِيْنَ مِنْ فَي نِيرِ ايشان اللّٰهُ اللّٰلَّالِمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰ اللّٰلِلْمُ الل

تفسیو: این تجهیزات همه یك سبب ظاهریست که رعب وسطوت مسلمانان نمایش داده شود ، سبب اصلی فیروزی مدد پرورد کاراست که پیشتر بیان شده کسانی را که شما به طور معین نمی شنا سید منافقانند که در پردهٔ مسلمانی مستورند یایهود بنی قریظه وروم وفارس ودیگر تمام آناقوامیکه در آینده باآن ها داخل پیکار میشوید .

وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْعٌ فِي سَنِيلِ اللَّهِ وَمَا تَنْفِقُوا مِنْ شَيْعٌ فِي سَنِيلِ اللَّهِ وَمَا تَنْفِقُوا مِنْ شَيْعٌ فَي سَنِيلِ اللَّهِ وَاللَّهِ عَنِيد اذ هرچهباشد در داه خدا

يُو فَى النَّكُمْ وَأَنْتُمْ لَا يُظْلَمُونَ آَنَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ آَنَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ آَنَهُمْ النَّالِمُ وَنَ اللَّهُ وَالْنَامُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْنَامُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَالنَّامُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا الل

تفسیر: به جهاد مالی اشارت است یعنی هر قدر مالیکه برای آمادگی جهاد صرف می نمائید پاداش آن کامل داده میشود یعنی به پاداش یك درهم هفتصد درهم «والله یضاعف لمن یشاء» وبسا که درین جهان نیزدر پاداش آن افزود میشود.

<del>. . .</del>

عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللَّهِ الْعَلِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

تفسیر: ممکن است کفار هنگامیکه آمادگی مسلمانان وقربانی مهای مجاهدانه آنهارا مشاهده کنند مرعوب شوند وخواستگار صلح گر دند به پیغمبرارشاد میشود کهاونیز بروفق مصلحت دست آشتی درازنهایدزیرا مقصد از جهاد اعلای کلمةالله ودفع فتنه میباشد نه خون ریزی \_ اگر مطلب بدون آن بدست آید چه حاجت است که خونها ریخته شهداگر بیم آن است که کافران میخواهند شمارا در پردهٔ صلح بفریبند هیه اعتماد داشته باشید \_ ثبات آنهارا میداند ومشوره های نهانی شانرا میشنود در مقابل حمایت الهی (ج) میداند ومشوره های نهانی شانرا میشنود در مقابل حمایت الهی (ج) نیت بد آنها کاری پیش برده نمیتواند پیغمبر نیت خویشرا پاك

و المر خواهند عهفریب دهندترا پس هرآئینه و المر خواهند عهفریب دهندترا پس هرآئینه کسیلک الله هُو الّذِ تی اینک ک اینک ک تفایت کننده است ترا خدا اوست آنکه قوت دادترا پینضره و باله و مینین الله بیادی دادن خود و به مسلمانان

تفسیو: اگر آنها بعد از انعقاد صلح ، بخواهند غدر وعهد شکنی کنند هیچ تشویش مکن خدا (ج) برای امداد توکافی است ، تمام فریبوخداع شان را عقیم میگرداند . در «بدر» محض امداد غیبی خدا ترا کامیاب گردانید وظاهراً بذریعهٔ مسلمانان جانثار وفداکار ترا تائید فرمود .

وَ ٱلْفُ بِينَ قُلُو بِهِمْ لُو اَنْفَقْتُ مَا فِي وَلِهُ لِهُمْ لُو اَنْفَقْتُ مَا فِي وَيُونِدَا فَعُنَدَبِدُوسَتَى مِيانَ دَلَهَاى شَانَ الْمُرْخِرِجِمْ مِيْرُدَى آنَچَهُ دُرُ

عُزِ يُزْ حَكِيْمٍ اللهِ

تفسیر : پیش از اسلام درعرب جدال وقتال و نفاق وشقاق عمومیت داشت قبائل باندك سخن با يكديكر درمى آويختند ـ چونميان دوطائفه جنگ واقع میشد ، قرنها آتش آن خاموش نمی گردید دربین دو قبیله نیرومند مدینه(اوس) و (خزرج)سلسلهرقابتهای حربی ، بغضوعداوت ديرينه به هيچصورت خاتمه نمي يافت ، همه تشنهٔ خونوآرزومندريختن شرف وآبروی یکدیگربودند ، دراین اثنا حضرت محمد رسولالله صلى الله عليه وسلم با احكام عالم شمول توحيد ومعرفت ،اتحادواخوت مبعوث گردید مردم ، ذات فرخندهٔوی راهم یك جنبهٔ مخالف قرار دادند همه متحدشده تماممخالفتهای خودرا سوی او متوجه گردانیدند ، کینه وعداوت دیرینه را گذاشتند ودشمنی ذات قدسی صفات آنحضرت صلی الله علیه وسلم را مطمح نظر قرار دادند . از نصایت او مضطرب میشدند ودور می گریختند هیچ قوتی در دنیا موجود نبود که درآن درندگان خون خوار وگروه بهآئم کردار روح معرفت الہی (ج) و حـب نبوی را دمد ومست شراب توحید شان گرداند وهمه را یك دم بزنجیر اخوت والفت بندد ومطيع اوامر وعاشق جان نثارآن ذاتمقدس كه چند روز پیشتر درنزد آنها مبغوض ترازاو کسی نبود گرداند ،بدونشبهه اگر گنجهای جهان صرف میشد این مقصد که محض برحمت واعانت خدا (ج) بچنین سهولت حاصل گردید بدست نمی آمد، خداوند متعال الفت یکی را بیش از برادر حقیقی دردل دیگری افگند وسپس ذاتمنبع البركات آنعضوت صلى الله عليه وسلم را مركز اجتماعي اتفاق واتحاد مومنین گردانید . گردانیدن دلها بیك باره گی تنها در توآنائی خدا ست ودر وقت شدت ضرورت همه را به یك نقطه محبت والفت جمع نمودن به كمال حكمت اوتعالى دلالت ميكند . تفسیو: اینآیت را میتواندومعنی کرد اکثر سلف چنین تفسیر کردهاند که «ای پیغمبر!خدا (ج)کافی است برای تو ورفقای تو بیعنی باید از قلت عدد وعدم تجهیزات خود مشوش ومضطرب نشوی» بعضی علماء چنین معنی کنند « ای پیغمبر! برای تو در حقیقت تنها خدا (ج) کافی است وبه اعتبار اسباب ظاهری . جمعیت مسلمانان مخلص اگرچهاندك است کفایت میکند . پیشتر که «ایدک بنصره وبالمومنین» گفته شده بود گوبا این خلاصهٔ آن است .

يَا يُهَا النّبِي حَرِّ ضِ الْهُوْ مِنِيْنَ اللّهِ مِنائِرا اللّهِ عَلَى اللّهِ مِنائِرا عَلَى اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

الانفال

اَلْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوْ ا بِالنَّهُمْ قَوْمٌ آنانكه از

كافرشدند زيراهر آئينهايشانند كروهي

تفسير : دراين آيت به مسلمانان ترغيب جهاد است يعني اگرچه اندك باشند دل از دست ندهند بعنایت الهی (ج) بر دشمنی که ده برابر شان باشد نیز غالب میشوند \_ زیرا مسلمانان خاص در راه خدا (ج) می جنگند وجز رضای وی مطلبی ندارند ــ مردن را در راه خدا (ج)اصل زندگی دانسته وبجنگ حاضر میشوند ـ درحال فتح وشکست یقین دارند که زینهار به نتیجه قربانی های خویش در آخرت فایز مسی گردند ودر اثر رنجهای که در راه اعلای کلمةالله میکشند به مسرت ابدی هم آغوش میشوند و آن گاه که باین نیت جهاد کنند تائیدات ربانی مدد میکند واندوه مرگ بر کنار میگردد وازاین رو با کمال شجاعت جنگ می نمایند کافر چون این حقیقت را نمیداند برای اغراض فانی وحقیر مانند بهايم مي جنگد واز قوت قلب ونصرت غيب محروم مي ماند ، بناءً بطور اخبار و بشارت حکم شد که مسلمانان در جنگ ثابت قدم باشند اگر چه دشمن ده چند آنهاباشد ، بیست مسلمان از مقابله دوصدکافر و صد مسلمان از هزار کافر روی نگرداند .

تنبیه : ذکراعداد ۲۰و۱۰۰ ممکن است بدین جهت باشد که درآن وقت تعداد مسلمانان درسريه اقلا بيست ودر جيش صد نفر ميبود وآيت آینده بعد از مدتی فرود آمدکه درتعداد مسلمانان افزوده بود سریک صدنفر وجیش هزارنفر می بوده این دوآیت درمواقع آن نسبت تفاوت اعداد را بیان میکند وهنگآم نزول آیت آینده شمار مسلمانان بیشتر شده بود .

اَلْنُونَ خَفَّفَ اللّٰهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ ضَعْفًا ۚ فَإِنْ يَكُنُ مِّنْكُمُ درمیانشما ضعفیهست پساگر

تفسير : از ابن عباس رضى الله تعالى عنهما در بخارى منقول است :حكمى که درآیت گذشته شده بود که مسلمانان درمقابل کفار پافشاری نمایند اگرچه درعدد ده برابر شان باشند برمسلمانان گران آمد \_ این آیت نازل گردید «التن خففالهالایه» یعنی خداوند (ج) ضعف شما رادیده حكم اول را تخفيف نمود اكنون به مسلمانان حكم ميشود كه اگردشمن دوچند آنها باشد اثبات قدم فرض وگریختن حرام میباشد این ضعف مسلمانان که باعث تخفیف حکم شد چند چیز بود در آغاز مجرت مسلمانان آندك ، قوت وجلادت شان معلوم بود ـ پسرازچندی آكثر پير وناتوان كشتند ونسل جديد مانند مهاجر وانصار پيشين داراى بصيرت واستقامت وتسليم نبود وجون در تعداد شان بيفزود شايد اين فزوني مایهٔ فتور آنها در توکل علی الله شده باشد ـ خاصهٔ بشر است کهچون کار دشوار برمردم کم تحمیل شود بشطارت آنرا انجام دهند وهرکه بیش از نیروی خویش بدل همت نماید واگر به انتجام آن جمعیت بزرگی موظف شوند یکی نگران دیگر میباشد وپندارد که تنها شخص وی مسئول انجام آن نیست وازین رو شطارت وهمت آنها کم شود حضرت شاه (رح) فرماید چون یقین مسلمانان نخستین کامل تر بودبه آنها امر شدکه آگر کافران ده بسرابر شان باشندنیز جهاد کنند مسلمانان مابعد که قدمی عقب تربودند حکم شد که با دوچند خویش جهاد نمایند تااکنون نیز این حکم نافذاست اما اگر برزاید از دوبرابر خویش حمله نمایند اجر شان بیشتر باشد در روزگار فرخندهٔ پیغمبس (ض) هـزار مسلمان با هشتاد هزار کافر جنگ کرد در غـزای «موته» سنة هزار مسلمان در مقابل دو صد هزار كافر استقامت ورزيد بحمدالله تاریخ درخشان اسلام از چنین وقایع مملو است .

مَا كَانَ لِنَبِيّ أَنْ يَكُونَ لَهُ آسُرِي سزاوادنبود پينمبردا كه بدست وي اسيران باشند

## حُتّی یُنْ خِنَ فِی الْآرُضِ ایْ یَدُونَ تاآنکه قتل بسیاد بوجود آدد در نمین میخواهید عُرَضُ اللّٰ نیبا نقط و اللّٰه یُرینُ مال دنیادا و خدا میخواهد الْا خِرَةً و اللّٰهُ عَزِیْنَ حَکیم اللّٰهِ مصلعت آخرت دا و خدا غالب باحکمت است

تفسیر : در غزوهٔ «بدر» هفتاد کافر اسیر مسلمانانگردید خداوند (ج) دراین باره به یکی آزین دوامر مسلمانان را مخیر گردانید کشتنیافدیه گرفتن وآزاد کردن ولی دراینصورت سال آینده از مسلمانان به ایسن تعداد کشته خواهند شد در حقیقت تخییر مسلمانان باین دو صورت از جانب الہی (ج) برای آزمون آنہا بود تا واضح گردد که اندیشه ونهان مسلمانان كدام طرف متمايل است چنانكه ازواج مطهرات نيز بدو امر مخير شده بودند« ان كنتن تردن الحيوةالدنيا وزينتها فتعالين الاية » (احزَّاب رکوع٤) يا چنانچه در معراج دوقدح شراب وشير در پيشــــگاه پیغمبر (ص) نهاده شد و حضرت شیر را آختیار فرمود جبرئیل گفت «اگر بالغرض حضرت شراب را گزیدی امتش گمراه شدی» بهر حال حضرت پیغمبر صلیالله علیه وسلم دربارهٔ اسیران «بدر» از صحاب استشاره كرد صديق اكبر رضيالله عنه كفت (أي پيغمبر (خدا) اينها همه نزدیکان وبرادران مایند بهتر آنست فدیه دهند ورها شوند ممکن است بعد ازین ملایمت واحسان مسلمان شوند وبا اولاد واتباع خویش دست وبازوی ما گردند واز مالیکه فعلاً بدست می آید در جهاد و سایر امور دین استفاده شود وآن هفتاد کس که سال آینده کشته میشوددرآن نیز مضایقه ندآریم چه آنها از نعمت شهادت بر خوردار میشوند حضرت پیغمبر صلی الله علیه وسلم نظر به صلهٔ رحم وعواطف و رحمت فطری باین طرف میلان داشت بلکه عامهٔ اصحاب را براین رأی اتفاق بود اکثر بنابر دلایلیکه حضرت صدیق (رض) بیان کرد وبعضی هم برای مفادمالي چنانچه ازين آيت «تريدونعرض الدنيا» ظاهر ميشود، بر آن اتفاق

حافظ ابن حجر وابن قیم آنرا تصریح نموده اند حضرت عمر وسعد آبن معاذ موافقت نداشتند \_ فاروق اعظم (رض) گفت ای پیغمبر خدا ! این اسیران امام کفر وعلم بردار مشرکانند \_ اگر کار ایشان را بپایان رسانیم سطوت کفر میشکند وهیبتما مشرکانرا فرا میگیرد وبعدازین حوصله نمیکنند که مسلمانان را بیازارند واز راه خدا (ج) باز دارند

٨

وبه بارگاه الهی ثابت میشود که مابه مشرکان نفرت وبغض داریم واز آنها بيزاريم وُدر كار خدا به اقارب ومفاد مالي اعتنائي نميكنيم شأيسته آنست که هریك ازآن هارا یکی ازما که باوی عزیز ونزدیك باشدبدست خویش بقتل رساند خلاصه بعد از بحث وتمحیص بر رأی صدیق اکبر (رض) عمل کردند زیرا اکثریت به آن طرف بود وحضرت پیغمبر (ص) نیز بنابر مهربانی وعطوفت فطری به آن متمایل بود واین مشهوره از حيث اخلاق وعواطف نيز قرين صواب ديده ميشد اما اگر احوال اسلام درآن وقت به نظر آورده میشد مصلحت وقت متقاضی بود که در مقابل کفار به شدت پیش آیند زیرا این نخستین موقعی بود که بعد ازسیزده سال ستمكشان خدايرست رابه مقابل بت پرستان ظالم بدست آمدتا برآنها ثابت گردانند که کنون هیچیك از علایق قرابت ،دارائی جمعیت ونيروى شان نميتواند آنها را از شمشير انتقام الهي (ج) نجات بخشد اگر در اول بمشرکین ستمگار رعب وهیبت مسلمانان وانمود شود آینده برای ملایمت وصلهٔ رحم موقع زیاد می باشد و کشته شدنهفتاد مسلمان در آینده نیز امری آسان نبود که بهآن رضائیت داده میشد از این جاست که درچنین موقع این رأی برای مصلحت وقت ببار گاهالهی (ج) مقبول نیفتاد چنانچه «ماکان لنبی انیکونله اسری حتی یشخن في الارض» اشاره باين سوست واين امر سهو بزرگ اجتهادي اصحاب رآ رضی الله عنهم توضیح میدارد و به کسانیکه فواید مالی را بیشتر در نظر داشتند صريحاً به «تريدون عرض الدنيا» خطاب كرديد يعني شما بمتاع فانى دنيا چشم دوخته ايد بأيد نگاه مومن بهعاقبت نگران باشد اگر حکمت خدای بزرگ مقتضی شود می تواند کافهٔ امور شمارا بقدرت خویش وبدون اسباب ظاهری حسب مرام شما انجام دهد بهس حال اخُد فَدیه ورها نمودن اسیران نسبت بـه مصالـح آن وقـت خـطای سنگین قرار داده شد ولی باید دانست که برطبق روایات تنها این قــدر ثابت میشود که حضرت پیغمبر (ص) محض نسبت به ترجیح صلهٔ رحم ومهربانی به مشورهٔ مذکور موافقت نموده بود ــ البته از میآن صحابهٔ بعضى تنها رعايت مالى را درنظر داشتند واكثر باساير مصالح دينسي وعوامل اخلاقی ضمنا احتیاجات مالی را در نظر گرفته به تقدیم ایسن مشوره مبادرت ورزيده بودند گويا كـلا ياجزءً حيثيت مالي تحـت نظر اصحاب بود تصور فواید مالی هر قدر باشد تقصیر در بغض فیالله وغفلت از اصل مقصد (جهاد) ورضا دادن بقتل هفتاد مسلمان باختيار خود به اوصافعالی ومناصب جلیلحضراتی مانند اصحاب رضیاللهعنهم منافی شمرده شد ازینرو دراین آیت بشدت عتاب شده درحدیث است سر یکی درجنگ مجروح وغسل بروی واجب شده بود استعمال آب بسر او مهلك بود از رفقای خویش سوال كرد گفتند درحال وجود آب ترا معذور ندانیم \_ وی غسل نمودووفات یافت چون حضرت پیغمبر(ص) ازواقعه اطلاع يافت گفت قتلوه قتلهمالله الحديث ازين برمي آيد ك اگر سمهو اجتهادی نیز بسیار واضح وخطیر باشد مورد عتاب واقع میگردد گویا دانانده شد که مجتهد تمام مساعی خود را دراجتهادصرف تنموده بود .

تفسیر : این خطا فی حد ذاته چنان بود که آنها مال ومتاع دنیوی را در نظر گرفته چنین مشوره دادند بائستی مورد سزای سخت قرار داده میشدند مگر مانع سزا اول آنست که خدا (ج) آنرا ایضاح فرمودهواین امور را نیز میتوان مانع آن قرار داد . (۱) مجتهد دراین نوع خطای اجتهادی مورد عذاب واقع نمیشود . (۲) تازمانیکه الله تعالی دربآب چیزی امر یانهی صریح نفرموده مرتکب آنرا عذاب نمیکند . (۳) خطایای اهل «بدر» را خدای متعال بکلی معاف فرموده است . (٤)رویه کهبنابر خطآ پیش از وقت بعمل آمد (یعنی فدیه گرفتن واسیران را رهاکردن) درعلم خدا امری بودطی شده که در آینده اجازهٔ آن داده میشود «فاهامنا بعدواهافداء» (٥) این هم امر طی شدهاست که تا پیغمبر علیه السلام مابین آنهاموجود است ویامردم از صدق دل استغفار میکنند عذاب نمی آید .(٦)درنصیب بسیاری ازین اساری مقدر بود که اسلام بیاورند . غرض اگر همچو موانع موجود نمي بود اين خطأ چنان عظيم ووخيم بود كه بايد عذاب شدید نازل میشد در روایتها است که بعد ازاین تنبیه قولی عذابیکه دراثر چنین خطای خوف ناك وارد شدنی بــود ، پیش نظــر آنحضرت صلى الله عليه وسلم بسيار قريب آورده ونشأن داده شده بود ، كويا بدان صورت تنبيه قولي موثرتر كرديد وحضرت پيغمبر (ص) بمشاهدة آن گریه کرد . حضرت عمر (رض) سبب آنرا پرسید حضرت فرمود درپیش نظر من عذاب آنها را جلوه دادند واگر موانع مذکور نمی بود نزول آن امکان داشت ، باید دانست که مجسم ساختن آن پیش چشم آن**حضرت صلی الله علیه وسلم** چنان بود که درحین ادای صلوة کسوف پیش نظر فرخندهٔوی جنت ودوزخ دردیوار قبله متمثل ساخته شده بود يعنى مقصد اين بود كه منظرهٔ عذّاب متوقع را ببيند وبس .

فَكُلُوا عِمَّا غَنِهُمُ حَلَلًا طَيْبًا فَعَنِهِ اللهِ عَنِهُمُ حَلَلًا طَيْبًا فَعَ بِسَابِعُوديد اذآنجه غنيمت مُرفتيد حلال بانميزه يسبغوديد الله أن الله عَفُو رُرِّ حِيْمُ اللهُ عَفُو رُرِّ حِيْمُ اللهُ عَفُو رُرِّ حِيْمُ اللهُ وَ بَرْسِيد اذخا هرآئينه خدا آمرزنده مهرباناست

تفسیر: مسلمانان از عتاب وتهدید سابق چندان ترسیدند کهاز مال غنیمت که فدیهٔ اسیران نیزدرآن شامل بود بکلی کنار گرفتند این آیت به تسلیت آنها فرود آمد یعنی از عطایای الهی (ج) به طیب خاطر بخورید . البته درجهاد مال غنیمت را چندان هدف آمال خویش مگردانید واهمیت مدهید که شمارا از مقاصد عالی ومصالح کلی باز دارد شما به

١٠

اعتبار مصلحت وقت براه خطار فتید اما درنفس مال خبثی نمیباشد از خدا بترسید خطایای شمارا بکرم خویش میبخشد .

مِّنَ الْأَ سُرْ َى ۗ إِنْ يَّعُلَمُ وَ إِنْ يُر هرآئینهخیانت *کردهبودند با خسدا* باحكمت است قدرت داد

تفسیر: بعضی از اسیران مانند حضرت عباس وغیره اسلام خویش را ظاهر کردند بآنها گفته شده خدا (ج)می بیند که حقیقتاً در دلهای شما ایمان و تصدیق موجود است ، آنچه فدیه از شما گرفته شده چندین

مرتبه فزونتر وبهتر ازآن بشما عنایت میسکند وخطاهای گذشته را می بخشاید و اگر مطلب شما از اظهار اسلام فریب دادن پیغمبرودغا کاریست پس دیدید که نتیجه فریبی که با خدا (ج) کردید چهشد،یعنی نتیجه مخالفت که با عهد الست نموده کافر ومشرك شدید یا بعضیاز «بنی هاشم» که دربارهٔ حمایت پیغمبر صلی الله علیه وسلم در زمان حیات ابو طالب عهد بستند واکنون با کافران شریك شدند با چشم سسر می بینند که امروز چسان در اسارت مسلمانانند . آینده نیز جزای دغا ومکرشما بشمامیر سدشمااسرار قسلوب خودرا از خداپوشیده وانتظامات حکیمانه اورا مانع آمده نمیتوانید ، حضرت شاه رحمةالله علیه می نگارد وعدهٔ خدا (ج) انجام پذیرفت هر که از آنها مسلمان شدخداوند بهوی نعمت بی شمار بخشید و هر که نشد خراب و تباه گردید .

إِنَّ الَّذِينَ الْمَنْوُاوَ هَاجُرُ وُاوَ جَاهَدُوْ ا بِأُمُوالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ إِوْ وَاوَّ نَصُرُ وَ الْوِلَّا أُولَّا عِلْكَ أُو لِيَاءُ بُعُضٍ وَالَّذِيْنَ کار سازیایشیان

مِيْنَاقُ وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ﴿

عهد باشد و خدا به آنچه میکنید بیناست

**تفسیر :** بعضی اسیران از دل مسلمان بودند اما نتوانستند با حضرت پیغمبر (ص) از مکه هجرت کنند وبدون طیب خاطر باکفار در «بــدر» آمدند دراین آیات توضیح است که دربارهٔ آنها چه حکم می باشد حضرت شاه می نویسد : اصحاب دو طبقه بودند مهاجر وانصار مهاجر یعنی تارکان اقارب ووطن ، انصار یعنی جادهندگان ومدد کنندگان ، درمیان این دوطبقه حضرت پیغمبر (ص) ماواخات نموده بود ، مضمون آیت این است صلح وجنگ مسلمانانیکه در معیت حضرت پیغمبر (ص) انه مساویست دوست یکی از آنها دوست همه ودشمن یکی از آن ها دشمن همه می باشد ـ بلکه در اوایل هجرت بنابر تحکیم رشته مواخات یکی وارث دیگری میشد مسلمانانیکه دروطن شان که تحت اقتدار کفر است مانده باشند یعنی از دارالحرب هجرت نکرده اند در صلح وجنگ آن ها ساكنان دارالاسلام (مهاجر وانصار) شريك نمي باشند اگرآنها با كفار صلح وعهد مي بندند مسلمانان آزاد دارالاسلام بهآن پا بند نمي باشند بلكه حسب مصلحت مي توانند باآنها جنــگ كـنند البتــه اگر مسلمانان دارالحرب در امور دین از مسلمانان آزاد استمدادمیکنند باید در خور طاقت و توان خویش بآنها مدد کنند اما درمقابل جمعیتی که مسلمانان آزاد با آنها معاهده کرده اند تا بقای عهد نمی تدوان به مسلمانان دارالحرب مدد کرد همچنین اخذ میراث از همدگر که میان مهاجر وانصار قرار داده شدهبود مسلمانان دارالحربدرآنشامل نبودند.

وَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ البَعْضُهُمُ ٱوْلِيَاءُ و آنانكه كافرشدند بعضيايشان كادساذان ٨

بَعْضَ لِلْا تَفْعَلُوهُ تَكُنُ فِتَنَاكُمُ اللهِ اللهِ فَتَنَاكُمُ اللهُ فَتَنَاكُمُ اللهُ فَتَنَاكُمُ اللهُ فَتَنَاكُمُ اللهُ اللهُ فَتَنَاكُمُ اللهُ فَتَنَاكُمُ اللهُ فَتَنَاكُمُ اللهُ فَيْنَاكُمُ اللهُ الله

فِي الْأَرْضِ وَ فَسَاكُ كَبِيرٌ ﴿

تفسیر : کافر و مسلم نه رفاقت حقیقی دارند و نه وارث یك دیگر شده میتوانند - کافر رفیق ووارث کافر است بلکه تمام کافران در دشمنی با شما از هم فرقی ندارند هر وقت که دست یابند در آزار مسلمانان ناتوان صرفه نمیکنند در مقابل چنین وضعاگر مسلمانان با یکدیگررفیق ومددگار نشوند وضعفای مسلمانان کوشش نکنند که خود را با مسلمانان آزاد همراه ورفیق گردانند برای خودشان درزمین موجب خرابی وفتنه زیادی میشود یعنی ضعفای مسلمانان مأمون مانده نمیتوانند حتی ایمان آنها همدر خطر میافتد .

وَ الّذِ يْنَ الْمَنُوا وَ هَا جَرُوا وَ مَجْرَةُ وَالْمَانِهِ اللّهِ وَالّذِ يُنَ وَمَا كُرُولًا وَ الْمَانَةُ وَدُولَا وَ مَجْرَةُ وَالْحَيْ اللّهِ وَالّذِ يُنَ وَ جَهَادِنُمُودُنَد وَ وَمَانِ وَالْكِي وَالّذِ يُنَ وَ الْمَانِي وَالّذِ يُنَ وَ الْمَانِي وَالّذِ يَنَ وَ الْمَانِي وَالّذِ يَنَ وَالْمَانِي وَالّذِ يَنَ وَمَانِ اللّهُ وَمِنْ وَلَا يَسَانِد وَ وَمَوْنَ وَرَدُ وَ وَرَدُ وَ وَرَدُ وَ وَرَدُ وَ وَمَانِ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَمِنْ وَ وَمَانِ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

تفسیو: مسلمانانیکه جهاد میکنند در دنیاو آخرت نسبت بمسلمانانیکه درخانه نشستهاند بهتر اند ، درآخرت نصیب شان بخشایش وروزی برگ و در دنیا روزی یعنی غنیمت و دیگر حقوق فائقه عطاء میشود .

تفسیر: کسانیکه بعد ازین در جمعیت مهاجرین شامل میشوند باعتبار احکام در اخوت برابر «مهاجرین» دستهٔ اول می باشند تقدم و تاخر هجرت در احکام صلح وجنگ ویا توریث وغیره تاثیری ندارد البت خویش وقوم مهاجرین قدیم به میراث مهاجرین قدیم مستحق تر اند اگرچه در مسلمان شدن یا هجرت متاخر و رفاقت قدیم شان با دیگران بوده باشد.

اِتَّ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءً عَلَيْمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْعَلَالُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلْ

تفسیں: چون خاص حضرت احدیت میداند که کدام کس ، چقدر حق باید داشته باشد احکام او همه مبنی بر علم وحکمت است .

#### سورةالتوبة مدنية وهيمائة وتسمع وعشرونآية وست عشرركوعا سورة توبه درمدينه فرود آمده واين يكصدوبيستونه آيت وشانزده ركوع است

فائده : سورهٔ انفال دراوایل هجرت وسورهٔ براءة دراواخر آن نازل شد . آنحضرت صلى الله عليه وسلم هماره بعد از نزول آيات به محل درج آن درسورتها آشاره می فرمودند اما موضوع درج این آیات (سورهٔ توبه یابراءة ) راتصریح نفرمودند \_ پس این آیات سورتم مستقل بوده جزء سورهٔ دیگری نیستند ــ سورتهای مابعد از ماقبل بر حسـب قاعدهٔ عمومی به آمدن «بسمالله» تفریق می شدند ، ولی در آغاز سورهٔ توبه «بسمالله» نیامد پسسورتجداگانه نیست ، نظر بهاین وجوه درمصاحف عثمانیه درآغاز آن **بسمالله** ننوشته اند اما درنبشتن میان این سیوره وانفال فصل كرده شد تانه جز ونه مستقل نشان داده شود علت اتصال آن پس از انفال آنست كه انفال بي شبهه مقدم است وبي علت خاص نتوان آنرا موخر کرد وهم مضمون هردو از حیث نسق وربط آنقدر باهم نزدیك است كهمیتوان براءة را متمم ومكمل انفال پنداشت سورة انفال سراپا شامل وقايع غزوة «بـدر» وآنچـه بـدان تعلق دارد ميباشد قرآن عظيمالشان روز «بدر» رايوم الفرقان ميخواند زيرا اين روز مهتم بالشان ؛ حق وباطل ، اسلام وكفر ، توحيد وشرك ،موحدين ومشركين را بكلى فرق گذاشت معركة «بدر» درحقيقيت اساس كياخ محكم آخوت عام أسلام وديباچه تاسيس حكومت الهي بود . دربــرابــر «والذين كفروا بعضهم اولياء بعض» در خاتمه انفال «الاتفعلوه تكنّفتنه في الارض وفساد كبير» آمده است واين التفات به استوار كردن اخوت اسلامیست \_ اقتضای صریح آنست که بطور حسی نیز مرکزی نیرومند برای این اخوت عام درگیتی استوار گردد وآشکار است آینُ مرکز جز در جزیرةالعرب که مکه معظمه صدر آنست نتوان بود . درآحر انفسال ذكر شده است كه مسلمانانيكه از مكه وغيره هجرت نكردند ودر ساية كفار مىزيند بر مسلمانانيكه آزاد ودر داراسلام بسر مىبرند حقولايت ورفاقت ندارند «مالكم منولايتهم منشىء حتى يهاجروا» اما بقدر تـوان باید بایشان مدد دینی بخشوده شود پس برای ربط محکم حلقه های موالات ومواخات اسلامی در مرکز اسلامیت یکی از دوچیز لازم است یا تمام مسلمانان عرب از دیگر نقاط عربستان ترک وطن گفته به مدینه منوره بیایند ودراخوت اسلامی آزادانه سنهم بگیرند ویا مسلمانان آزاد حهد وآیثار نمایند که قوت گفر را ازمیان بردارند وجسزیرةالعـرب را همگان زیر لوای قانون اسلام در آورند تا هیچ مسلمان **رادیگر ضرور**ت هجرت نیفتد وجزیرةالعرب مرکزی چنان محکم ومستقر گردد که ازاغیار خالی بإشد وآینده باشکوه اخوتعاماسلامی برآن تکیه کند مزیتصورت دوم نابود شدن فتنه وفساد هرروزه ومأمون ماندن مركز املام است از فساد داخلی گفار واوضاع زشت و نااستواری و عهد شکنی آن ها و باینصورت بود که میتوانستند دنیارا همگان به دایرهٔ اخوت عام اسلامی دعوت دمند \_ غرض رسیدن باین مقصد ارجمند بود که مسلمانان در سنهٔ دوم هجری نخستین بار قدم بسوی میدان «بدر» برداشتند کهدرسنه ۸ هجری به فتح عظیم مکه منتهی شد \_ فتح مکه فتنه هایراکه سد راه نشر وحفظ اسلام بود تماماً از میآن برداشت ـ اکنون بایستی به فحوای «وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة» (انفال ركوع ٥) مركز اخوت اسلامي وقرار

كاه حكومت الهي (ج) (جزيرةالعسرب) از جراثيم فساد وفتنه پاك شود تادر موقع دعوت به جهان جهةفراگرفتن اصول ديـن اسلام وتهــذيب حقیقی سَرتاسر جزیرةالعرب همدل وهمزبان باشند وضعفی در داخلَ نمایان نگردد که بامشکلات وموانع خارجی یکجا شنده انجام وظیفهٔمقدس را اخلال نماید ـ برای پاك كردن جزيرةالعـرب از انواع فتنـ وفساد وعروج نیروی مرکز برای دعوت اخوت عام اسلامی لازم بود که قلب بى آلايش دعوت اسلام به آهنگ اسلاميت به جنبش آيد واز اعماق آن جز ندای حق صدائی بگوش جهان نرسد \_ افراد جزیره معلم ورهنمای جهانیان گردند ومجادلهٔ کفر وایمان برای همیشه پایان یابد ، حاصل مضمون سورهٔ «براءة»همين است ــ چنانچه دراندك مدتمـركز اسـلام به نیروی رحمت وکبریائی خدا وصداقت مسلمانان از هزگونه دسایس كفر وشرك پاك گرديده ، عرب از دل وجان بهم دست داده چونيك تن متكفل نشس نور هدايت واحوت عام اسلامي ودين اسلام در سرتاسس جهان گردید . **فللهالحمد علیذالک** پس چیزیکه در سسورهٔ انفال آغاز شده بود درسورهٔ توبه «براءة» انجام یافت وبحکم «نسبت هر اولی باآخر است » براءة را بانفال بطور تكلمه ملحق كردند \_علماء درتفاسس مناسبات دیگر را هم بیان نموده اند .

بَرَآءَةُ مِّنَ اللّٰهِ وَرَسُو لِلْهَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَرَسُو لِلْهَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَبِهِ اللّٰهِ اللهِ ال

عرب ايراد فرمود .

## وَأَنَّ اللَّهُ مُخْزِى الْكَافِرِ يُنَ ٠

رسوا كنندة تفسیر : درسال ٦ هجری هنگامیکه در «حدیبیه» آنحضرت (ص)باقریش پیمان صلح بست بنی خزاعه حلیف مسلمین و بنی بکر حلیف قریش گردید ـ بنی بکر خلافپیمان بربنیخزاعه حملهگرد ـقریشباحملهآوران ستمكار مدد كرد واسلحه داد وبا حليفان خودپيمان حديبيه را شكست مقابلتاً رسول کریم صلی الله علیهوسلم درسال (۸) هجری پس ازهجوم ناگهانی مکهٔ معظمهٔ را بسهولت فتح نمود ـ مسلمین با دیــکر قــبایل عرب معاهده میعادی یاغیر آن داشتند کهاز آنان برخی برعهد خود استوار ماندند ، اکثر قبایلی هم بودند که باایشان هیچگونه پیمانبسته نشده بود ـ آیات مختلف آینسوره دربارهٔ قبایل مختلف نازل شده در بخش نخست غالباً ذكر مشركيني آمده اسـت كه باآنــان پيمان غيــر میعادی بسته شده بود به آنها آگهی داده شد که نمیخواهیم معاهده را درآینده دوام بدهیم \_ چارماه مهلتی است که بشما داده میشود تا دراین مدت در اخوت اسلامی داخل شوید ودر غیرآن دار ودیار خویش را پدرود گفته مرکز ایمان وتوحید (مکهٔ معظمه ) را ترك نمائید یاآنکه آمادهٔ پیکار باشید آما نیك بدانید که آنچه خدا (ج) خیواهد نتوان آنرامانع شد ــاگر ایمان نیاورید اوتعالی شمارا دردنیا وآخرت رســوا می کند و شمارا توآن آن نیست که او تعالی را به تدابیر بی اساس و حیل عاجز سازید ـ شاید به قبایلیکه با ایشان پیمانی درمیان نبود نیز چهار ماه مهلت داده شده باشد . این ابلاغ ونیز اعلان عام آیات مابعد آن را حضرت على رضى الله عنه درسال (٩) هجرى دروقت حج به تمام قبايل

وَ أَذَانُ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُو لِهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسير: حج ازين رو موصوف به صفت «اكبر» شد كه «عمره» حجاصغر است و از «يوم الحج الاكبر» مراد روز دهم عيد الاضحى ويا روز نهم «عرفه» ماشد.

اَتَ اللّٰمَ بَرِيْءُ مِّنَ الْهُشُرِ كِيْنَ الْمُشْرِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ الل

و اعلموا

وَرَسُولُهُ ۚ فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُوَخَيْرٌ لِكُمْ ۚ

ورسولش(بیزاراست) بساگر توبهنمائی<sup>ر</sup> ا**زگفربالضرورآنتوبهخیراستبرایتان** 

وَ إِنْ تُولَيْتُمْ فَاعْلَمُوۤ الْبُكُمْ غَيْرُ و امر اعراض مرديدازاسلام پس بدانيد بتحقيق شما نيستيد

مُعُجِزِی اللّٰیا و بَشِرِ الّذِینَ كَفُرُوا عادِ منداند الله الله الله عادِ منداند عنداند عادِ منداند عنداند عند

تفسیر: این آگاهی غالباًدر حق آن قبایل بود که پیمان میعادی خودرا خود شکسته بودند (بنوبکر یاقریش وغیرهم) یعنی با چنین مردم حرف ایفای معاهده درمیان نمانده ولی بازهم اگر از شرك و کفر توبه کنند دنیا وآخرت شان نیکو شود والا ارادهٔ خدای متعال (تطهیر جزیرةالعرب از کفر وشرك) هر آئینه شدنیست وهیچ نیرو و تدبیر آنرا مغلوب نتوان کرد \_ کافران سزای کفر و پیمان شکنی خودرا می بینند . تنبیه : اگر چه مکه پیش از سال (۸) مجری فتح شد واین اقدام جزای همان نقض عهد شان بود بازهم درموقع حج سال (۹) هجری درین باره نیز اعلام شد تا واضح تر باشد که با چنین مردم هیچنوع معاهده درمیان نمانده است .

إلا الذِينَ عَاهَلُ ثَنِمُ مِّنَ الْمُشْرِكِيْنَ مَرَى اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

عَلَيْكُمْ أَحَدًّ افَا يَشُو اللَّهِمْ عَهُدَهُمْ برشما سردا بس تمام تند بايشان بيمانشانوا اللى مُدَّيْمِمْ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُتَّقِيْنَ ﴿

مدت مقررشان بیشك الله دوست دارد پرهیزگاران را تفسیر: این استثنا برای قبایلیست که عهدشان میعادی بوده و در ایفای عهد کو تاهی ننموده نه خود برخلاف عهد کاری کردند و نه بانا قضین دیگر (مانند بنی حمزه ، و بنی مدلج) معاونت کردند و دربارهٔ ایشان دیگر شد که تا هنگام انقضای میعاد معاهده مسلمانان هم مدت پیمان را احترام کنند پس از سر آمدن زمان میعاد هیچگونه عهد جدید بست نمیشود و در آنوقت آنچه دربارهٔ دیگران میشود درحق ایشان نیز چنان خواهد به د .

فَإِنَّ النَّسَلَحُ الْ شُهُرُ الْحُرُ مُ فَا قَتْلُوا بِس بون بعدد ماههاى حرام بس بعشيد الْمُشُر كَيْنَ حَيْثُ وَجَدَ تَهُو هُمُ اللَّهُ شُولُ اللَّهُ مُن حَيْثُ وَجَدَ تَهُو هُمُ وَاقْعُلُوا مَسْرَكَانُدا هُرَانُدا مُرَحَلُنُ وَهُمْ وَاقْعُلُ وَالْحُصُرُ وَهُمْ وَاقْعُلُ وَالْحَلُوا وَ بعيريد ايشانُوا و احاطه نمائيد آنهاوا و بنسينيد و بعيريد ايشانوا و احاطه نمائيد آنهاوا و بنسينيد كُلُّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا لَهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْحُلُوا وَالْحُلُوا وَالْحُلُوا وَالْحُلُوا وَالْحَلُوا وَاللَّهُ لَا وَاللَّهُ لَا وَاللَّهُ لَا وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْحَلُوا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّه

# سَنِيلَهُمْ النَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ٥ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ٥ الله عَشانده مع بانست

اه ایشانرا بیشك الله بخشاینده مهربانست تفسیر: بعد از فراغ از استثنا حکم مستثنی منه بیان شده ، یعنی اگرچه بااین پیمان شکنان اکنون عهدی درمیان نیست و میتوان علی الفور باایشان جنگ کرد امارعایت «اشهر حرم» مانع هجوم فوری برایشانست یا آنکه تا آنوقت در (اشهر حرم) آغاز قتال منع بود و یا مصلحت در آن بوده

جنگ کرد امارعایت «اشمهرحرم» مانع هجوم فوری برایشانست یاآنکه تاآنوقت در (اشمهرحــرم ) آغاز قتال منع بود ویا مصلحت درآن بــوده است که برای اندك چیزی هنگامهٔ تشویش عمومی برپا نگردد ــ زیــرا حرمت قتال دراين ماهها درنزد ايشان معروف ومسلم بوده بهر حال تا آخر محرم به ایشان مهلت داده شد که طوریکه بخواهند و اراده داشته باشند دربارهٔ خود فکر کنند زیرا پس از سر آمدن این مدت برای تطهير جزيرةالعرب جز جنگ چارهٔ ديگر نيست واز تمام اصول حرب از قبیل(کشتن ، اسیرکردن ، محصورنمودن ، خدعهٔ حربی ، در کمین نشستن کار گرفته خواهد شد واما اگر از کفر باز آمده ودر اخوت اسلامی داخل گردند ( که علامت بزرگ آن گذاردن نماز ودادن زکوة است اگر چه بصورت ظاهری باشد )مسلمانان مجاز نیستند که بایشان تعرض کنند وراه را برویشان مسدود سازند ، معاملهٔ باطن آنها ب خداست رویهٔ مسلمین در برابر آنها برطبق اعمال ظاهری شانخواهد بود ـ ازین آیت معلوم میشود اگر کسی کلمهٔ اسلام رابخواند و نماز نگذارد وزکوة ندهد مسلمین در انسداد راه او حق بطرف اند نزدامام شافعی (رح)،امام احمد(رح)واماممالك(رح) برحكومت اسلامی فرض است که تارك صَّلوة را اگر تُوبه نكنه بقتلَ رسانه (نزد اماماحمه (رح) ردةً ودرنزد مالك وشافعي (رح) حداً وتعزيراً) اما امام ابوحنيفه (رح) بهضرب زیاد وحبس امر میدهد تآ بمیرد یا توبه کند (حتی یموتاو یتوب)\_علمی ای حال تخلیه سبیل نزد هیچکس نیست ـ دربارهٔ مانعین زکوهٔ چنین آمده است که حکومت جبراً از اموال شان زکوة بستاند واگر برانگیزند وآمادهٔ پیکار شوند بغرض رهنمائی براه راست با ایشیان جنگ کند \_ واقعهٔ جهاد ابوبکر صدیق رضی الله عنه مقابل مانعین زکوة درکتب حديث وتاريخ معروف است .

و الم أحدً مِّنَ الْهُشُرِ كِيْنَ و الم يعى الذ مشرعين الستجارك فاجِرْهُ حَتَّى يَسْهَعَ المن خواهد اذ تو امنده ويوا تا بشنود كَلَّمُ اللَّهِ ثُمَّ آبُلِغُهُ مَأْ مَنَهُ اللَّهِ ثُلَّمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

بِأَنَّهُمْ قُومٌ لا يَعْلَمُونَ ۞

بسبب آنست كهايشان قومى اند كهنميدانند

تفسیو: نخست فرموده شد که اگر از کفر باز آیند ودر اسلام داخل شوند مأمون هستند ، شاید دربارهٔ کسیکه از اصول واحکام اسلام آگاه نباشد وبه غرض تحقیق ورفع شکوك نزد مسلمانان آید فرموده شد او را بپذیرید ودرپناه وحفاظت بگیرید ، احکام خدا (ج) وحقایقودلایل اسلام را باو برسانید اگر نپذیرد اورا نکشید بل به مأمنی برسانید که مطمئن گردد بعد ازآن درشمار دیگر کفار است ، سببدادن حکم امن آنست که کسانیکه از اصول و حقایق اسلام بیخبرند باید حقیقت کما حقه بر ایشان مدلل وروشن گردد \_ آنگاه اگر عناد و مخالفت را ترك نكند به فحوای (قدتبین الرشد منالغی) دردین اگراه نیست .

دلهای شان

و منع میآرد

فاسقانند

اِنَّ اللَّهَ يُحِثُ الْمُتَّقِنِينَ ﴿ كَيْفَ وَإِنْ بیشكاشدوستدارد پرهیزگارانرا چگونه باشد (عهد)صلح برایشانحال آنکه اگر يَّظُهُرُ وُا عَلَيْكُمْ لَا يَرْ قُبُو افِيْكُمْ إِ ﴾ وَلا ذِمَّةً ما يُرُضُونَكَ خوشميساز ندشمارا **ىەدھانىهاىخود** 

تفسير: در آيات گذشته «براءة» اعلان شده بود اکنون حکمت آن بيان میشود یعنی پیمان بااین مشرکین عرب چگونه استوار مانده میتواند وبرای صلح آینده چه امیدیتوان پرورد؟ زیرا رویهٔ آنان باشمامسلمانان طوریست که اگر دست پابنــد آزار وزیان رسانند نه قرابت را پــاس نگهدارند ونه پیمان را بها گذارند وچون از اتفاقات حسنه بر مسلمانان غلبه وقدرت ندارند می خواهند محض به پیمان زبانی شمارا دلخوش دارند ورنه هماره در کمین پیمان شکنی نشسته ، از دل برای یك لمحه به پیمان های خود استوار نیند \_ چون اکثر شان غدار وپیمان شکن هستند اگر یکی یا دو از ایشان خواستار وفای عهد باشند دربرابر کثرت چیزی نتوانند ازاین رو باچنین عهد شکنــان فریب کار ،خدا و رسول وي چه عهد بندد ـ اما با قبائليكه خاصتاً نزديك مسجد حرام پیمان بسته اید نباید اولا شما آنرا بشکنید تا ایشان بوفای عهد استوار اند شما نیز استوار بمانید وسخت نگران باشید که اندل خلاف عهد از شما نمودار نگردد تا دامان تان از الواث عهد شکنی پاك بماند. خدا کسانی را دوست دارد که بحد کامل احتیاط میکنند ـ چنانچه بنوكنانه وغيره با مسلمانان برعهد خود استوار ماندند مسلمانان نيهز با دیانت واحتیاط به عهد خود باایشان وفا کردند ـ هنگامیکه «بــراءة» اعلان شد (۹) ماهاز انقضای میعاد معاهده مانده بود وتا آخر مسلمانان به آن پایندماندند .

و بیشترایشان

التوبة

اِشْتُرُوْابِالْبِ اللَّهِ تُمَنَّا قَلِيْلًا فَصَدُّ وُا القدا بقيمتي اندك يسمنع كردند عَنْ سَبِيلِهُ ۚ إِنَّهُمْ سَاءً مَا كَا نُوُا بیشكایشان بداست

يَعْمَلُوْ نَ۞

تفسیو : این مشرکین کروهی اند که برای اندك طمع دنیوی واغراض واهوا احكامٌ وآياتٌ خدا (ج) رارد كردند خود براه خدا (ج) نرفتند وديگرانرا نیز منع نمودند آنانیکه بکرداری چنین زشت گرفتار باشند وازخدانترسند از وبال بيمان شكني چه بيم دارند .

لاَيْرُ قُبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلاَّوَلاخِمَّةً لحاظ نمیـکنن*د* در حقمومنی قرابتي راونه عهديرا

> وَ أُولَائِكَ هُمُ الْمُعْتَدُ وْنَ ٠٠ همان تجاوز کنندگان (از حدوداند) ايشان

تفسير : تنها به شخص شما عداوت نمى ورزند بلكه بانام (مسلمان) کین و نفرت دارند \_ منتظرند که مسلمی بدست شان بیفتد آنگاهدرزیان آنُ برخلاف پیمان رفتار میکنند وقرابت را نیز رعایت نمی نمایند ظلم وتجاوز آنها دراین باره از حد افزونست .

فَإِنْ نَا بُوْاوَ أَقَامُواالصَّلُوةَ وَا تَوُا پس اگس توبه کسنند و برپادارند

### الزَّ كُوٰ ةَ فَاخُوَا نُكُمُ فِي اللِّهِ يُنِ پس برادران شما

تفسير : باز هم اگر از كفر باز آيند واحكام دين (نماز ، زكوة وغيره ) را بجاآرند نه تنها برای آینده محفوظ ومأمون می شوند بلکه در برآدری اسلام داخل گردیده وبادیگر مسلمانان حق برابر میگیرند ـ شـرارت وپیمان شکّنی های گذشتهٔ شان عفو میشود حضّرت شآه صاحب (رح) می نویسد «برطبق شریعت برادراناند » ازین برمسی آید : شخصیکه از قرائن ظاهر مسلمان نماید اگر چه دردل یقین نداشته باشد بحکم ظاهر مسلمان شموده شود اما اعتماد دوستى را سزاوار نباشد .

وَ نُفَصِّلُ الْآيٰتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ١ وَإِنْ نَكُثُوآا أَيْمَا نَهُمْ مِنْ ابْعُدِ عَهْدِ هِمْ وَ طَعَنُو افِي دِيْنِكُمْ فَقَاتِلُوۤ ا و عیبجوئی کنند در دینشما كُفُولًا نَهُمُ لَا آيْمَا نَ لَهُمُ بيشكايشانراهيج قسمهانيست جنك كنيدباايشان بازآيند(ازسركشىوطعنهجوئي)

تفسیو: اگر عهد را شکستند (طوریکه بنی بکر برخلاف عهد برخزاعه حمله کرد وقریش بهحمله آوران مدد نمود) واز کفر باز نیامدند وهماره به دین حق طعن زدند وعیب جستند بدانید که گروهی چنین (پیشوایان کفر) ائمة الکفراند . زیرا احمقان حرکات واعمال ایشان را دیده، سخنان شان را شنیده درپی ایشان میروند پس با چنین پیشوایان گمراه که هیچگونه قول وقسم وپیمان باایشان درمیان نمانده طوریکه شاید وباید مقاتله کنید تابه سرزنش از سرکشی وشرارت دست بگیرند .

آلا تُقَاتِلُونَ قَوْمًا تَكُثُو ا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُّوا بِإِخْرَاجِ الرَّ سُولِ وَهُمْ وقصد(مشوره) کرده بودند بهبیرون کشیدن رسول ازمکه بِكَاءُ وَكُمُ أَوَّلَ مَرَّ وَ الْتَخْشُو نَهُمْ ا ابتداء نمودند بقتال شما اول بار آياميترسيدازايشيان فَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشُوهُ إِنْ كُنْتُمُ كەبترسىدازوى اگرهستید مُّوُّ مِنْدُنَ ﴿

تفسیر: قریش قسمها وپیمان هارا شسکسته بودند زیرا خلاف عسهد بر علیه خزاعه بابنوبکر مدد کردند وپیش از هجرت برای اخراج رسول الله صلیالله علیه وسلم از وطن مقدس او (مکهٔ معظمه) تجاویر طرح وبالآخره سبب اخراجوی صلیالله علیه وسلم شدند «اذاخرجه الذین کفرو اثانی اثنین الایه» درمکه برمسلمین بی گناه بدون سبب ظلم آغاز کردند ـ اگر چه قافلهٔ تجارت ابوسفیان از خطر نجات یافت محض از

روی نخوت ورعونت بمقابل مسلمین به میدان «بدر» رفتند وبنای جنگ نهادند وبعد از «صلح حدیبیه» ابتدا خود پیمان را شکستند ودر مقا بل حلفای مسلمین یعنی خزاعه بنوبکر را تشجیع و تحریك نموده باایشان مدد اسلحه ولوازم دیگررا دوام دادند تاآنکه مسلمانان برایشان حمله کردند ومکهٔ معظمه را ازوجود مشرکین پاك نمودند از «الاتقاتلون قوما الایه» چنان معلوم میشود که هرقومی را که چنین وضع ورفتار باشد مسلمین در قتال آنها هیچگاه تقصیر نکنند اگر مومنین را از قوت وجمعیت وساز وبرگ کفار هراسی دردل پدید آید باید خوف خدادر خدا(ج) دردلهای شان بیشتر باشد ینک بدانید که چون خوف خدادر دل جاکند دیگر خوفها فرار کند - تقاضای ایمان آنست که بنده از نافرمانی خدا (ج) وقهر وی در هراس باشد زیرا نفع وضرر همگان در قدرت اوتعالی است وهیچمخلوق بی مشیت اوتعالی بر کوچکترین نفع وضرر توانا نباشد .

قَا تِلُوْ هُمْ يَعُذِّ بُهُمُ اللَّهُ بِآ يُهُمُ اللَّهُ بِآ يُدِ يَكُمُ اللَّهُ بِآ يُدِ يَكُمُ اللَّهُ بِآ يُدِ يَكُمُ اللَّهُ بِآ يُدِ يَكُمُ وَ يَشْفِ وَ يَخُزِ هِمْ وَ يَنْصُرُ كُمْ عَلَيْهِمْ وَ يَشْفِ وَ يَشْفِ وَ يَسُون دهد شمارا برايشان و شغادهد صُدُ وَ رَقُو مِ مُومَانِدا و نصرت دهد شمارا برايشان و شغادهد صُدُ وَ رَقُو مِ مُومَانِدا و بيرد عَمْ وَمِنانِدا و بيرد عَمْ وَمِنانِدا و بيرد عَمْ فَوْمِ مُومَانِدا و بيرد عَمْ مُومَانِدا و و بيرد عَمْ فَوْمِ مُومَانِدا و و بيرد عَمْ فَوْمِ مُومَانِدا و و بيرد عَمْ مُومَانِدا و و بيرد عَمْ مُومَانِدا و و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيرد عَمْ مُومَانِدا و و بيره مَانِدا و و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيره مَانِدا و و بيره مَانِدا و و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيره مَانِدا و و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيرد مَانِدا و و بيره مَانِدا و و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيرد مُانِ و بيرد عَمْ مُانِدا و و بيرد مُنْ يَشَاعُ عُمْ فَيْ يُشَاعُ عُمْ اللّهِ مُنْ يُشَاعُ عُلَى مَنْ يُشْمَانُوا و بيره مُنْ مُنْ يُشَاعُ عُلَى مَنْ يُسْلِمُ اللّهُ مُنْ يُسْلِمُ اللّهُ اللّهُ مُنْ يُسْلُونُ اللّهُ مُنْ يُسْلُمُ اللّهُ مُنْ يُسْلُمُ اللّهُ مُنْ يُسْلِمُ اللّهُ مُنْ يُسْلُمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ يُسْلُمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّ

تفسیو: دراین آیه حکمت اصلی «مشروعیت جهاد» توضیح شده از قصص اقوام گذشته که در قرآن آمده ظاهر است که اگر قومی در کفر وکردار زشت و تکذیب وعداوت انبیاء علیهمالسلام افزونی می کرد

قدرت الہی (ج) عذاب تباہ کن آسمانی را برآن فرود می آورد وافعال كفر ومظالم آنقوم را دفعتاً خاتمه ميداد «فكلا اخذنا بذنبه فمنهم من ارسملنا عليه حاصباً ومنهم مناخذته الصيحة ومنهم من خسفنابه الارض ومنهم من اغرقنا وماكان الله ليظلمهم ولكن كانوا انفسسهم يظلمون» العنكبوت رَكُوع ٤)شك نيست كه اين عذابهاي گوناگون نهايت مهلك و براي نسلهای آینده آئینهٔ عبرت بود ولی درینصورت معذبین دردنیا نمیماندند که ذُلت ورسوائی خودرا نظاره میکردند ونه برای آینده امکان تـوبـه ورجوع باقى مىماند غاية اصلى مشروعيت جهاد اينست كه خداى تعالى بجای آنکه مکذّبین ومعاندین را خود مستقیماً عذاب کـند برایشان از دست بندگان مخلص خود جزا روا دارد ودرآن تذلیل وسرزنشمجرمین وقدر وتمجید مخلصین بیشتر آشکار شود و نصرت وفیروزی بندگان وفاکیش نیکوتر ظاهر گردد \_ چون چشم شان بدین منظر بیفتد دلهای شان شاد شود وبنگرند آنانیکه ایشان را زبون وناتوان میشمردند وتخته مشق ظلم واستهزاء قرار داده بودند امروز بتائيد ورحمت الهمي بر آنها غالب وأنها به رحم وكرم وعدل وانصاف ايشان گذاشته شدهاند اهل حقکه از شوکت شرک وکفر وباطل منزجر ومتأثر ممی بـودنه مسلمانان ضعيف ومظلوميكه ازناتواني از انتقام ازمظالم كفارعاجزوغمين بوده خاموش می نشستند به جهاد فی سبیل الله دلهای شأن تسکین مییافت درنتیجه اگر دقت شود این طریق درحق مجرمین نیز سنزای نافع تراست چه بعد از سزا درتوبه ورجـوع برویشان باز اسـت ـ بسا کـه ازآن حالت عبرت انگیزمجرمین را توبه نصیب گردد چنانچه در عصر لامع النور آنعضرت صلى الله عليهوسلم چنين شده ودرروزى چند، عرب همكان حلقهٔ دین الهی (ج) را بگوش آویختند .

#### وَ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ®

الله داناى بزرگ، خداو ند حكمت عظيم است

تفسیو: او تعالی احوال هریکی را دانسته بر طبق حکمت درهر زمان احکام مناسب میفرستد.

آمُ حَسِبْتُمْ آنَ نُتُرَ كُوْ اوَ لَهَّا يَعْلَمِ

آیا می پندارید (ای مومنان) که محداشته شوید در حالیکه متمیز نساخته

اللّٰهُ الّٰذِ یُنَ جَا هَلُ وَ ا مِنْكُمْ

اللّٰهُ الّٰذِ یُنَ جَا هَلُ وَ ا مِنْكُمْ

اللّٰهُ آنکسانیراکه جهاد کردند انشما

وَ لَهُ یَتَّخِذُ وَ ا مِنْ کُ وَ نِ اللّٰهِ

و نعرفتند بجز الله

و لارسُو له ولا الرُّوْ مِنْيْنَ وَلِيْجَاءً الْمُوْ مِنْيْنَ وَلِيْجَاءً الْمُو لَا لَهُ وَلِيْكِاءً الله و بعز مومنان دوستى ينهانى و الله خبير بها تَعْمَلُونَ الله عَبِيْر بها تَعْمَلُونَ الله و الله خوب خبردادست به آنجه مينيد

تفسیر: اینجا یك حکمت دیگر مشروعیت جهاد فرموده شده یعنی کسانیکه بزبان دعوی بندگی وایمان میسکنند بسیار اند ولی تامحك امتحان درمیان نباشد خالص ومغشوش تمیز نگردد خدای تعالی بوسیله جهاد آشکار میسازد که کدام مسلمان در راه وی به نشار هستی و دارائی آماده است ونمیخواهد جز خدا ورسول ومسلمانان اورا دوست وهمرازی باشد هر چندآن کس اورا قوم وخویش بود این معیاریست که مؤمنین برآن آزمون میشوند \_ تابهجهاد عمل نشود بدعوای زبانی نتوان فایز گردید \_ خدامیداند کدام کار به راستی واخلاص و کدام بهریا وخودنمائی شده است \_ ثمر مطابق عمل بدست میآید .

مَسْجِكَ اللَّهِ مَنْ الْمَنْ بِاللَّهِ وَ الْيَوْ مِ

الْاخِرِواَ قَامَ الصَّلُوةَ وَاتَى الزَّكُوةَ آفَر (كەروزقیامت است)وبریا داشته نماز را وداده نکوة را

أَنْ يَكُو نُوا مِنَ الْمُهْتَدِيْنَ ١٠

که باشند از راهیابندگان نجات

تفسير : نخست گفته شد بايد مسلمانان بدون امتحان گذاشته نشوند درعزاً لم اعمال (مانندجهاد وغیره) استواری و ثبات قدم و چگونگی ترجیح خدا ورسول بر تمام تعلقات دنیوی آشکار میگردد ــ درین رکوعآشگار شد که مساجد خدا (ج) (معابد) درحقیقت بوجود مسعود چنین مسلمین باعزم معمور میشود ـ آبادی حقیقی مساجد آنست که درآنها عبادت خدای بی همتا طوریکه سزاوار خداوندیش باشد اداگردد ـ شمار ذاکرین الله فزون باشد که خدا را بدون مزاحمت یاد کنند ـ این مقامات پاكرا از خرآفات محفوظ دارند این کار از کفار ومشرکین نیاید \_ نیك فکرکنید كهمشىركين مكه خويشنتن را متولى مسجد حرام وخادم آن مي گفتند ولی خدمت شان این بود که در تعبه صدها بت سنگی گذاشته بودند وبه آن نذر ونیاز میکردند . شگون می گرفتند . اکثر مردم برهنه طواف میکردند بجای ذکرالله (اشپلاق) میکردند و کفمیزدند ـ پرستندگان صادق خدای یگانه را مانع می شدند \_ عبادت بزرک شان آن بود که آب رایگان به حاجیان میدادند ویادرحرم چراغ میافروختند ، یا کعبــه را می پوشیدند و شکست و ریخت آن را می گرفتند اما و اضح است که این اعمال همه از روح و معنی عاری بود زیرا چون مسرك خدارا در سبت نشناسه درهیچ عملی قبلهٔ توجه ومرکز اخلاص ومحبت وی ذات جامع الكمالات معبود برحق نمي باشد پس هيچگونه عمل كافرنزدخداي یکانه مقبول ومعتنی به محسوب نشود (اینست آنچه به «حبطتاعمالم» تعبیر گردیده ) خلاصه کفار ومشرکین که حال وقال شان همیشهشاهد كفر وشرك شان است هر گسز لايــق آن نينـــد كــه مساجد الله خاصتاً

التوبة

«مسجدالحرام» را بطور حقیقی آباد کنند مصض کسانی می توانند از عهدهٔ این عمل بدر آیند که قلباً به خدای یگانه وروز آخرت ایمان ویقین دارند ؛ با تمام جوارح به اقامت نماز مشغول میباشند ؛ ازاموال خود به ترتیب شایان(کوة میدهند ؛ از دیگری جز خدا نمی هرا سند بنابران برای تطهیر وصیانت مساجد هماره آمادهٔ جهاد اند مومنینی که بادل وزبان ، دستوپا ، مال ومنال وهمه چیز مطیع ، فدا کار وجانباز اند وظیفهٔ آباد کردن مساجدمرایشان راست مشرکینی را که بدروغ دعوی آبادانی مساجد را میکنند از آنجا بیرون کنند ولو از قوم وبستگان شان باشند زیرا وجود آنها باعث آبادی مساجد الله نیست بلکه سبب خرابی آنست .

آجعلتم سقایة الحاج و عمارة آبادی آبادی آبادی الله الحکمی الله الحکمی الحکمی الله الکمی الحکمی الحکم

تفسیر: مشرکین مکه بدین عمل فخر ومباهات میکردند که ما خدمت حجاج میگذاریم ایشان را آب وخوردنی و پوشیدنی میدهیم مسجدالحرام را ترمیم، کسوت و تنویر میکنیم اگر مسلمین به جهاد و هجرتوعبادات دیگر خود می نازند مانیز ذخیرهٔ بزرگی از اینگونه عبادات داریم، باری حضرت عباس (رض) در مقابلهٔ حضرت علی (رض) چنین گفته بود

بلکه در صحیح مسلم است که وقتی چند تن مسلمانان مناظره میکردند یکی میگفت درنزدمن پس از گرائیدن به اسلام هیچ عبادتی بزرک تراز دادن آب به حاجیان (سقایةالحاج) نیستدیگری رآ عقیده برآن بود که پس از اسلام خدمت مسجدالحرام (جاروبكردن ، چراغافروختن وغيره) نیکوترین اعمال است ــ سومین میگفت جهاد فی سبیل الله نیکوتر از جميع اعمال وعبادات وافضل واشرف آنست \_ حضرت عـمر (رض) ایشآن را توبیخ نموده فرمود «اکنونکه برایادای نماز جمعه آمده نسزدیك منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم نشسته ايد به مباحثه مي بردازيد صبر كنيد چون آنخضرت از نماز فارغشدند از ايشانبپرسيد، بعد از نماز جمعه چون از آنحضرت صلى الله عليه وسلم پرسيدند اين آيت نازل شد «اجعلتم سقاية الحاج وعمارةالمسجدالحرام الاية» يعني نوشانیدن آب به حاجیان وآباد کردن ظاهری مسجد حرام نتـواند بــا ایمان بالله یا جهاد فی سبیل الله برابری کند (چه جای آنکه افضل باشد) ذکر ایمان بالله باجهاد دراین جا یابرای آنست که فخر وغرورمشرکین را نیز جوابی باشد یعنی گفته شود کهروح جمیع عبادات ایمان بالله است واگر این روح نیست دادن آب وخدمت مستجد حرام جز عملی مرده چیزی نباشد واینگونه عمل باعملی کهزندگی آن جاوید است نتواند برابری کند «**ومایستوی الاحیاء ولاالاموات**» (فاطر رکوع ۳) واگر مراد ازآن صرف وزن كردن اعمال مومنين باشــــد ــذكــر ايمان بالله بهطــور تمهيد جهاد في سبيل الله بوده مقصود اصلى افضليت جهاد وديكرعزايم اعمال می باشد ودر ذکر ایمان اشعاریست که خواه جهاد فی سبیلالله باشد یا عمل دیگر بدون ایمان معنی ندارد . ارزش ونیروی اینعزایم اعمال (حماد وهجرت) نیز بذریعهٔ ایمان بالله توان شد ــ این نکته را مردمانی توانند دریابند که فهم سلیم دارند ظالمین (بیجاکارکنندگان) این حقایق را چه می فهمند .

اَلْنِ يَنَ الْمَنُو اوَ هَا جَرُو وَ اوَ جَاهَدُ وَ الْمَانِ الْمَنُو اوَ هَا جَرُو وَ الْمَانِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

بِر حَمَّةِ مِنْهُ وَ رِضُوا نِ وَ جَنَّتِ برحمتی اذخود و رضامندی و جنتهای مجود هٔ دُرا از دو ه ه دو لا ۱۱، در در در ا

لَهُمْ فِيهُا نَعِيمٌ مُقِيمٌ ﴿ خَلِلِ يَنَ فِيهُا كهبراى ايشان در آنها باشد نعمت دائم حال آنكه جاوید باشند در آنها

أَبِكُ اللّٰهِ عِنْدُهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ اللّٰهِ عِنْدُهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ اللّٰهِ عِنْدُهُ اللّٰهِ عِنْدُهُ اللّٰه عِنْدُهُ الله عَنْدُهُ الله عَنْدُمُ اللهُ عَنْدُهُ اللهُ عَنْدُوا اللّٰ اللّٰ اللهُ عَنْدُوا اللّٰ اللّ

تفسیر: ثواب ودرجات نزد اوتعالی فراوان است هر کرا به قدریکه خواهد ارزانی میدارد. در آیت ماقبل ذکر سه چیز آمده است: (۱) ایمان ، (۲) هجرت ، (۳) جهادواین سه را به سه نعمت بشارت آمده است: (۱) رحمت ، (۲)رضوان ، (۳) خلودفیالجنة ابوحیان مینویسد رحمت برایمان مرتب است ، آنکه ایمان ندارد از رحمت الهی (ج) محروم است ، رضوان (که بلندترین مقامات است) صلهٔ جهادفی سبیل الله می باشد زیرا مجاهد فی سبیل الله جمیع لذات نفسانی و تعلقات شخصی را ترك کرده جان ومال خودرا در راه خدا (ج) نشار میکندوبرای خوشنودی حضرت وی تقدس و تعالی قربانی آخرین خودرا هدیه میکند پس عوض آنهم باید نهائی باشد وآن مقام رضای باریتعالی است هجرت ترك وطن مألوف و گذاشتن خانه ومتاعرا در راه خدا (ج) گویند وایس بس عزیز می باشد پس مهاجر را مژده داده شده است که بهتر ازوطنت روطن ونیکوتر ازخانه ات خانه دریابی و جاویدان در آن جایسکه به کسال وطن ونیکوتر ازخانه ات خانه دریابی و جاویدان در آن جایسکه به کسال آسایش و اطمینان زندگی کنی و هرگز از آنجا به هجرت مجبور نگردی .

 تفسیر: در آیات گذشته واضع شده بود که اعظم وافضل اعمال جهاد وهجرت است بسا باشد که علاقه بعایله واقارب ، قبیله وبرادرانمانع این دو عمل گردد بنابران گفته شد آنانیکه کفر را برایمان ترجیح میدهند نزد مومنان قدر ومنزلتی ندارند اگر چه باایشان قوم باشند شان مسلمان نیست که با آنها رفاقت ودوستی کزیند چه جای آنکهاین علایق در راه هجرت وجهاد مانع شود ، مرتکبین گنهگارند وبر خود ظلم میکنند .

قُل إِن كَانَ ا بَا قُ كُمْ وَ ا بُنَا قُ كُمْ وَ ا بُكُمْ وَ ا بُكُمْ وَ ا زُ وَ ا جُكُمْ وَ ا زُ وَ ا جُكُمْ وَ ا زُ وَ ا جُكُمْ وَ ا بُكُمْ وَ ا زُ وَ ا جُكُمْ وَ ا مُوالَى ا قُتَر فُتُمُو هَا وَ عَشِيرَ يُكُمْ وَ ا مُوالَى ا قُتَر فُتُمُو هَا وَ خُويشاوندان شما و مالهای که سبورده ایدآندا و خویشاوندان شما و مالهای که سبورده ایدآندا و تجار تُ گساکه ها و معرسید انعدم دواجآن

و مسكون تر ضو نها احت النكم و جاهای سكونت كه خوش دادید آنهادا معبوب تر شمادا مِّن اللّٰی و رسو له و جها فی فی اذ الله و دسول او و اذ جهاد دد سكيله فتر سمو احتى يا تى الله داه خدا پس انتظاد بكشيد تا بياده الله

بِاً مُرِه ط وَ اللّٰهُ لَا يَهْلِ يَ الْقُومَ توبت خودرا و الله داه نمونی نمیکند محروه

الفسقين الفسقين

تفسیر: اگر تصور فراقخاندان وبرادران ، تلف شدناموال ، کساد ویاسقوط تجارت ، سلب آرامش ، دوری از منزل ورنج وزحمت مانع اطاعت احکام خدا ورسول واعمال جهاد وهجرت گردد پس آنگه ازجانب اوتعالی منتظر حکم سزاباشید ، سزائیکه از طلب دنیا و تن پروری شما هر آئینه آمدنیست . کسانیکه به موالات مشرکین یا خواهشهای دنیوی گرفتار آمده به احکام الهی (ج) نپردازند به کامیابی حقیقی نایل نمی شوند در حدیث آمده است : هنگامیکه دم نرگاو را گرفته به کشتکاری راضی میشوید وجهاد را میگذارید خدا (ج) بر شما ذلتی رامسلط خواهد کرد که هر گز ازآن نجات نخواهید یافت مگر اینکه بسوی دین خود (جهاد فی سبیلاله) باز گردید » .

لَقَلُ نَصَرَ كُمُّ اللَّهُ فِي مَوَ اطِنَ كَثِيرَةٍ لِا بتعقیق مدد مرده شمارا الله در بسیارمواضع

1.41

وَيُومَ حُنَيْنِ الْأَلْمَ عُجَبَتْكُمْ كُثْرَ ثُكُمْ

چون بشگفتانداخت شمارا

لَمُ تُغُنِ عَنْكُمْ شَيْئًا وَّضَاقَتُ

پس آنبسیاری فائدهنکرد دردفعدشمناز شما چیزی را

عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِمَارَحُبَتُ ثُمَّ

لِلْنَتُمُ مُّدُ بِرِينَ ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

برمشتید پشتداده پس فرو فرستاد الله می کشت کالی کر سُو لِله و علی

مُؤْمِنِيْنَ وَأَنْزَلَ جُنُوْكًا لَهُ تَرَوُهَا

لشكرهاىكه نديده بوديد آنهارا

وَعَذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُ وَا ۚ وَذَ لِكَ

کافرش*دند* و همین است آنانيراكه

جَزَاءُ الْكَفِرِيْنَ 🕫

كافران

1.44

تفسير :درآيت گذشته تنبيه شده بود كهدروقت «جهاد في سبيلالله» مومنین نباید خاندان ، اخوت ، مال واملاك وغیره را درنظر بـگیرند دراینجا فرموده شده که مجاهدین را نشاید که برکثرت سیاه وسامان کبر وغرور را بخود راه دهند نصرت وکامیابی تنها بهمدد خدای یگانه است وشما نیزاین را درچندین میدان به تجربه دانسته اید ، نتایج بدر قريظه ، نضير ، حديبيه وغيره محصول مدد الهي (ج) وتائيدغيبيرباني بود ، هم اكنون واقعهٔ غزوهٔ حنين چنان آيت صريح وعجيب نصرتالهي است که اشداعدا به آن اقرار میکنند \_ پس از فتیح میکه آنحضرت صلى الله عليه وسلم آگه شدند كه هوازن و ثقيف وبسى از ديگر قبايل عرب با سیاه جرار وتجهیزات زیاد ارادهدارند بن مسلمانان حمله کنند آنحضرت (ص) بزودی فوجی را بشمار (ده) هزار تن از مهاجرین وانصار که برای فتحمکه از مدینه آورده بودند بسوی طایف فرستادند دوهزار تن ازطلقاء نیز که در فتح مکه اسلام آورده بودند جزءاین لشکر بودند این نخستین بار بود که قوجی بزرگ به شمار دوازده هزار تن مسلح ومجهز به میدان جهاد برآمد ــ برخی از اصحاب چون این منظره را دیدند بی اختیار گفتند :«وقتیکه خیلی اندك بودیم هماره فاتح بودیم امروز این قدر زیادیم چگونه مغلوب خواهیم شمد»این گفته از زیان مردان توحید دربارگاه احدیت ناپسندیده آمد ـ هنوز از مکه دورنرفته بودند که دولشکر باهم روبرو گردید \_ فوج مقابل به چهار هزار تن بالغ بود که کفن هارا بربسته زنان واطفالراً نیز با خود آورده بودند وبغرض جنگ فیصله کننده با تجهیزات کامل واشتر واسپ و مـواشـی وامتعه اندوختهٔ خویش آمده بودند قبیلهٔ هوازن در قبایل عرب به تیر اندازی شهرت تام داشت \_ یکدسته ازین تیراندازان ماهر در کوههای وادی حنین در کمینبود ـ براءابن عازب در صحیحین روایت می کند که در معرکه نخست کفار شکستند ومال فراوان از ایشان درمیدانماند چون مسلمانان به گرد آوردن غنایم پرداختند تیراندازان هوازن از کمین جسته هجوم آوردند واز چهار جانب چنان تیر انداختندکه مسلمانان را تاب مقاومت باقی نماند \_ نخست طلقاء وپس ازآن دیگران گریختند\_ پهنای زمین بر مسلمین تنگ شد چنانکه جائی برای پناه نمی یافتند حضور لامعالنور آنحضرت با چند تن از اصحاب یعنی ابوبکر ، عمس عباس ، على ، عبدالله بن مسعود ، رضى الله عنهم وقريب هشتاد ياصد تن از اصحاب بلکه از روی تصریح برخی اهل سیر صرف ده تن قدسیه (عشرهٔ کامله) در میدان جنگ ماندند که از کوه استوار تر می نمودند درين موقع خاص دنيامنظرعجيبوحيران كننده صداقت وتوكل پيغمبرى وشجاعت نبوی را نگریست آنحضرت برقاطری سفید سوار بود که یك رکابش را عباس ورکاب دیگر را ابوسفیان ابن الحارث گرفته بـود چهار هزار تن لشکر مسلح وجرار دشمن بحرارت انتقام براین گــروه کوچك حمله کرد ــاز هر طّرف تير چون باران فرود مي آمد ــ رفيقــان شَکْسته و پراگنده بودند ولّی رفیق اعلای آنحضرت کـه از و جدائــی نداشت وباران غیر مرئی تائید ربانی وسکینهٔ آسمانی بر حضرت پیغمبر وچند تن معدود همراهان وی می بارید ــ آنانیکه گریخته بودند نیــز زیر اثر در آمدند ـ روی حضرت بسوی بود که ازآن سو سیلاب هوازن وسنقیف میآمد ـ پیغمبر قاطر را مهمیز کرد دردل سلیم وی عشتیخدائی

بود وبااستغناواطمينانميكفت «اناالنبي لاكلباناابنعبدالمطلب» (منبيشك پيغمبر راستين واز اولاد عبدالمطلبم) درآن حال أصحاب رأ صدا زد . الى عبادالله انى انارسولالله ( بشتابيد اى بندگان خدا (ج) و سوى من بیائید من فرستادهٔ خدایم) حضرت عباس که صدای بلند داشت به فرمودهٔ پیغمبر (ص) اصحاب سمرهٔ را (کسانیکه در تـهٔ در خـت بـه آنحضرت بیعت کرده بودند) خواند \_ چون صدا به گوش این مجاهدین رسید عنان بسوی میدان گردانیدند \_ اگر شتری در باز کشتن تاخیر کردی سوار زره پوشیده مرکب را ترك نمودی وجانب پیغمبر (ص) شتافتی \_ آنحضرت مشتی از خاك وسنگریزه بسوی گفار یاشید ک قدرت خداویدیش به چشم وروی هریکی از کافران حواله کرد خدای بزرگ فوج نامرئی فرشتگان را ازآسمان فوستاد که مسلمانان را قوت وهمت داده وكافرآن را بدهشت اندر ساخت ـ كافران به ماليدنچشم پرداختند ومسلمانان که نزدیك بودند باز گشته برایشان تا ختند ـ آنافانا مطلع ازدشمنان صاف گردید تامسلمانان دیگر به نزدیك پیغمبر (ص) میرسیدند معرکه پایان یافته بود ، هزاران تن اسیر شده بود غنیمت زیادی بدست مسلمین در آمده بود \_ فسبحان منبیده ملکوتکل شیء کافران بدینمنوال در دنیا سر زنش شدند .

ثُمَّ يَتُوْبُ اللَّهُ مِنَ بَعُدِ ذَالِكَ عَلَى سِرَ اللَّهُ مِنَ بَعُدِ ذَالِكَ عَلَى سِرَ اللَّهُ عَلَى الله سِرَ الله الله عَنْ وَرُرَّ حِيمٌ ﴿ مَنْ يَشَاءُ وَ اللّهُ عَفُو رُرَّ حِيمٌ ﴿

هر که خواهد و الله بخشاینده مهرباناست

تفسيو : چنانكه بعد ازواقعه ، هوازن توبه كردند واكثر به دين اسلام مشرف گرديدند .

يَلَ يُهُا الَّذِينَ الْمَنُوْ الْهُا الَّذِينَ الْمَنُوْ الْهُا الَّذِينَ نِيسَتُ الْمَنُو الْهُوْ الْهُوْ الْمُنُو الْمُنُو الْهُوْ الْهُوْ الْمُنْ الْمُنْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْمُنْ الْمُ

1

تفسیر: هنگامیکه خدای بزرگ قوت شرك را شکست صدر جزیرة العرب (مکهٔ معظمه) را بدست مسلمین فتح کرد قبایل عرب فوج فوج شتافتند ودر دائرهٔ اسلام در آمدنددرسال ۱۹ هجری آگهی عام داده شد که در آینده هیچ مشرك (یا کافر) در مسجد حرام پانگذارد حتی در قرب وجوار آن نیایدزیرا دلهای ایشان چندان به نجاست شرك و کفر آگنده شده که حق ندارند در مقام پاك ومرکز توحید وایمان پاگذارند - از احادیث صحیحه ثابت میشود که پس ازین واقعه حضرت پیغمبر (ص) حکم دادند کسه مشرکین ویهود و نصاری از جزیرة العرب بیرون روند این وصیت آخرین آنحضرت در زمان حضرت عمر (رض) اجرا شد اکنون برای مسلمانان جائز نیست کهراضی شوند کافران بطور استیلایا توطن در خاك عرب بمانند بلکه بقدر وسع تطهیر جزیرة العرب فریضهٔ مسلمین است در نزد بمانند بلکه بقدر وسع تطهیر جزیرة العرب فریضهٔ مسلمین است در نزد بنیم اگر امام پائیدن اورا برای چندی خلاف مصلحت نداند . هیچ کافر نمیتواند به غرض حج وعمره داخل گردد ، حدیث است که «الالایحپن بعد العام مشرك » .

تفسیو: ازنهی مشرکین در آمد ورفت حرم مسلمانان اندیشناكشدند که در تجارت نقصانی پدید خواهد آمد لذا اطمینان داده شد کهاندیشه را بخود راه مدهید خداوند شما را به فضل خود غنی خواهد ساختغنا محض به مشیت اوتعالی موقوف است اگر اوتعالی بخواهد سکتهٔ پدید ناید و چنانشد خدا (ج) همکان را مسلمان ساخت وازبلاد وامصار مختلف ورود مال التجاره آغاز گردید \_ باران های نافع بارید ، کار زرع بالا گرفت ، باب فتوحات وغنایم باز گردید از اهل کستاب وغیسره جزیسه حاصل آمد ، واز جانب خدا (ج) بذرایع گوناگون اسباب غنا فراهم شد بلاشبهه هیچ حکم خدای علام از حکمت خالی نیست .

قَاتِلُوا الَّذِينَ لَايُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ اللَّهِ عَنِيد بِا آنانِيه ايمان ندادند بالله

و لا باليوم الاخرو لا يُحرِّ مُون و لا يُحرِّ مُون مَون مَون و نه برون و نه برون و نه برون ما كُرْت و حرام نه شمارند ما حرَّ م اللّٰه و رسوله و لا يد ين ينون نه و نوستاده او و قبول نه كنند في ين الحريق من الله ين الحريق من الله ين الحريق من الله ين الو يوا دين داست دا اذ آنانيكه داده شده بايشان من الله ما من الله من

ا لُكِتْب حَتَّى يُعُطُّو الْجِزُ يَكَّ عتاب ( اذ طرف خدا) تا (وقتى جنگ كنيدباايشان ) كهدهند جزيه دا

عَنْ يَلِ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴿

از دستخود درحالیکه ذلیل باشند

تفسیو: چون فتنهٔ مشرکین خوابید واختلال از کشور رخت بست حکم آمد که «قوت وشوکت اهل کتاب (یهود ونصاری) را درهم شکنید ، مقصود نخست آن بود که دیار عرب از مشرکین پاك شود اما دربارهٔ یهود ونصاری درآن هنگام محض همینقدر منظور بود که در برابراسلام قوت نگیرند ونیروی شان درراه اشاعت وترقی اسلام نایستد پسجائز شد که اگر این گروه مانند سایر رعایا جیزیه را بپذیرند بپذیرید ومضایقه نکنید دراینحال حکومت اسلامی ذمهٔ حفظ جان ومال ایشان را خواهد داشت ورنه علاج ایشان بههمان معامله (قتال مجاهدانه) خواهد شد که با مشرکین شد زیرا این مردم نیز چنانکه می شاید بخدا و روز آخرت ایمان ندارند احکام خدا ورسول اورا اهمیتی نمیدهند .نه تنها بیروی رسول کریم را نمی کنند بلکه در پی پیغمبری که باو تسلیم شده بودند (حضرت مسیح) نیز بدرستی نمی روند جز متابعت اهوا وآرای بودند (حضرت مسیح انیز بدرستی نمی روند جز متابعت اهوا وآرای خود کاری ندارند . نه به دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در صدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در صدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در صدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در صدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در صدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در صدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در حدد آنند انبیاء پیروند ونه دین پیغمبر آخرالزمان را می پذیرند . در حدد آند

مضمون عنقریب مذکور شود ) اگر گروهی چنین ناهنجار که باطن زشت دارند به میل خود واگذاشته شوند درملک آتش فتنه وفساد ، تمرد و کفر هماره فروزان می ماند .

# وَقَالَتِ الْيَهُو كُ عُزُيْرُ إِبْنُ اللَّهِ

تفسیس: از روایات معلوم میشود که درآن روز گار برخی یهودمعتقد بودند که حضرت عزیر (ع) پسر خداست در روزگاراخیر گروهی از علما نبشته اند که اکنون هیچ یهودی بدین عقیده نمانده است اگردر عهد نبوی گروهی از یهود این عقیده را نداشتی حتماً یهود آن روزگار حکایت قرآن را تکذیب میکرد چنانچه علی بن حاتم به شنیدن «اتخلوا حکایت قرآن را تکذیب میکرد چنانچه علی بن حاتم به شنیدن «اتخلوا احبار ورهبان راکسی چون (رب) نهمی پذیرد جوابیکه آنحضرت دادند درآتی بیاید پس نسبت عقیده ابنیت عزیر بایشان ومقبول نگردیدن اعتراضوافکار آنها بجای دیگری واضح میکند که درآن عهد حتماً یهودانی باین عقیده بودند . اینقدر دارد چنانکه بعد از مرور دهور بسا مذاهب وفرقازمیان رفت این گروه نیز نابود گردید واین هیچ مستبعد نباشد یکی از بزرگان رفت این گروه نیز نابود گردید واین هیچ مستبعد نباشد یکی از بزرگان عقیده را داشتند برخوردم این گروه را درآن سامان بنام عزیری شناسند والله اعلم .

تفسیر: عقیده ابنیت یا الوهیت به مسیح وغیره با عقیده مشرکیرقدیم شباهت دارد بلکه به تقلید از ایشان این عقیده را پذیرفته اند چنانکه در سورهٔ مائده نقل کردیم.

قَا تَكُمُ اللَّهُ ۚ أَنِّي يُؤُ فَكُو نَ ﴿ چگونه برگردانیده شده اند

هلاك (لعنت) كردايشانراخدا

تفسیر : کسانیرا که پس از تافتن روشنی رخشنده وتابناك باز هم اينسو وآنسو ميروند خدا تباه كناد .

إِتَّخَذُ وَآاَ حُبَارَهُمُ وَرُهْبَانَهُمُ آرُبَابًا علماءخود و عابدان خودرا خدايان

مِّنُ كُوْنِ اللَّهِ

تفسیو : هر مسئله را که علماء ومشایخ ایشان از خود می ساختند اکر میخواستند حلال را حرام وحرام را حلّال می گفتند دیگرآن به آن هـــا استناد میکردند وآنرا مایهٔ نجات خویش میدانستند ایشان را باکتب سماوی سرو کاری نبود ـ صرف احکام احبار ورهبانان را پیروی می کردند احبار بدریافتن اندك مال ویا جاه حکم شرعرا تبدیل میکردند چنانگه پس از دو سه آیت ذکر میشود .ازاین رو صفتی که خاصه خدا بود (تشریع حلال وحرام بزعم آنها به علماء ومشایخ سپرده شده بود) لهذا خداوند ميفرمايد كه ايشان علما وزهاد را خدا پنداشتندآنحضرت (ص) درجواب اعتراض عدى بنحاتم همچنين شرح فرمودهاندوازحضرت حذیفه نیز چنان منقول است \_ حضرت شاه (رح)می نویسد. «قولعالم وقتی عوام را سند بآشد که مطابق شرع بود اگر آشکار شود ک آن قول ازآن خود اوست ويا بطمع وغيره كفتهاست آنرا اعتباري نباشده.

وَ الْمُسِيْحَ ابْنُ مَرُ يَمُ ۚ وَمَا أُمِرُ وَ ا پسر مریمرا (خدا گرفتند) حال آنکه امر نشده بایشان

اللَّا لِيَعْبُدُوْ اللَّهَا وَّاحِدًا ۚ لَا لِلَّهَ آنکه عباد*ت کنند* نيست معبودي

الله هُوَ سُبُحْنَهُ عَمَّا يُشُركُونَ ۞ از آنچه شریكاومقرر می كنند يُرِ يُدُونَ أَنْ يُّطُفِئُوا نُوْرَاللَّهِ بِأَفُو اهِمِهُ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا آنَ يُنِيَّمُ مگر ازینکه تمامکند الله نُورُهُ وَ لَوْ كَرِهُ الْكَافِرُ وُنَ

تفسیر: هنگامیکه نور توحید خالص بدرخشد وآفتاب اسلام بدمد ممکن نیست که سخنان دورنگ ودعاوی مشرکانه را فروغی بماند \_ اینکه میکوشند به سخنان بیمعنی و پادرهوا و بیهوده هنگامهٔ مباحثه را گسرم سازند ونورحق را خیره وخاموش گردانند بدان میماند که احمقی چراغ مهر وماه را بدمخاموش کند ـ بآید دانست که هرچند ایشان حسدبرند اوتعالى نور اسلام را هر آئينه درهمه جا مي يراگند .

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُوْ لَهُ بِالْهُداٰي، رسول خودرا وَ دِينِ الْحُوقِ لِيُظْهِرَ وْ عُلِي الدِّينِ و دین راست تا غالب سازد آنرا وَ لُوْ كُرِهُ الْمُشْرِكُونَ ﴿

تفسيو: غلبهٔ اسلام بر جميع اديان به اعتبار عقل وحجت بحمدالله در هر عصر آشكار وقايم بوده است اما به اعتبار حكم وسلطه دروقتى حاصل بود كه مسلمانان چنانكه ميشايست پابند اصول اسلام بودند واقدام شان در راه ايمان وتقوى وجهاد في سبيل الله محكم واستوار بودو در آينده نيز اين مآل بسته باين شرط است وغلبهٔ دين حق طوريكهاديان باطل را همكان مغلوب سازد واز صفحهٔ هستى معدوم نمايد بعداز نزول مسيح نزديك قيامت حتماً شدنيست .

تفسیو: احکام شرع واحبار الهی (ج) رابه پول بدل می کنند عوامالناس (چنانکه ذکر شد)ایشانرا رتبهٔ خدائی داده اند \_ هرچه غلط و خلاف اصول بگویند درنزد عوام «حجت» بشمار میرود این گروه بغرض گرفتن ندر وپول ، وکسب سیادت وریاست عوام را می فریبند واز راه حق باز میدارند \_ زیرا اگر عوام به حقیقت پی برند حتما از دام فریب ایشان میدارند و آنگاه عایدات شان قطع وسیادت شان ختم شود \_ به مسلمین ابلاغ شد تا آگاه شوند که امتها وقتی تباه میشوند که سه طایفه فرایض خودرا ترك کنند وازآن انحراف نمایند:

۱ ــ علماء ومشايخ .

۲ ـ اغنياء .

٣ ــ رؤساء .

ازین سه طایفه بردوی آن در اینجا وبر سومی در آینده بحث می شود ابن المبارك نیك فرموده است : «وهل افسدالدین الاالملوك واحبارسوء وهبانها» (فساد دین جز از پادشاهانومشایخ وعلمای سوء از دیگری نیاید ) .

وَ الّذِينَ يَكُنِزُونَ الذّ هُبُ وَ الْفِضّةُ وَ النّيكَةُ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَ الْفِضّةُ وَ لَا يَنْفِقُو نَهُا فِي سَدِيلِ اللّهِ لا وَ لَا يَنْفِقُو نَهُا فِي سَدِيلِ اللّهِ لا وَ لَا يَنْفِقُو نَهُا فِي سَدِيلِ اللّهِ لا وَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

تفسیر: کسانیکه ولو از راه حلال باشد ثروت فراهم آورند وآنرا براه خدا (ج) صرف نکنند (مثلاً زکوة ندهند و حقوق واجبه را ادا ننمایند) مورد این جزا واقع شوند ـ عاقبت آن احبار ورهبان راازین قیاس کنید که حق را می پوشند تا پول بستانند ـ ویا برای قیام ریاست عوام را از راه خدا (ج) باز میدارند ـ آن ثروت نیکوست که وبال آخرت نباشد.

1.44

تفسیر: هنگامیکه به ثروت مند بخیل بگویند که در راه خدا (ج) مال صرف کند بر جبین گره می زند اگر بار دیگر باو بگویند اعراض میکند و پهلو تهی می نماید اگر اورا باز هم نگذارند پشت گردانیده روان میشود ازاینرو طلا و نقره را در آتش دوزخ سرخ کرده بر جبین و پشت و پهلوی اومیگذارند تاخوب به لذت اندوختن و دفن کردن آن آشنا شود.

النّ عِلّ الشّهُ و عِنْدَ اللّهِ اثْنَاعَسَر مِ اللّهِ اللّهِ اثْنَاعَسَر مِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

تفسیر : نزد من ارتباط این مضمون چنین است که در رکوع گذشته حکم جهاد بعد از مشرکین بر علبه اهل کتاب (یبود ونصاری) داده شد در شروع این رکوع وانبود شد که عقاید ورفتار وکردار ایشان شبیه بسه مشرکین است عزیر ومسیح را پسر خدا خواندن چنان است که مشرکین است عقیدهٔ ابنیت مسیح مشرکین نصاری دادهٔ تقلیدمشرکین است حمشرکین بتان را خدا میدانستنه درمیان نصاری دادهٔ تقلیدمشرکین است حمشرکین بتان را خدا میدانستنه واهل کتاب مسیح وروح القدوس را خدا می پنداشتند با آنکه دعوای کتاب دارند احکام احبار ورهبان را بجای شرع الهی (ج) پذیرفتند یعنی احبار ورهبانیکه رشوت میستانیدند ؛ حرام میخوردند آنگاه حلال یاحرام میروش نیز شبیه آئین مشرکان است بروسای شان آنچه را میخواستند روش نیز شبیه آئین مشرکان است بروسای شان آنچه را میخواستند حلال یا حرام گردانند بخدا نسبت میدادند (ذکر آن در سورهٔ د انعام، به تفصیل آمده است) این جا نیز مثالی از آن بیان میشود : در عرب از روز گاران پیش رسم بود که از دوازده ماه سال چهار ماه (اشهروحم) ذوالعده ، دوالحجه ، محرم ، رجب را احترام می کردند – دراین اوقات ذوالعده ، ذوالعجه ، محرم ، رجب را احترام می کردند – دراین اوقات

خونریزی وجدالوقتال بالکلموقوفمیبود ،مردمبهادای حج وعمره وامور بازرگانی بامن و آزادی سفر میکردند ، دراین آیام کسی بر کسی تعرض نمیکرد ولو قاتل پدرش میءود ـ بلکه برخی علماء نگاشته اند که این چهار ماه نخست در ملت ابراهیم اشهر حرم قرار یافته بود حمدتی پیش از اسلام هنگامیکه وحشت وجهالت عرب افزون بود ودر حالخانهجنگی وقتال ، سبعیت وحس انتقام ، برخی از قبائل پاس هیچ قانون آسمانی یا زمینی را نداشتند رسم «نسیء» به میان آمد ـ هر گاه قبیلهٔ نیرومند میخواست در ماه محرم جنگ کند رئیس آن اعلان میکرد که امسال محرم را از اشهر حرم برون کردیم وبجای آن حرمت را به صفر قــرار داديم ـ سال ديگر مي گفتند بدستور قديم محرم حرام و صفر حلال است \_ اگر چه در سال تمام حساب چهار ماه را پوره می کردنداما تعیین آن بر حسب خواهش شان بود ـ ابن کثیر می گوید که رسم «نسیء» ( پس وپیش کردن حرمت ماه ها ) خاص در محرم وصفر بود واین همان صورت است که در فوق ذکر شد ـ آمام مغازی محمـد بن اسحق می نویسد « نخستین کسیکه این رسم را آورد (قلمس) کنانی بود بعد آزوی احفادش آنرا جاری داشتند ، اخیراً از نسل او (ابو شمامه جناده بن عوف) کنانی هر سال در هنگام حج اعلان می کرد که امسال محرم دراشبهر حرم مي آيد ياصفر \_وهرماهيرا كه مي خواستند گاه حلال و گاه حرام می گردآنیدند \_ یکی از چیزهائیکه در آوان جاهلیت به کفر وگمراهی کافران می افزود حق تبدیل ماه ها بود که از جانب خدا (ج) حرام شده بودند واین حقرا بیکی از سرداران کنانه سپرده بودند ویهود و نصاری زمام تحلیل و تحریم را به احبار ورهبانطأمــم وخودخواه داده بودند ـ رسم (نسيء) جهة توضيح شباهت هر دوجماعت ذکرشد اما «**ان عدةالشهور عندالله الایه**» تمهید رد آنست یعنی نه از امروز بلکه ازآن روزیکه زمین وآسمان آفریده شده خدای تعالیدر سال دوازده ماه مقرر فرمود تااحكام شرع اجرا شود واز ايـن دوازده مـاه چهار آن اشهر حرم است وباید دراین ماه ها در اجتناب از ظلم وگناه بيشتر اهتمام نمود ـ راه مستقيم ودين صحيح ابراهيم عليه السلام همين است .

فلا تظلِمُ و افيهن ا نفسكم فن ستمعنيد درآن جهادماه برخويشتن يعنى بقتال و قا تلو المشركين كا قا كها و قا تلو المشركين كا قا كها و جنك عنيد بالمشركان همه ايشان جنانكه يقا تبلو نكم كا قا همه ايشان جنانكه يقا تبلو نكم كا قا همه ايشان و المحلو المحتومينند باشما همه و بدانيد كه و بدانيد كه

و اعلمـوا

# أَنْ اللَّهُ مُعَ الْمُتَّقِيْنَ ۞ مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مُعَ الْمُتَّقِيْنَ ۞ مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا ع

تفسیو: حضرت شاه رحمه الله می نگارد ازاین آیت برون می آید که پیکار با کفار هماره رواست (چنانکه غزوهٔ تبوك که ذکر آن می آید درماه رجب بود )ظلم بریکدیگر همیشه گناه است اما دراین ماها بیشتر گناه دارد اکثر علماءرا رأی همین است ولی بهتر است اگر کافری این ماها را پاس نگهدارد پیکار از جانب مسلمانان نیز آغاز نگردد .

إِنَّهَا النَّسِيِّ فِي الْكُفْرِ بِيَاكَ أَ فِي الْكُفْرِ بِينَاسَ وَ فِي الْكُفْرِ بِيَاكَ أَ فِي الْكُفْرِ ب

يضُلُّ بِاللَّا يُنَ كَفُرُ وَ الْيُحِلُّونَهُ عَمِراهُ عُرِدانيدهميشودبه آن عافران حلالميشمرند آنماهدا

عَامًا و يُحرّ مُونَهُ عَامًا لِيُواطِءُ ا

عِدَّةً مَا حَرَّ مَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ الللْمُواللَّذِاللَّالِمُ الللْمُ الللْمُواللَّلْمُ الللْمُ الل

حَرَّ مَ اللّٰهُ \* زُيِّنَ لَهُمُ سُوْءُ أَعْمَالِهِمْ

که حرام ساخته استخدا آراسته کرده شده برای ایشان کردادهای بدایشان

٩

## وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقُومَ الْكَفِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقُومَ الْكَفِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقُومَ الْكَفِرِينَ ﴾

كافرانرا

راه نمینماید

و خدا

تفسیر: کار زشت را نیکو می شمارند \_ وقتی فهم وشعور منقلبشود راه خیررا سراغ نتوان کرد \_ رسم «نسی،» درین آیت ذکر شده است تفصیل زیر فوائد آیت سابقه «ذلك دینالقیم» گذشته است .

تغییه : برخی اقوام برای آنکه حساب ماههای خود را در ست نگهدارند روز های یك ماه معین را بعد از هر سه سال زیاده میکنند ایندر نسی روز های یك ماه معین را بعد از هر سه سال زیاده میکنند ایندر نسی داخل نیست از بعضی اگابر سلف راجع به نسی تقل کرده اند که عرب درزمان جاهلیت عدد ماههای سال را تبدیل میکردند مثلاً بجای دوازده ماه چهار ده ماه می گرفتند ویا حساب را طوری اخلال می کسردند که ذوالقعده به ذوالحجه بدل میشد حتی درسال ۹ هجری حج ابوبکر (رض) نیز به حساب ایشان در ماه ذوالقعده در آمد حدیث «آن الزمان قداستدار کهیئته الغ» نیز بر طبق همین اصول توضیح شده است محافظ ابن کثیر به تعقیب آن سخن رانده است کسانیکه بخواهند بدان رجوع کنند درین مختصر نمیتوان به تفصیل بحث نموداگس تسوفیق رجوع کنند درین مختصر نمیتوان به تفصیل بحث نموداگس تسوفیق نبشتن تفسیر مستقل قرآن کهدرنظر است رفیق گردید مفصل نبشته خواهد شد .

## فَهَا مَتَاعُ الْحَيْوةِ اللَّهُ نَيَا فِي الْاحْرَةِ لِللَّ مِنَا فِي الْلاحْرَةِ لِسَانِي دَالِمُ اللَّهُ مَنَا فِي اللَّهُ مِنَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَا فِي اللَّهُ مِنَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّا لَمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن

إِلاَّ قَلِيْكُ ⊛ عراندي

تفسیو : ازینجا مومنین بغزوهٔ تبوك تشویق میشوند . در ركوع ما قبل ركوع كذشتهبه «قاتلواالذين لايومنون بالله ولاباليوم الاخرالايه »ترغيب جهاد مقابل اهل کتاب بود در میان هر دو ربط مضامین ضمنی را در موقع آن روشن کردیم چنانکه آن همه تمهید این رکوع است واین رکوع تمهید چگونگی غزوهٔ تبوك باشد . پس از فتح مكه وغزوهٔ حنيندر سال نهم هجری به **رسول کریم صلی الله علیه وسلم** معلـوم گـردید که پادشاه نصرانی شام (ملك غسان) ميخواهد به مدد قيصر روم بر مدينه حمله آورد ، رسول خدا صلى الله عليه وسلم مناسب ديد كه مسلمين بحدود شام اقدام کنند وبه جوّاب آن بپردازند ، حکم عمومی تهیه جهاد داده شد . هوا سخت گرم بود ، قحط پهن وبها بلند شده وخرما در رسیده وسایهٔ درختان گوارا بود ، راه دور ، تنها مــلك غساننبود بلكه لشكر مسلح وآزموده قیصرروم بااو همراهی میکرد ، پس پیکاری چنین نــه کاری بود خرد ودر خور مو منینی بود جانباز وفدا کار که دل تــوانــا داشتند . منافقین حیله پیش آوردند ؛ بهانه کردند وکنار جستند گروهی از مسلمین نیز از میدان آزمون هراس داشت وتوان پیمودن آنهمه راه سخت ودور را درخـود نمیدید .امـا زیاده از ایشان میـان بستند وآنانیکه از فخر عظیم محروم ماندند شمار شــان اندك بــود . رسول خدا صلی اله علیه وسلم با سی هزار سرباز به مرز شام رسید ودر تبوك خيمه افراشت . نخست به قيصر روم نامه نبشت واو را به قبول اسلام بخواند آن پیام قدسی در دل قیصر اثر کر دولی قوم بااو موافق نشد وبدينگونهازشرفاسلاممحروم بماند. هنگاميكه شاميان ازعزم بيغمبر آگاه شدند به قیصر رسانیدند قیصر بایشان مدد نبخشید ، ناچار مطیعشدندو لی اسلام نیاوردند . مدتی گذشت ورسول خدا برحمت الهی (ج) پیوست در خلافت فاروق اعظم شام همگان کشوده شد ، چون پیغمبر از تبوك پیروز باز گشت و خدای توانا پادشاهی های بزرگ را به اطاعت اسلام وأداشت منافقان مدينه بيحد خجل ورسوا شدند . چند تن مسلمان صادقیکه کسالت ایشان را از همراهی پیامبر باز داشته بود سخت یشیمان بودند .از آغاز این رکوع تا جای زیادی این وقایع مذکور است ولی دسیسه های منافقان بیشتر بیان شده است . در برخی موا قسع به مسلمانان خطابوبه حال آنها تعرض شده ، دراین آیت مسلمین بشدت سوی جهاد تحریض میشوند و آنچه دراین امر بزرگ است بر ایشان آشكار ميكردد وآن اينست كه كرائيدن بعشرت آني وآرامش فانيوترك جهاد چنانست که کسی از اوج به حضیض بیفتد در نظر مومن صادق کهخیر جاوید آخرت را به عشرت و آرامش گذرنده دنیا بستاند . در حدیث آمده است که اگر دنیارا در نزد خالق اعتبار یك بال پشهمیبود خداوند (ج) جرعهٔ آبی به کافر نمیداد.

منزل دوم

التوية

إِلاَّتَنْفِرُ وَا يُعَدِّ نِكُمْ عَذَابًا ٱلِنَّالُ اگر بیرون نیائید عذاب کند شمارا عذابی درددهنده ويَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُوُّوهُ

شَيْعًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْعً قَدِيرٌ ا تواناست

تفسير : كار خدا (ج) بسته به شما نيست اگر شما تن پرور وكناره جوئید او تعالٰی به قدرت کامل خویش قوم دیگریرا برای خدمت دیـن حق مستعد واستوار خواهد کرد وشما ازین سعادت محروم خواهید شد وبلا شك زيان مرشماراست .

منت منه كهخدمت سلطان هميكني \* منت شناسازوكه بخدمت گذاشتت

يَنْصُو وَهُ فَقَك بتحقيق نصرتدادهاورا الله

إِنْ ٱخْرَجُهُ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَا ثَانِيَ هنگامیکه بیرونکشید اورا كافربودند درحاليكهدوم تن آنانكه

انُّنيُنِ إِنْ هُمَّا فِي الْغَارِ إِنْ يَقُولُ وقتی که هردو در غاربودند آنگاه که گفت رسول

لِصَاحِبِهِ لَاتَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا عَ برای رفیق خود

فَأَ نُزَ لَ اللَّهُ سَكِنُنَّهُ عَ تَرُوْ هَا وَجُعَلَ نمىديديدآنرا غالب خداوند حكمت بزرك است الله

تفسيو : گيريد كه به رسول خيدا ميدد نيكرديد باكبي نيست زييرا پیروزی او موقوف به شما نیست . پیشس ازین براو وقتی آمده است که جز یك تن «یارغار» رفیق نداشت در پی آنکه مسلمانی چند از ستم مردم مُكهُ هجرت كردند ، عاقبت آنحضرت (ص) نيز به هجرت مامور شد مشركين قراردادند كهاز هرقبيله جواني حاضر شود تها بيكباره بر رسول خُدا شمشیر حواله کنند وبر پیگر پاك او زخم زنند اگر به خُونبها مجبور شوند همه قبایل آنرا بیردازند وبدینگونه بنی هاشسم جرئت نكندكه ازهمه قبايل عربانتقام كشدوجنگ نمايد . شبيكهاينكار می شد پیغمبر (ص) علی (رض) رافرمود تادر بستسروی بخوابد و فرمود که ازهیچ گرندی سرموئی آسیب نخواهد دید تاپس ازرفتن پیغمبس امانت هآی مردمرا بایشان بسیارد . وخود ازمیان ستمگران به کسردار شاهت الوجوه گویان در چشم شان خاك پاشید وبیرون شد ، ابوبكر صدیق (رض) بااو همراه بود ـ از مکه رفتند ودر غار ثور مسکن گزیدند این غار چند میل دور از مکه وصخره ئی بود میان تهی در کمر کوه بلندی که راه تنگ داشت وجز بخزیدن کس درآن داخل شده نمیتوانست ، نخست ابوبکر رفت . غار را رفت وسوراخهارا بپارچه های جامهبست تا از گزند گزندگان مامون باشد . مگر یك سوراخ باقی ماند آنسگاه برروی آن پا گذاشت وآنحضرت رابدرون خواند پیغمبر (ص) سرش را بر زانوی صدیق گذاشت وآرام کرد . ماری پای صدیق (رض)راگزید اماً صديق نجنبيد تا آرامش پيغمبر را خلل نرساند . چون پيغمبر(ص) چشم کشود وآگاه گردید از رطوبت دهن بر محل گزیدگی نثار کرد در جال درد رفع وشفًا حاصل شد . كافران قایف (پی شناس)معروفی

راگماشتند وبه جستجوی پیغمبر پرداختند ، قایف بغار ثور پسی بسرد قدرت خداوند (ج) به حمایت رسول پرداخت عنکبوتی در مدخل غار تاری تنید ، کبوتر صحرائی آشیان بست وبیضه گذاشت ، چون مردم آنرا دیدند ، قایف را دروغگو خواندند وگفتند این خانهٔ عنکبوت چنان مینماید که پیش از پیدایش محمد (ص) آنرا تنیده باشد اگر کسی درغار داخل میشد نه تار ونه تخمی بر جامیماند . ابوبکر (رض) از درون بیرون را مینگریست و یا های کافران را میدید ، اندیشناك بود که مبادا ذات پیغمبر (ص) را که از جان محبوب تر میدانست وهر چیز را فدای او کرده بود دریابند . ، هراسید و گفت :«یارسولالله» اگر این مردم اندکی خمشوند وبه پای خودنگر ندمار اخواهند دید» آنحضرت (ص) فرمودند «ای آبوبکر! دربارهٔ آندوتن که سومشان الله است چه میاندیشی چونخداباماباشداز كهبهراسيم»، خدا(ج) سكون واطمينان خاص بدل پيغمبر بخشوده بود وپیغمبر بدان قلب سلیم ابوبکر (رض) را آرام ساخت خدا (ج) لشكر فرشتگان را به حفاظت آنان كماشته بود ، این عنایت تائید غیبی بود که خانهٔ عنکبوت را که اوهنالبیوت گفته اند بیشتر از قلاع محكم سبب حفظ وامن كردانيد ، خدا (ج) تجويز كافران رابرهم زد وتدىير شانرا بخاك يكسان گردانيد ، رسول خدا (ص) سه روز در غار ثور گذرانید وآنگاه آهنگ مدینه کرد وبسلامت بدانیجا رسید بلاشك بلندي وعلا وخداى تعالى راست كهبرهمه غالب است و هيچ كارش از حكمت خالى نيست .

تنبیه : برخی از «وایده بجنود لمتروها» نزول فرشتگان را دربدر وحنین وغیره مراد گرفته اند مگر ظاهر همان است که بیان کردیم والله اعلم .

#### اِ نُوْرُ وُ اخِفَا فَا وَّ نِقَا لَا برآئید (برای جہاد) سبك باران ومحران باران

تَفْسَيْر : پیاده باشید یاسوار ، توانگر باشید یا بینوا ، پیرباشیدیابرنا در همه حال بیدرنگ برون آئید وهنگام نفیر عام عذری نیاورید .

 كُوْ كَانَ عُرضًا قُرِيبًا وَسَفَرً ا قَاصِلًا اللهِ العَصول وسفر ميانه ميانه

لا ببعو ك و لكن بعك ت مرائينه يبروى ميكر دندترا و ليكن دورشد

عَلَيْهِمُ السَّقَةُ طَّ السَّقَةُ طَّ السَّقَةُ طَ

تفسیو: این دربارهٔ منافقان است که اگر سفر آسان وسبک می بود وغنیمت بدون زحمت بدست می آمد بزودی باتو همراه میشدند ولیآن گونه منازل سخت را کجا توانستی پیمود .

و سَيَحُلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا و نود قسم خورند بهخدا كما مُرقدرت داشتيم

لَخُرُ جُنَا مَعَكُمْ يَهُلِكُونَ آنَفُسَهُمْ عَلَيْ الْفُسَهُمْ عَلَيْهُ الْفُسَامُ مَا الله ميكنند نفسهاى خوددا

رُ وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكُذِ بُونَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكُذِ بُونَ اللّٰهَ وَاللّٰهُ عَلَمُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰمُ ال

تفسی : یا پیش از بیرون آمدن به سوگند وحیل پردازند تا در مدینه بمانند یاهنگام باز گشتنت به دروغ قسم یاد کنند وبدینگونه نفاق خویشتن را بپوشند مکر دروغ ونفاق شان به هیچگونه از خدا پنهان نماند ، فریب ، دروغ ونفاق شان عاقبت وبال جان اوشان است .

عَفَااللَّهُ عَنْكَ ۚ لِهَ أَذِ نُتَ لَهُمْ حَتَّى . چرا دخصت:ادی ایشانرا ازتو

لَكُ الَّذِ يُنَ صَلَ قُوْ ا وَيَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

دروغگویان را

تفسیر : منافقین چون بدروغ وعذر های نا مقبول می پرداختند واجازه میخوآستند درمدینه بمانند رسول (ص)ازآن اغماض میکرد ومیدانست که ازهمراهی ایشان جزفساد نیاید پس اجازه میداد حضرت باری فرمود که اگر اجازه نمیدادی بهتر بود . زیرا آشکار میشد که نرفتن شَّانَ موقوف باجازهٔ تو نبوده اسَّت ایشان را به هیچ صورت توفیق رفتن در بهره نبود دروغ وراست شان در نزد تو هویدا میگردید . از سياق كلام بيرون ميآيد كه دادن اجازه گنآه نبود آما نادادن باعتبار مصلحت بهتر بوده است چون ترك افضل شده بود خطاب «عفاللهعنك» آغاز گردید ضرور نیست که کلمهٔ عفوهماره در برابر گناه باشدبعض محققان جمله (عفاالهعنك) را چنانكه در محاورهٔ عرب شايع بود در صدر کلام خاص برای دعا و تعظیم قرار داده اند اما ازسلف منقول آنست که پيشنتر بيآن كرديم ولفظ (لم اذنتلهم) آنرا تائيد ميكند والله اعلم .

لايستأخ نُك الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ

وَالْيَوْ مِ الْاحِرِانَ يُجَاهِدُ وَابِأَمُوالِهِمْ آخر (درتخلف) ازینکه جهادکنند

وَأَنْفُسِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ كِإ نفسهای خود و الله داناتراست بهترسندگان

#### إِنْهَا يُسْتَأْذِ نُكَ الَّذِي يُنَ لَايُوْ مِنُوْنَ جز اين نيست كه دخصت ميطلبند اذتو آنان كه ايمان ندارند

باللّٰهِ وَ الْمَيْوُ مِ الْآخِرِ وَ ارْتَابَتُ اللّٰهِ وَ الْمَدُهُ وَ الْمَدُهُ وَ اللّٰهِ وَ الْمُدُهُ وَ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰلِمُ اللّٰلّٰلِلْمُلّٰلِمُلّٰلِ الل

تفسیر: کسانیکه دلهای شان بایمان و تقوی روشن است ایشانرا نسزد که بهانه کنند واز جهاد کنار جویند اجازه خواهند آنچه مرایشانرا سزاوار است در آخر این پاره بیاید «تولوا واعینهم تفیض مناللمع حزنا آنلایجدوا ماینفقون» یعنی اگر افلاس وغیره ایشان را از شرف جهاد فی سبیلالله بی بهره سازد دلهای شان بیقرار و چشمانشان پرسرشك گردد رفتار ننگینی که از جهاد کناره می جویند و اجازه نرفتن میطلبند شیوه طایفه ایست که بروعد های کردگار یقین ندارند وزندگی آخرترا نمیشناسند و در بشارت های خدا (ج) به پیروزی اسلام و مسلمین بنظر شك می نگرند .

و كُوْ أَرَاكُوا الْخُرُوْ جَلَا عَلَّا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالله

عُدَّةً ولَكِنْ كُرِهُ اللَّهُ الْبِعَالَةُ مُومَ اللَّهُ الْبِعَالَةُ مُومَ اللَّهُ الْبِيعَالَةُ اللَّهُ الْبِيعَالَةُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ ا

فَتُبَّطُهُمْ وَ قِيلُ اقْعُدُ وُ امْعَ الْقَعِدِ يُنَ ﴿ وَمُعَالَقُعِدِ يُنَ ﴿ وَيُلِي يُنَ ﴿ وَيُلِي يُنَ ﴿ وَيُعْتِهِ مِنْ الْمُعْتَانِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ اللَّهُ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِينِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تفسیر: ایشان هر کز اراده ندارند که از خانه بیرون شوند اگرچنان بودی اندك تهیه نمودی و به شنیدن حکم جهاد بی درنگ پای در راه گذاشتی وعذرهای نامعقول پیش نیاوردی درحقیقتخداشرکت آنها را درایس امرنه پسندیده دا اگرمیرفتند فتنه برپامیکردند و فسد میانگیختند داگر نروند برایشان آشکار شود که مومنین به تائید وفضل خداوند (ج) از ایشان هیچ باك ندارند داین بود که خدا (ج) ایشان را از صف مجاهدین بیرون گذاشت و بال کار ایشان مرایشان راست گویا تکوینا بایشان گفته شد که بروید و با زنان و کودکان و بیکاران و ناتندرستان درخانه بیاسائید وییغمبر خداصلی اشعلیه وسلم بیکاران و ناتندرستان درخانه ایسائید تا بیکاران و که در خانه آرام گیرند این نیز یک نوع امرخدا (ج) می باشد لهذا بقید تکوین همضرورتی نمیماند.

كُو خُرَجُو ا فِيكُمْ مِنّا زَاكُ وَكُمْ ابْرون مِيْدُند درشما المر بيرون مي شازاكُ وَكُمْ اللّا خَبَالًا وَ ضَعُو ا خِلْلَكُمْ مِنَا خَبَالًا وَضَعُو ا خِلْلَكُمْ مَنَا خَبَالًا وَضَعُو ا خِلْلَكُمْ مَنَا خَبَالًا وَضَعُو ا خِلْلَكُمْ مَنَا خَبَند (به فسادو نميمه) درميان شما يَبْغُو نَكُمُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ وَنَكُمُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ وَنَكُمُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهِ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ وَنَكُمُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهِ اللّهُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ وَنَكُمُ الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا الْفِئْنَاتُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَكُولُوا الْفِيْهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا خُلُهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا الْفُلْكُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا الْفُلْكُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْكُمُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ وَلِي عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْكُوا لَيْعُوا لَيْنَا عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْكُمُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي مَا عَلَيْهُ وَلِي مَا عَلَالِكُمُ وَالْعُلُولُ اللّهُ وَلِي مَالِلِهُ وَلِي مِنْ عَلَالِكُمُ وَالْعُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

تفسیو: اگر با شما میآمدند \_ چون جبون ونامرد بودند دیگران را نیز هراسان میکردند \_ میانه های مومنان را برهم میزدند، غسازی میکردند ، در نفاق مسلمین می کوشیدند به افواه دروغی ایشانرا از دشمن به هراس می افگندند ، از وجود نحس شان امید خیرو نیکوئی نبود ، ازایشان شر وخرابی برمی خاست وفتنه برپا میشد این بود که خدا (ج) بایشان توفیق رفتن ارزانی نفرمود .

و في مَن الله عَن الله عَلَيْهِ مَن الله عَلَيْهِ وَ الله عَلَيْهِ وَ الله عَلَيْهِ وَ الله داناسة و الله داناسة

كِالظّلِمِيْنَ ﴿

تفسیر : اکنون نیز جاسوسهای شان درمیان شماهست ، برخی ازشما ساده لوح الله ونمسي الله يشته ، از حلوف ايشيان كمم وبيش متأثر میشوند (ابن کثیر )هرچند این زمره چنانکه مقتضی شرارتشان بود فتنه برپاکرده نتوانستند ـ ازیك حیث بودن این جاسوسان مفید است زیرا عزم واراده وجانبازی مسلمانان را بچشــم سر مینگرندوبرای دیگران می گویند و در دل شان هیبت مسلمانان را جاگیر می کنند .

ا لُفِتُنَة مِنْ قَيْلُ لْقُلِوا نُتَغُوُ ا وَ قُلْبُوا لَكَ الْأُمُورَ حَتَّى جَاءَا لَكُ قُلُ تاكه وَ ظُهُرُ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كُرٍ هُونَ ﴿ و غالبگشت درحاليكهايشان ناخواهندكانند

تفسير : از روزيكه آنحضرت (ص) درمدينه تشريف آورد يهود ومنافقان مدینه برخلاف پیغمبر صلیالله علیهوسلم هرگونه فتنه انگیختند ، تقلب کردند ودست و پا زدند تا نگذارند اسلام افزونی گیرد ولی چون در «بدر» ستونهای کفر وشرك برافتاد واسلام غلبهٔ خارقالعاده حاصل کرد ـ عبدالله بنابی ورفقای اوگفتندان هنذاآمر قدتوجه (چنان مینماید که دیگر نتوان جلو این کار را باز گرفت ) بسا مردم از روی ترس به خواندن كلمه پرداختند چون دردل شان كفر نهان بود هنگاميكه پيروزي اسلام را میدیدند رشك می بردند و حسد میخوردند و سخت به قهر می آمدند فتنه انگیزی شان تازه نبود از اول شیوه شان این بود درمعرکهٔ احمد با جمع خود برگشته بودند ولی درپایان دیدند که چگونه حق غالب وباطل مغلوب وذليل مي شود .

من يقو ل كسيسىت كەميگو يد و مینداز مرادرفتنه آگاه باش در

وَإِنَّ جَهَنَّهُ لَهُ حِيْطُةٌ بِإِلْكَافِرِ يُنَ ﴿

بتحقيق احاطه كننده بكافران است

بيشدك جهنه

تفسير: منافق بزرك (جدابنقيس) گفت «مرا بكذاريد ـزنان روم زيبايند چون بديشان بنگرم تاب نيارم بهتر آنست كه آنجا نشوم ومرا نبريد تأكمراه نگردم» اينرا گفت وبه ترس وكذب پرده تقوى و زهد دروغى رابرجبين فرو آويخت ودر مغاك گمراهي افتاد وهم كفر ونفاقش اورا در مغاك جهنم جا خواهد داد ، برخى ديگر حكم آيت را در باب همه منافقان گرفته ومطلب «لاتفتنى» را چنين بيان كرده اند «اگرمارا باخود ميبريد بخسارت مال مبتلاميكنيد» وبنابرآن به «الافىالفتنهسقطوا» بايشان جواب داده شد .

إِنْ تُصِبُكَ حُسَنَا فَيُ تَسُوعُ هُمُ وَ إِنْ الْصِبْكَ مُصِبِكَ حُسَنَا فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ والر

اً مُر نَامِنُ قَبْلُ وَيَتُولُوا وَهُمُ فَو حُونَ اللهِ اللهُ ال

تفسیر: منافقانرا عادت چنان بود که چون مسلمانان را پیروز میدیدند رشك وحسد می بردند واگر مسلمین را سختی پیش می آمد و چند تن از ایشان شهید یا مجروح میشد به فخر میگفتند ــ «چه خوب شد کهاز اول دور اندیشیدیم وراه نجات سنجیدیم ــ میدانستیم که این بلا برایشان آمدنیست با ایشان همراه نرفتیم لاف میزدند و در پیرهن نمیکنجیدند از مجامع خود واپس به خانه های خود میرفتند » .

لَنَا ۚ هُوَ مُو لَٰلِنَا ۚ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتُو ۔ و خاصبر مُؤُمِنُونَ ﴿ قُلْ هَلْ نَرُ بُّصُونَ بِنَا إِلا إِحْدَى الْحُسنيين وَنَحْنُ نَتُرُبُّصُ بِكُمْ أَنْ يُصِيُبُكُمُ اللَّهُ بِعُدُ ابِ مِّنْ عِنْدِهُ أَوْ بِأَيْدِ يُنَاسَ فَتُ تَصُوْ اللَّهُ الْمُعَكُمُ مُّتَر بِّصُون ٠٠ يس منتظر باشيد

تفسير : مصيبت وراحت به وقتيكه مقدر است فرا ميرسد ، بطور حتم میآید ونتوان آنرا باز داشت ولی چون ما در ظاهر وباطن خدای بزرگ راً پُروردگارحقیقی خود میدانیم دربرابر حکم او مدام سر تسلیم خمم کرده ایم وهیچ سختی وآزمونماً را آزفرمانبری اونتواند بازداشت ، ما بر او اعتماد و توکل داریم \_ سختیهای آنیرا برایما درآخرت و بسااوقات در دنیا براحت وفرحت بدل میکند پس شماً در حقما امید وار یکی ازین دوخوبی باشید ــ اگر در راه خدا (ج) کشته شدیم شهادت وجنت واگر سلامت بر گشتیم آجر وغنیمت یقیناً برای ما رسیدنی است چنانکه

انتظار كنندكانيم

ما با شما

در حدیث صحیح وارد است ، خداوند (ج) اینهارا برای مجاهد تکفل نموده \_ بر عکس ما درباب شما انتظار یکی از دو بدی را داریم کهضرور بشما رسیدنی است یا از سبب نفاق وشرارت از طرف خدا (ج)مستقیماً عذابی به شما مسلط میشود ویا خدای تعالی از دست ما بشما مجازات سخت میرساند که پردهٔ نفاق تان دریده و خود تان رسوا شوید بهر حال ما وشما هر دو باید برای دیدن انجام یکدیگر منتظر باشیم در آخر معلوم خواهد شد که از بین ماوشما کدام زیاده تر مآل اندیش و عاقب سنج بود .

قُلُ أَنْفِقُوا طُوعًا أَوْكَرُهَّا لَنْ يُتَقَبَّلُ بعو خرج تنيد بغوشي يابه ناخوشي هر تزقبول ترده نميشود

مِنْ مَ لَا لِنَكُمْ كُنْتُمْ قَوْمًا فَسِقِيْنَ ﴿ وَمَنْ الْوَالِمُ السَّلِمِيرُ وَنُولُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسير: جد بن قيس كه فتنه زنان رومى را بهانه ميكرد گفتاى پيغمبر من خود رفته نميتوانم ولى معاونت مالى مى نمايم ، پاسخ آن داده شد كه هر كه اعتقاد نداشته باشد مالش قبول نميشود چه بهرضا خرج كرده باشد چه به ناخوشى زيرا بوى توفيق داده نشده كه چيزى درراه خدا (ج) صرف كند «ولاينفقون الاوهم كارهون» اگر بالفرض اينها برضاهم صرفكنند نيز خدا (ج) نمى پسندد سببآن در آيت آيندهذكر مشمه د .

الله الله و بر سُو له معر اینکه بتعقیقایشان کافرشدند بالله و برسول او

### وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُرٍ هُوْنَ •

مگردرحالیکهایشمان ناخواهانند

خرجنميكنند

تفسیو: سبب اصلی عدم قبول کفر آنهاست چنانکه ما چندین جا اشاره نمودیم که اعمال کافر روح ندارد \_ از دل بنماز نیامدن و به کره مصرف نمودن ، این همه آثار ظاهر کفر است .

إِنَّهَا يُو يُكُ اللَّهُ لِيُعَدِّ بَهُمْ بِهَا يَوْ اللَّهُ لِيُعَدِّ بَهُمْ بِهَا بِهَا بِهَا يَوْلُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

في الحيوة الله نيا و يزهق آنفسهم

### وَ هُمْ كُفِرُ وْ نَ ﴿

در حالیکه آنها کافر باشند

تفسیر: شاید اندردل شبهه پدیدآیدکه اگراینها چنین مردوداند به نعمت مال واولاد وغیره چسان نواخته شده اند . خداوند (ج) به جواب آنها میفرماید ... این همه نعمت ها دربارهٔ آنها عذاب بزرگ است وباید آنوا چون غذای لذید دانست که در صحت و نیروی تندرستان می فزاید و فاسد الاخلاط را بهلاك نزدیك تر میگرداند ، این نعمت های دنیوی فاسد الاخلاط را بهلاك نزدیك تر میگرداند ، این نعمت های دنیوی (مال واولاد وغیره) کافران را دراگر سوء مزاج چون زهر هلاهل است هنگامیکه کفار مستغرق آرزو ودوستی دنیامی باشند نخست در فراهم نبودن آن رنج می برند و چون اندك زیانی وارد شود بقدریکه محبت آنرا در خاطر می پرورند غمگین میشوند و هیچگاه از اندیشه و کاوش آن فارغ نمی باشند هنگامیکه مرگ آنها را ازاین اشیای محبوب جدامیکند حسرت و رنج آن از قیاس بیرون است غرض عاشق دنیا را آرام واطمینان

حقیقی میسرنیست ،اینامررا گفته های سرمایه داران بزرگیورپوامریکا وغیره تائید می نماید ، مومنان تمول و اولاد را معبود و هدف زندگی قرار نمیدهندزیرا قلوب آنها را بیماری حب دنیا استیلا نکرده پس دربارهٔ شان توانگری وغیره نعمت و وسیلهٔ اعانت دین است علاوه برآن چون کافران به کثرت مالو اولاد مغرور میشوند کفر و طغیانشان سخت تر میشود و مایهٔ آن میگردد که تا آخر به کفر خویش دوام کنند حال منافقان مدینه که این آیات دربارهٔ آنها فرود آمده نیز این چنین بود که در مواقع مهدی و امثال آن بکره و ریا و نفاق مال خود را صرف میکردند و از فرزندان شان نیز بعضی باخلاص مسلمان شده با حضرت پیغمبر (ص) در جهاد شریك میشدند این هردو امر به کلی مخالف آرزو های قلبی منافقان بود باین صورت اموال و اولاد شان در دنیا سبب عذاب شان قرار یافته بود حضرت شاه مینگارد « یعنی متعجب مشو که چسان خدا بیدینان را در دنیا نعمت بخشوده مال و اولاد و بال بیدین است دلش نیدینان را در دنیا نعمت بخشوده مال و اولاد و بال بیدین است دلش در محبت آن پریشان می باشد و تادم مردن از فکر آن آسوده نمیشود مگر که توبه کند و اعمال شایسته نماید » .

و يَحْلِفُونَ بِاللّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ اللّهِ وَيُحْلَمُ اللّهِ اللّهِ عَهِ اللّهِ عَهِ اللّهِ عَهِ اللّهِ عَهِ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّ

وماهم مِنْكُمُ ولكن أنها فومى اند كه ميترسنداز شما وليكن آنها فومى اند كه ميترسنداز شما

لُوْ يَجِدُ وُنَ مَلْجَاً اَوْ مَغْرَاتٍ اللهِ عَادِ هَا اللهِ اللهِ عَادِ هَا اللهِ عَادِ هَا اللهِ اللهِ عَادِ هَا عَادِ هَا اللهِ عَادِ هَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى ع

أَوْمُلَّا خَلًا لَوَ لَوْا إِلَيْهِ وَهُمْ

یاجای که سرهای خودرادرآن داخل کنند هرآئینه رومیگردانند به آن طرف در حالیکه ایشان

تفسیو: ازین ترس که اگر کفر خویش را ظاهر گردانند مانند که ام از جماعت (مسلمین) با آنهارفتار میشود ، سوگندها میخورند که ما در جماعت (مسلمین) شاملیم واین بکلی نادرست است ویا درمغازه ها به پنهانی بسر برده توانند یا اقلا جای بدست آورده توانند که سر خود را در آن پنهان کنند ، مدعا از خوف حکومت اسلامی بر کنار مانند پس هر چه دعوی دارند می گذارند وبدون تحاشا آن سومی شتابند زیرا نه با حکومت اسلامی یارای مقابله دارند ونه بهجائی پناه برده می توانند، لهذاسو گند ها می خورند ودروغ میگویند .

وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُ كَ فِي الصَّلَ قَاتِ وَمِنْهُمُ مَنْ يَلْمِزُ كَ فِي الصَّلَ قَاتِ وَمِنْهُمُ مَنْ اللَّهِ عَلَى الصَّلَ قَاتِ وَمِعْمَاذَا يَشَانَ آنَ اللَّهُ عَيْبُ مَيْكَنَدُوا دُو (قسمت) صدقه ها

فَإِنْ أَعُطُو ا مِنْهَا رَضُو ا وَ إِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا اللهِ المِلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلْمُلِي المُلم

لَّمْ يَعْطُو امِنْهُمْ إِنَّاهُمْ يَسْخُطُونَ ٠٠ داده نسوند اذآن آنوقتایشان خیم کنند

تفسیر: بعضی منافقین واعراب (بدویها) هنگام بخش صدقات وغنایم به حرص دنیا واغراض شخصی دربارهٔ حضرت پیغمبر صلی الشعلیه وسلم زبان به طعن می کشودند ومی گفتند تقسیم برعایت انصاف نمی شود، این اعتراض وقتی بود که برطبق خواهش شان ازصدقات وغیره حصه داده نمیشد امااگر مطابق طمع وحرص شان میبود شادمیشد ندواعتراض باقی نمیماند گو یا بهر حال مال وجاه را قبله مقصود خویش می پنداشتند آینده توضیح میشود که هر که دعوای ایمان دارد دنیارا مطمح نظر خویش قرار ندهد.

وَلُوْ أَنْهُمْ رُضُوْ امْ آاناهُمُ اللَّهُ وَرُسُو لُهُ لا وَرُسُو لُهُ لا وَرُسُو لُهُ لا وَالْمُ وَرُسُو لُهُ لا وَالْمُرْبَعَقِيقَايِشَانَ داضي ميشدند بآنچه داده ايشانرا الله و دسول او

#### مِنُ فَضُلِهِ وَرَسُو لُهُ لَإِنَّا إِلَّى اللَّهِ رسول او 9

بیشك ماخاص به

رغبت كنندكانيم

تفسير : بهتر ايناست هرچهراخدا (ج) بهوسيلة پيغمبرخويش ارزاني فرموده مسلمان برآن شاد وقانع باشد وبر خدای متعمال توکل کند وبداند که وی هرچه خواهد به فضل خویش کرامت می کند ، غرض متاع فاني دنيا را نصب العين خويش نگرداند ، تنها قـرب ورضاي حضرت ربالعزت را خواستگار بوده به دولت ظاهر وباطن که ازبارگاه احديت ميرسد مطمئن ومسرور باشد .

ا نَّهَا الصَّكَ فَتُ لِلْفُقَرُ آءِ وَ الْهُسْكِكِيْنِ وَالْعُمِلِيْنَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَاةِ قُلُو بُهُمْ وبكاركنانيكه مقرراند بهتحصيل آنوبه آن كروهي كهتاليف كردهميشوددلهاي ايشان وُ فِي الرِّقَابِ وَ الْغَارِ مِيْنَ وَفِيْ و صرف کرده میشود در آزادی گردنهاودر (ادا دین) تاوان دهندگان و سَبِيُلِ اللهِ وَا بُنِ السَّبِيُلِ " (فرض)مقررشنده مِّنَ اللَّهِ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ دانا خداوند حکمتاست

تفسیر : چون در تقسیم صدقات زبان به طعن پیغمبر کشودند از ایس جهت تنبیه میشود کهطریق تقسیم صدقات را خداوند (ج)مقرر فرموده ومصارف آنرا تعیین نموده شرح آنرا به پیغمبر (ص)دادهاستوپیغمبر بروفق آن تقسيم مينمايد ونميتوآند پيرو خواهش ديگران شود درحديث است خداوند (ج) تقسیم صدقات (زکوة) را برضای پیغمبر (ص) ودیگری نگذاشته وخود مصرف آنرا معین کرده است وآن هشت نوع است : اول برای فقراء (که هیچ دارائی نداشته باشند) (۲) برای مساکین (که بقدر کفاف حاجت خود چیزی نداشته باشند )(۳) برای عاملین(که حكومت اسلامي آنها را به تحصيل صدقات وساير امور ماموركرده باشد) (٤) برای موألفة القلوب (كسانيكه باسلام شان توقع رود يا در اسلام ضعیف وناتوان باشند و نحوذلك (اكثر علماء برآنند كه بعد ازحضرت پيغمبر (ص) حكم تادية زكوة بهموألفة القلوب باقى نمانده (٥) براى رقاب (غلامیکه به تادیهٔ بدل کتابت آزاد میشود یا آنرا میخرند وآزاد میکنند واسیرانیکه بتادیهٔ فدیه رها میشوند ) (٦) برای غارمین ( کسیکه بنابر کدام حادثه نادار شده باشد یا مقروض باشد یادر اثر ضمانت دیگری بینوا شده باشد (۷) سبیلالله (اعانت مجاهدین) (۸)ابنالسبیل (مسافریکه دراثنای سفر مالك نصاب نباشد اگر چه درخانهٔ خود مال داشته باشد ) نزد حنفیه تملیك در هـر صورت ضـرور وفق شـرط است درغيرعامل غنى ، تفصيل درفقه مطالعه شود .

و مِنْهُمُ الَّذِي يُنَّ يُوُّ ذُوْنَ النَّرِي وَ وَمِنْهُمُ النَّرِي وَ النَّرِي وَ وَمِنْ النَّرِي وَ وَمِنْ النَّرِي وَمِينِ النَّرِي وَمِينِ النَّالِي وَمِينِ النِّي النَّالِي وَمِينِ النِّلِي وَمِينِ النِيلِي وَمِينِ النِّلِي وَمِينِ اللَّذِي فِي وَمِينِ وَمِنْ وَمِينِ وَمِينِ وَمِينِ وَمِينِ وَمِينِ وَمِينِ وَمِينِ النِّلِي وَمِينِ النِّلِي وَمِينِ اللَّلِي وَمِينِ الللَّهِ وَمِنْ اللَّهِ وَمِنْ وَمِينِ وَمِي

خُدْرٍ لَكُمْ بُوقٌ مِنْ بِاللَّهِ وَيُو مِنْ نِيكُونَى بِاللَّهِ وَيُو مِنْ نِيكُونَى بِرَاي شماست يقين دارد بالله و تصديق ميكند

تفسير : منافقان چون باهم مي نشستند از حصرت پيغمبر واسلام بدگوئی میکردند اگر یکی می گفت این سخنان بحضرت پیغمبر (ص) میرسد به آن اهمیت نمی دادند ومیگفتند ما می توانیم به تاویلات دروغ براثة خودرا نزدوی ثابت گردانیم ـ زیرا پیغمبر گوش است و گـوش هر چه را بشنود می پذیرد فریفتن او بوسیلهٔ گفتن دشوار نیست . حقیقت این بود که حضرت پیغمبر (ص) دروغرا از راست بلز میشناخت ولى از حيًّا ووقار وكرامت نفس مواخذه نمى فرمود وبخلق عظيم خويش ازآن تغافل ومسامحه میکرد ولی منافقین نادان می پنداشتند که حضرت نبوی بدروغ شان ندانسته . خداوند (ج) در پاسخ منافقان می فرماید. اگر پیغمبر گوش است برای سعادت شما گوش می باشد واین عادت او به خیر شما تمام میشود واگر چنین نیبودی نخسیت شیما مواخذه می شدید وهم ممکن است وقتیکه شما به اغماض وخلق عظیم ویاطلاع می یافتید هدایت میشدید ، سکوت پیغمبر در مقابــل اکــاذیب شمـــآ دلیل بر یقین نمودن او بر کلام شما نیست پیغمبر خاص بر خدا (ج) ومومنان يقين دارد البته آنانكه از شما دعواى ايسمان دارند سكوت واغماض پیغمبر (ص) دربارهٔ آنها یکنوع رحمت است چه آنها را فوراً تكذيب نمى كند ورسوا نمي سازد \_ اعـمال شنيع منافقـان از خـدا پنهان نیست ـ کسانیکه در غیاب ، پیغمبر را نکوهشمیکنندیا (هواذن) گفته بوی ایذا میرسانند منتظر سزای سخت باشند .

یکلفو ن بالله لکم لیر ضو کم تحصر میخودند به الله برای شما(ای مومنان) که راضی ساذند شما دا و الله و رستو له اکتاب اکتاب اینکه و الله و فرستادهٔ او مستعق ترند باینکه برای ضوه از کی کا نو ا مو مینین سومنان داخی سازندایشان اور دا اگر باشند مومنان

تفسیو: حضرت شاه رحمه الله فرماید «اگروقتی حضرت پیغمبر (ص) ؛ خداع شان را اظهار میکرد پیش روی مسلمانان سوگند میخوردند که ما سوء قصد نداشتیم تا مسلمانان را خوش وطرفدار خود گردانند غافل از آنکه با خدا (ج) و پیغمبر از فریب کاری ساخته نمیشود ، اگر آنها بایمان خویش صادقند دیکران را بگذارند وخود در صدد رضای خدا (ج) و پیغمبر شوند .

تفسیو : این رسوائی بزرگتر از آنست که برای رسوا نشدن خود نفاق اختیار کردند .

يَحُذُ رُا لَمُنْفِقُو نَانَ يُنَوَّلُ عَلَيْهِمُ مَيْرَسند منافقان اذينكه نازل عردهشود برمومنان

و در کی چر و در به افتی فلو بهم سو کره منظم به افجه دد دلهای منافقانست سورتیکه خبردهد ایشانرا به آنچه دد دلهای منافقانست

قُلِ الْسَتَهُزِءُ وُ الْحَالِيُّ اللَّكُ مُخْرِجُ عُلِي اللَّكُ مُخْرِجُ عُلِي اللَّكُ مُخْرِجُ عُلِي اللَّكُ مُخْرِجُ عُلِي اللَّكِ مُخْرِجُ عُلِي اللَّهُ مُخْرِجُ عُلِي اللّهُ اللّه

## ما تَحُذَ رُونَ سَ

تفسيو: منافقان در انجمن های شان از اسلام وپیغمبر آن غیبت وبسر مومنین صادق استهزا میکردند ؛ مهمات دین را بازیچه می پنداشتند واگر گاهی به تصور آن می شدند که سخنان شان به حضرت پیغمبسر میرسد ، می گفتند چه باك پیغمبر (ص) سراپا گوش است هر تاویل و تلمیعی که نمائیم میشنود ومی پذیرد اما چون اکثر وحی الهی (ج)نفاق وخبث باطن شان را آشکار میگردانید میترسیدند که مبادا یك سورت قرآن از مخاطبات پوشیده ونیات نهانی شان پرده بردارد ، در حقیقت دل منافق از جبن وناتوانی نمیتواند یك طرف قیام کند از این جهت حداوند واگر گاهی از مشاهده اغماض و کرامت نفس حضرت پیغمبر (ص) متسلی میشدند از بیم صاعقه قرآن مضطرب میگردیدند ازاین جهت خداوند (ج) فرمود : بهتر است شما بر تمسخر واستهزای خویش مداومت کنید ونسبت به پیغمبر (ص) «هواذن» گفته خودرا تسلی دهید اما خدا (ج) آشکارا میکند چیزی را که شما از آن میترسید وخداع شمارا فاش نموده رسوای تان میگرداند.

وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ لَيَقُوْ لُنَّ إِنَّهَا كُنَّا

جزايننيستكهما

و(قسماست)اگربپرسىازمنافقان هر آئينهگويند

نَجُورُ صُ وَ نَلْعَبُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

تفسیر: هنگام عزیمت سوی تبوك بعضی از منافقان به تهسخر گفتند وی (حضرت محمد صلیالله علیه وسلم) را ببینید فتح دیار شامو بلاد روم را خواب میبیند وجنگ روم را به محاربات عرب قیاس میکندیقینا فردا همگان روبروی رومیان بادست های بسته ایستاده خواهیم بود این شکم پروران دروغگوی دیار ما(صحابه رضیاله عنهم) با غسکرمنظم روم چسان جنگیده میتوانند وغیر ذلك منالهفوات می خواستند باین سخنان نیروی معنوی مسلمانان را متزلزل گردانند و آنها را از روم بترسانند چون در محضر نبوی این حکایت رسید ایشان را خواست وباز پرسفرمود: گفتند حضرت! مادر حقیقت چنین عقیده نداریمواین سخنها سفرآسان شود وراه کوتاه گردد.

ورسو له

لَّلُ أَبِاللَّهِ وَالْيَتِهُ عو آياً بله وبه آيتهاى او

گنتم نستهزء و ن ٠٠

تفسیر: آیا موقع شکفتگی خاطر ونشاط این است که با خدا وپیغمبر واحکامشان استهزاشود ؟ تعسخر بخدا (ج)وپیغمبر(ص)؛استخفافباحکام الهی (ج) اگر زبانی وبطور طیبت نیزباشد کفرعظیم است چه جای که مانند منافقان از راه شرارت و خبث باطن چنین حرکت سوزند.

لَا تَعْتَذِ رُوا قَلُ كَفَرْ نَمْ بَعْكَ عند نعونيند به تعقيق عافر شدهايد بعد اذ

إِيْهَا نِكُمْ اللَّهِ الْنَ نَعْفُ عَنْ طَا يُفَاتِحِ ايمان تان امر عفوتنيم اذ مروهي

مِنْ فَكُمْ بُعُلِي بُ طَا يَفَكُ بِالسَّهُمْ كَانُو ا انشما عذاب تنيم مروه ديمري دا باين سبب ته به تحقيق ايشان بودند

> مُجْرِ مِیْنَ ﴿ مُعْرِمانَ

تفسیو: از عذر دروغ وحیله مفادی بدست نمی آید هرکه سزاوارکیفر نفاق واستهزاست آنرا می بیند البته کسی که توبه کند واز کناهان خویش باز آید خداوند (ج) عفو میکند \_ یا کسانیکه ازاول با وجود کفر ونفاق از تفتین واستهزاه دست برداشتند دراین جابه کیفر تمسخر واستهزاه نمی رسند . ٱلْمُنْفِقُونَ وَالْمُنْفِقْتُ بَعْضُهُمْ و زنانمنافق بعضايشان(متحدومتشابه)

مِّنُ بَعْضِ مِنَا مُرُونَ بِالْمُنْكُرِ ۚ

وَ يَنْهُونَ عَنِ الْمَعْرُ وَفِ وَيَقْبِضُونَ

آيْدِ يَهُمُ نَسُوا اللَّهُ فراموش (ترك) كردند القرابس فراموش (ترك) كردايشانوا . دست های خودرا

> هُمُ الْفُسِقُونَ ۞ ايشيانندبكلي برآمدكان ازطاعت منافقان

تفسير : نافرمان تر ازهمه ، منافقان بدباطن اند كه مردان وزنان آنها باوجود آن که اسلام خودرا بزبان اظهار وآقرار می نمآیند در صددآنند كه بهانواع حيل مردم را فريب دهندواز حسنات باز دارند وبه اعمال زشت مستعد گردانند وهنگام مصرف مشت خویشس را فسروبندند ... خلاصه کلمه بخوانند ، ولی از زبان واز دارائی شان مفادی به کس نرسد \_ چون آنها خدا را ترك كردند خدا (ج) نيز آنهارا فرو گذاشت ايِّنكه بعد أزَّ فرو كذاشتن آنها را كعا افكند در آيِّت آينده ذَّكرميشود.

وَعَدَاللهُ الْمُنْفِقِيْنَ وَالْمُنْفِقْتِ

تفسیو : چنان سزای بسنده است که بسزای دیگرضرورتنمی افتد .

و لَعَنْهُمُ اللّٰهُ ﴿ وَ لَهُمْ عَنَ ابْ مُقَيْمٌ ﴿ وَ لَهُمْ عَنَ ابْ مُقَيْمٌ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا ودور داندهایشانوا الله ازدحمتوبرای ایشان است عذاب برقراد

تفسير : شايد مطلب آنست كه دردنيا نيز هميشه تاثير لعنت الهي (ج) بر آنها مياشد يا تاكيد جمله ماقبل است والله اعلم .

كَالَّذِ يُنَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَانُو الْسُلَّ الْمُعَلِّمِ كَانُو الْسُلَّ الْمُعَلِّمِ كَانُو الْسُلَّ الْمُعَلِمِ الشَّمَا الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

فَاسْتَهُ عُوا بِخَلَا قِمِمُ

تفسیر: ازمتاع دنیاکه به آنها مقدربود فایده برداشتند واز عاقبت خویش نیندیشیدند.

فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلَا قِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعُ بِهِومَ وَتَعْبَدُ تُعَالِمُ السَّنَمْتَعُ بِهِومَ وَتَعْبُودُنَدُ بِهِومِ وَتَعْبُودُنَدُ السَّنَمُ الْعُلَاقِ الْمُعْتَالِمُ اللّهِ الْمُعْتَالِمُ اللّهُ الْمُعْتَالِمُ اللّهُ اللّهُ

و اعلموا منزل دوم التوبة منزل يُن مِنْ قَبْلِكُمْ بِخُلا قِهِمْ النوبة النوبة مِن قَبْلِكُمْ بِخُلا قِهِمْ النوبة بنصيبة خود الناسكة بنصيبة خود وفرودرفتيددرباطل مانندىسانيكه فرورفتند

تفسير: شما نيز بسان ايشان از تصور عاقبت خويش غفلت كرديد واز متاع فروماية دنيا كه به قسمت شما نوشته شده بهره مى بسرداريد وكردار شما همه مثل آنها است ، بدانيد كه حشر شما هم مثل آنها خواهد بود \_ اموال واولاد وقوت جسمانى آنها از شما بيشتر بود \_ در صورتيكه آنها از انتقام الهى (ج) كناره جسته نتوانستند شما بچه تكيه كرده ايد كه از انتقام خدا اين قدر مطمئنيد .

أول على كيطت أعما لهم في الذنيا آن مردمان نابود شده عردارهاى ايشان در دنيا و الإخرة و و العلى هم و الخير و ايشان الخير و انعروه ايشان الخير و تناوه

تفسیر: هیچ کرامت دنیوی و برکت اخروی نصیب آنها نشده، تمتعی که از لذاید دنیا برداشتند فی الحقیقت دربارهٔ آنها استدراج وعداب بود چنانکه در رکوع قبل درفوائد «فلاتعجبك اموالهم ولااولادهم» این موضوع گذشت و پیشتر ازآن نیز چند جا نگارش یافته .

اَكُمْ يَأْ يَهِمْ نَبُا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمِ اللهِ يَنْ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمِ اللهِ المِلْمُ المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

نو چ و عاد و قوم نو چ و عاد و قوم ا برا هِيم و اصحب مد ين ابراهيم و امل مدين و المؤ تفكت ا

تفسیر: قوم نوح به طوفان ، قوم عاد به باد وقوم ثمود به صیحه(نعرهٔ غیبی) هلاك شدند \_ خدای متعال حضرت ابراهیم علیهالسلامرا بهطریق شكفت وخارق عادت تائید نمود كه از مشاهدهٔآن قومش ذلیل و ناكام ونمرود شهریار شانبعنتهای ذلت جان سپرد \_ اصحاب مدین بهصیحه ورجفه (زلزله) و نحوذلك بربادشدند مساكن قوم لوط زیروزبر شد وسنگباران گردید ، قصص ایناقوام باستثنای قومابراهیم (ع)در سورهٔ اعراف گذشت .

اَ تَدْهُمْ رُسُلْهُمْ بِالْبَيْنَاتِ عَلَاكَانَ الْمُعْمُ بِالْبَيْنَاتِ عَلَاكَانَ الْمُعْمُ بِالْبَيْنَاتِ عَلَاكَانَ الْمُعْمُ بِالْبُلِيَاتِ عَلَامُ وَشَنَا لَا اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الله لِيظلِمهُم وللكِن كَانُو النَّفُسهُم خدا كهستم كندبرايشان وليكن ايشان برنفسهاى خود

يَظُلِمُ وُنَ نَ

تفسير: خدا (ج) هيچكس را بدون سبب وبيموقع سزانميد مدم ردم خودگناه ميكنند ولابد عذاب الهي (ج) برآنها فرود مي آيد .

منزل دوم و اعلمسوا غُ مِنُوْنَ وَالْهُؤُ مِنْ ز نان ایمان دار م يَأْ مُو وُنَ وه ويؤ يور و اطاعت می کنند همین گروه (بزودی) رحمکند ایشانرا غالب خداو ندحكمت است

تفسیو: درآغاز رکوع احوال منافقان بیان شد، این جادر مقابل آن صفات مومنان مذکور میشود یعنی منگامیکه منافقین مردم را از نیکی با زداشته به بدی ترغیب میدهند مومنین مردم را از بدی باز داشته به حسنات آماده می گردانند ، مشت منافق بند و دست مسلمان کسفاده است ، منافقاز بخل نمیداند مال خودرا بکجا مصرف کند مسلمانان ازدارائی خویش برطبق قواعد مقرره زکوة و صدقات میدهند ، منافق خدارا بکلی فراموش کرده ، مسلمان نه تنها د راوقا ت پنجگانه بیاد خدا (ج) مشغول است ، در تمام معاملات احکام خدا (ج) و پیغمبرش را متابعت می کند ازین جهت آنها سزاوار لعنت گردیدند و مسلمانان امید وار رحمت خاص حضرت اویند .

وَ عَكَ اللّٰهُ الْهُوَ مِنِينَ وَ الْهُوَ مِنْتِ وَ الْهُو مِنْتِ وَ الْهُو مِنْ رَا وَ عَدَهُ مِنْ رَا وَ عَدَهُ عَرَدُهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الل

جُنْتِ تَجُرِی مِنْ تَحْتِهَا الْآنْهُو جنتهای که میرود اذ ذیر (درختان) آنها جویها

خلدین فیها و مسکن طیبه فی در در دالیکه جاوید باشند درآن و مسکنهای باعیزه در

رَ أَكْبَرُ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

تفسير: رضای الهی (ج) ازتمام نعمای دنیوی واخروی بزرگتر است ، جنت را ازآن جهت طلبند که مقام رضای خداست ، خداوند (ج) مومنان را در بهشت به انراع نعمتها وشادیهای جسمی وروحی سر افراز می کند اما بزرگتر از همه رضای جاودان اوست ، درحدیث صحیحاست: خداوند (ج) به بهشنیان ندا میکند ، آنها لبیك میگویند ، بعد ازآن میپرسد «هلوفییته» آیا شاد شدید ، بپاسخ عرض کنند ، پروردگارا! چرا شاد نباشیم توسارا به نهایت انعام خویش سر فرازی بخشودی، باز خداوند (ج) فرما بد «هلاعطیکم افضلهمن ذلك» از هر چه به شما بخشودهایم برتر ازآن ها نیز چیزیست ، بهشتیان کویند پروردگارا! برتر ازینچه باشد آنگ خداوندفرماید «احل علیکمرضوانی فلااسخط علیکم بعدهابشه رضای جاوی خویش را برشمال نازل میکردانم که پسراز آن هرگز اندوهی نباشد رزقنااته وسائرالمومنین هده الکرامة العظیمة الباهرة .

تفسیر : جهاد عبارت از منتهای کوشش است در دفع چیزهای نایسند گاهی به سلاح ـ وقتی به شمشیر ـ زمانی بهقلم ـ نزد جمهور امـت در مقابل منافق (که لساناً به اسلام معترف است واز دل مسلمان نمي باشد )جهاد بالسيف مشروع نيست ودر عهد نبوت نيز چنيننشده ازین جهت لفظجهاد دراین آیت بمعنی عام می باشد یعنی بازبان باشمشیر باقلم به هرچه مصلحت بأشد جهاد شود بعض علماء برآنند كه اگر نفاق منافق تمام آشکار شود باوی نیز باید به شمشیر جهاد کرد \_ بهرحال چون در غزوهٔ تبوك نفاق منافقین سرتاسر آشكار شد دراین آیتهدایت آمد که نسبت به آنهابه سختی رفتار کنند حضرت پیغمبر (ص) چـون فطرت بس ملايم ومهربان داشت «فبمارحمة منالله لنتالهم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوامن حولك »(آل عمران ركوع ١٧) وايس حسكماز بار کاه الهی (ج) بوی شده بودکه «واخفض جناحك لمن اتبعك من المومنین» (شعرا رکوع۱۱) ومنافقان بظاهر در زمرهٔ مومنان بودند حضرت پیغمبر دربارهٔ آنها نیز به عفو ومهربانی رفتار میکرد اما هنگامیکه درتبول*اعن*اد وعداوت خویش را آشکار کردند واز ناموس حیا گذشتند فرمان خدا (ج) به پیغمبر در رسید که اکنون با منافقان به سختی رفتسار کند ایس بدكاران به نرمي وملايمت راه حق را نمي پذيرند .

يَحُلِفُونَ بِاللّٰهِ مَا قَالُوُ اللّٰ وَلَقَدُ قَالُوُ اللّٰهِ مَا قَالُوُ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ

كَلِّمَةُ الْكُفْرِ وَكَفَرُ وَ الْبَعْلَ إِسُلًا مِهِمُ عَلَمَهُ عَلَمْ وَ(عَلانِهِ) عَافِرِ شَدِنَد بِعِدَاذِ (اظهار عردن) اسلام خود

تفسیو: منافقان درنهان به پیغمبس (ص) ودین فرخسندهٔ اسسلام اهانت میکردند چنانچه درسورهٔ «المنافقون» ذکر میشود وهرگاه یکی ازمسلمانان سخنان شان را بحضور پیغمبر (ص) ابسلاغ می نمودند به تکذیب وی برمی خاستند وسوگند ها میخوردند که حرفی ازآن بزبان نیاورده اند خداوند (ج) راویان مسلمان را تصدیق می کند ومی فرماید این سخنان از زبان منافقان برآمده و بعد از دعوای اسلام نسبت به پیغمبر علیه السلام ودین مبارك او کلماتی گفته اند که جز بزبان منکران راست نمی آید.

## وَهُمُ وَ ابِهَا لَمْ يَنَا لُوا ا

تفسیر: حضرت پیغمبر (ص) هنگام مراجعت از تبوك جدا از لشكر اسلام از راهی عبور میكرد كه برفراز كوه واقع بود تخییناً دوازده تن از منافقان در حالیكه رو های خویش را پوشیده بودند \_ خواستند در تیره گی شب بعضرت وی گزندی رسانند یااز كوه فرود افیگنند حذیفه وعمار در موكب پیغمبر (ص) بودند \_ عمار محصور شد وحذیفه چندان جنگ كرد كه روی شتران شان را باز گردانید \_ چون منافقان روهای خویش را پوشیده بودند حذیفه وعمار آنهارا نشناختند حضرت پیغمبر به حذیفه وعمار یك اسامی آنها را تشریح فرمود وامر كرد آنرا اظهار نكنند در «وهموابمالمینالوا» اشارت است به این واقعه نیست نا پاکی كه آنها نمودند به فضل خدا انجام نشد بعضی علما گویندوقتی میان لشكر اسلام نزاع افتاد منافقان كوشیدند نزاع مهاجر وانصار را دامن زنند اما ناكام ماندند وحضرت پیغمبر آنرا اصلاح فرمود چنانكه در سورهٔ «المنافقون» میآید .

و مَا نَقَهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ عَبِهِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاعْرَارِدَايِسَانِدَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ فَإِنْ يَنْوُ بُوا وَ رَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ فَإِنْ يَنْوُ بُوا وَ رَسُولُهُ مِنْ فَضَلِهِ فَإِنْ يَنْوُ بُوا وَ رَسُولُ او اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ وَإِنْ يَنْوُ لُوا يَكُولُوا يَعَلَيْهُ فَلَا يَعْلَى يَتُولُوا يَكُولُوا يَكُولُوا يَكُولُوا يَعْلَى يَكُولُوا يَعْلَى يَكُولُوا يَكُولُوا يَكُولُوا يَكُولُوا يَكُولُوا يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَكُلَّى لَكُولُولُوا يَعْلَى يَكُلُولُوا يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَيْكُ يَكُولُوا يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى لَا يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلَى يَعْلِيلُهُ يَعْلَى يَعْلِي يَعْلَى يَعْلَى يَعْلِي يَعْلَى يَعْلِي يَعْلِي يَعْلَى يَعْلَى يَعْلِي لَكُمْ يَعْلِي يَ

يُعَذِّ بَهُمُ اللَّهُ عَذَا بًا النِّمَا لَا فِي عَدَا بَا النِّمَا لَا فِي عَدَا بَا النِّمَا لَا فِي عَدَا بَا النِّهُ اللَّهُ عَدَا اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُعِلَمُ اللَّهُ اللَّ

تفسیر: به یعن دعای پیغمبر (ص) ، خداوند (ج) آنهارا توانگر ساخت از بار قرض فارغ شدند دراثر آمیزش با مسلمانان از غنایم حصه گرفتند ، بطفیل پیغمبر (ص) حاصلات شان فراوان شد درمقابل اینهمه احسانات با خدا (ج) وپیغمبر وی نفاق نمودند وبهر نوع گزند پیغمبر ومسلمانان تصمیم گرفتند ، اکنون نیز بحال آنها بهتر است که از سیئات و نسیانا-حسانباز آیندورنه خداوند(ج)دراین جهانوآنجهان ایشانرا سزائی دهد که همه باشندگان زمین نتوانند آنهارا نجات دهند .دربعضی روایات است مردی موسوم به جلاس چون این آیات را شنید بصدق توبه کرد ویس ازآن خود را در خدمت اسلام فدا نمود .

و مِنْهُمْ مِنْ عَهَدَ اللّٰهُ لَئِنَ الْسَامِنَ اللّٰهَ لَئِنَ الْسَامِنَ وَ اذايشانَ عَسى هست كه بيمان كرده الله كه البته الر دهد بما (مال) اذ فَضْلِهُ لَنْكُو نَنَ مِنَ فَضْلِهُ لَنْكُو نَنَ مِنَ فَضْلِهُ السَّالِ فَوْدَ مِرْآئِينَهُ مِدفَهُ مِيكنيم و (مرآئینه) می باشیم اذ فَضْلِهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلُمّا السَّالِمِ مِنْ فَضُلِهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلُمّا السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلُمّا السَّالِمِیْ مِنْ فَضُلِّهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلُمّا السَّالِمُ مُنْ فَضُلِّهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلُمّا السَّالُهُمْ مِنْ فَضُلِّهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلَلّٰهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلُمّا السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلَالُهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلَالُهُ السَّالِحِیْنَ ﴿ فَلَیْكُولُهُ السَّالِحِیْنَ اللّٰ فَلَیْنَ السَّالِحِیْنَ اللّٰ ا

نيكو كاران

پس چون دادایشان را از فضل خویش

و اعلموا

بُخِلُو ا بِهُو يَو لُو اوَهُمْ مُعْرِضُونَ آَوَ اللهِ مُعْرِضُونَ آَوَ اللهِ مُعْرِضُونَ آَوَ اللهِ مُعْرِضُونَ آَوَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

تفسیر : ثعلبه پسر حاطب انصاری به حضرت پیغمبر (ص)عرض نمود که دربارهٔ وی دعاکند تامتمول شود ، پیغمبر گفت اندك چیزیکه تــو از عهدهٔ شکرش بدرآئی بهتر است ازبسا چیزهائیکه ازادای حقوق شکرآن عاجز باشی ، وی مکرر خواهش کرد ، پیغمبر (ص) گفت آیا نمیپسندی که بر نقش قدممن رفتارنمائی ، چندانکه حضرت منع کرد ثعلبه دراصرار خُویْش افزُود وبیمان بست که اگر خدا (ج) توانگرش گرداند حقوق آنرا کامل ادا نماید ، حضرت پیغمبر (ص) دعاکرد دربز های وی چندان برکت افتاد که مجبور گردید دریکی از دهات خارج مدینه سکونت گزیند وشهر را ترك كند ، رفته رفته درتروت وی بحدی افزود كهاورا مشغول گردانید وبه ترك جمعه وجماعات آغاز كرد ، چندی بعد از طرف پیغمبر (ص) عاملین زکوة نزد وی رفتند گفت زکّوة درنگاه من چونجزیه است یکی دوبار درنگ نمود وآخر بکلی انکار ورزید ، پیغمبر سمه بار گفت دویح ثعلبه، این آیات دراین باره فرود آمدـــچون خویشاوندانش این خبررا بهوی رسانیدند به اکراه درحضور پیغمبر (ص) آمده مال زكوة را تقديم نمود ، پيغمبر گفت خدا (ج) از پذيرفتن زكوةتو مرامنع کرده چون عدم قبول پیغمبر مایهٔ عار وشرمساری او بود به فسریساد وفغان شروع کُرد واز بیم بدنامی خاك بر سُر افگند اما در دلوی نفاق بود ، بعد أز حضرت پيغمبر (ص) مال زكوةرا به حضرت صديق أكبر (رض)وسیس به حضرت عمر (رض) ویس از آن به حضرت عثمان (رض) تقدیم نغود همه انکار آوردند وگفتند هرچه را پیغمبر (ص) رد کـرده ماقبول نتوانیم تا آنکه نفاقوی در عهد حضرت عثمانخاتمه پذیرفت .

فَا عَقَبَهُمْ نِفَاقًا فِی قُلُو بِهِمْ اللّٰی یُو مِ پس خدای تعالی عاقبت حال ایشان ساخت نفاق دا در دلهای ایشان تا روزیکه یکُقُو نَهُ بِمَا اَخْلَفُو اللّٰکُ مَا وَعَدْ وَهُ یکُقُو نَهُ بِمَا اَخْلَفُو اللّٰکُ مَا وَعَدْ وَهُ ملاقات کنند باوی بسب آنکه خلاف کردند باخدا آنچه وعده کرده بودند بااو

> وَ بِهَا كَا نُوْ ا يُكُذِ بُوْ نَ ⊕ و بسبب تنعه دده عنینند

1

تفسیر: چون آشکارا باخدا (ج) نقض عهد کردند وهمیشه دروغ گفتند دراثر بخل واعراض ، نفاق در دل آنها ریشه گرفت و تادم مرک زایل نمیشود ، سنت الله است هر که خصلت نیك یا بد را شعار خود گرداند از کثرت ممارست ومزاولت دوام میکند واین است که دوام خوی زشت گاهی (درقرآن کریم) به ختم وطبع تعبیر میشود .

آلُمْ يَعْلَمْ وَ آلَتَ اللَّهُ يَعْلَمُ سِسَ هُمْ آيا ندانستهاند که (هرآئينه)خدا ميداند سخن پنهانشانوا سب در و در آسال الله وال و و د

وَنَجُو لَهُمْ وَ أَنَّ اللَّهُ عَلَا مُ الْغُيُولِ ﴿ وَالْعُلُولِ الْغُيُولِ ﴿ وَالْعُلُولِ اللَّهُ عَلَا مُ الْغُيُولِ ﴿ وَاللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا مُ اللَّهُ عَلَا مُ اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّ عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَل

تفسیر: اگر وعده کنند ؛ اگر سخنها جعل نمایند ؛ اگر به تقدیم مال مجبور شوند خدا (ج) ارادات ونیات شانرابهتر میداندوازمشورتیکهبا رفقای شان میکنند کامل آگاه است و خداخوب میداند که وعده «لنصدقن ولنکونن منالصلحین» و زکوة دادن شان از ترس و بچه نیت بوده و چه دردل داشته اند.

## عَذَ ابْ أَلِيمُ فَا عَدُابُ مِنْ اللهُ عَدَابُ مُ اللهُ عَدَابُ مُنْ اللهُ عَدَابُ عَدَابُ مُنْ اللهُ عَدَابُ مُنْ اللهُ عَدَابُ مُنْ اللهُ عَدَابُ مُنْ اللهُ عَدَابُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَدَابُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَدَابُ عَدَابُعُ عَدَابُ عَدَابُ

تفسیر: وقتی حضرت پیغمبر صلیاته علیه وسلم مسلمانان را ترغیب نمود که صدقه دهند عبدالرحمن ابن عوف چهار هزار درهم یا دیسار حاضر آورد، عاصم بن عدی یکصد وسق خرما که قیمت آن نیز بچهار هزار درهم بالغ میشد تقدیم نمود \_ منافقان گفتند اینها به خود نمائی این مبالغ را میدهند یکی از بینوایان اصحاب ابو عقیل حجاب که برنج ومشقت آمدنی اندکی داشت صاعبی از تمر صدقه نمود، منافقان باستهزاء شروع کردند و گفتند وی میخواهد بینی خودرا بخون بیالاید تادر زمرهٔ شهدا داخل شود از یك پیمانه خرمای اوچه ساخته میگردد، خلاصه اگر اندكی صدقه میدادند یازیاد از جور زبان آنها نمی رستند یکی را طعنه میدادند وآن دیگر را تمسخر میکردند، «سخوالله هنهم» یعنی خدارج)سزای طعنواستهزاء شانراداداگر بظاهر روزی چند به آنهامهلت داده شد که تمسخر نمایند درحقیقت بنیاد سعادت شان قطع میشودوعذاب دایم آمادهٔ شان است.

استغفر کهم آو کاشتغفر کهم او کاشتغفر کهم ایشان ایشان ایشان ایشان ایشان ایشان ایشان مراه ایشان ایشان مراه ایشان می آو فکل ایم آمرنش خواهی برای ایشان هفتاد باد پسهومن گفر و ایشان کافرشدند خدا ایشانوا این بسبب آنست که ایشان کافرشدند

بِإِللّٰهِ وَرَسُو لِهِ وَ اللّٰهُ لَا يَهْدِى بغدا و دسول او و خدا داه نمينمايد

# القوم الفسقين ٠٠٠ الفسقين ٠٠٠

تفسیو : هرقدر پیغمبر (ص)آمرزش منافقان را استدعا کهند به آنها سودی نمی بخشد وخداوند (ج)این کافران شقی وسرکش را هرگیز معاف نميكند ، جون عبدالله آبن ابي رئيس المنافقين در مدينة منسوره مرد حضوت پیغمبر صلی الله علیه وسلم پیراهن مبارك خویش رابه كفن وی داد و لعاب دمن فرخنده را در همان او افکند نماز جنازه وی راخواند ودر بارهاشدعای مغفرت کرد ، حضرت عمر مانع شد وگفت ای پیغمبر خدا او کسیبود کهوقتحا ازوی رنجها دیدیم وهماره علم بودار کفر ونفاق بود آیاخدانکفته «استغفرلهم اولاتستغفرلهم ان تستغفرلهم سبعین مرة فلن يغفرالله لهم» بيغمبر (ص) كفت أي عمر خداً مرا از استغفار بازنداشته ومراً دراین آزاد گذاشته که آمرزش خواهم یا نخواهم بخشایش کار خەلسىت اكو استغفارمن دربارة آنها نافع نشىد نشود مىكن اسىتىدە ياوتر-دیگران مفید تــابت گردد ــ دشمنــان بزرگ اگــر این وسعت اخــلاق ورحمت عام پيغمبر خدارا معاينه كنند باسـالام آيند چنانچه ايـن امر بوقوع پیوسنت ، برطبق روایت بخاری حضـــرت پیغمبر فـــرمود اگـــر دانستمی که هفتاد بار استغفار کنم وی را می بخشند بیشتر از هفتاد بار استغفار میکردم ، گویا دراین جمله حضرت پیغمبر (ص) تنبیه نموده که خود نیز مانند عمر استغفار خویش را دربارهٔ او غیرمفیه میدانست تنها این قدر فرق است که نگاه حضرت عمر بنا بر بغض فی الله صرف به این نقطه محدود بود اما حضرت پیغمبر (ص) مفاد میت را صو**ف نظر** نموده اظهار رحمت عام نبوت ومفاد احیاءرا درنظرداشت ، عاقبت وحمی صريح فرود آمدكه «ولاتصل على احد منهمات ابداولاتقم على قبره» وبيغمبر ازخوآندن نماز برجنازة منافق واشتراك دراهتمام دفن وكفن آنممنــوع قرار داده شد زیرا احتمال داشت که این کار بر حوصلهٔ منافقان میفزود ودل مسلماتان را میشکست ، پس ازآن خسرت پیغمبر (ص)بر هیسج منافقى نماز جنازه نخواند .

#### 

تفسيو: اين آيت درباره آن منافقان است كه در غزوه تبوك انباز نشدند يعنى خاص منافقانند كه به عيبها وزشتى ها شاد ميشوند وحسنات رابد ميدارند واز آن دور ميكريزند چنانكه بيشتر نكو كاران را مورد طعن واستهزاء قرار ميدهند از استغفار پيغمبر دربارهٔ چنين مردم چه منفعتى ميرسد \_ \_ اين جاست كه ميان گنهكار وبد عقيده فرق ميشود ميچ گناهى نيست كه به آمرزش خواهى پيغمبر (ص) بخشوده نشود «ولوانهم افظموا انفسهم جاوك فاستغفرواالله واستغفرلهم الرسول لوجلوا الله توابا رحيما» (نسأه ركوع ۹) اما بكسيكه عقيده اش فاسد است هفتاد بار استغفار پيغمبر نيز سودى نمى بخشد.

# وَ قَالُوا لَا تَنْفِرُ وَا فِي الْحَرِّرِ الْمُ

تفسیو: این سخنان را منافقان بایکدیگر می گفتند یابه بعضی مسلمانان تادرهمت آنها فتوری پدید آید .

تفسیر: چه میدانستند که خویش را ازاین گرمی نجات میدهندوبسوی آن گرمی می شتابند که بمراتب شدیدتر است و به آن شبیه است کسی از حرارت آفتاب بگریزد و به آتش پناه برد ، در حدیث است که آتش آخرت نسبت به آتش این جهان شصتونه مرتبه تیز تر است نعوذبالله منها .

فَلْيُضْحَكُوا قَلِيلًا وَ لَيُبْكُوا كَثِيرًا اللهِ بندند أنده و بمريند بسياد

و اعلمسوا

#### جَزَاءً كَمَا كَانُوْا يَكْسِنُوْنَ می کردند آنچه (بودند که) جزاي

تفسیر: روزی چند بکردار خویش شاد باشید و بخندید در یاداش آن همیشه خواهید گریست .

#### فَإِنْ رَّجُعُكُ اللهُ إِلَى طَآئِفَةٍ ازايشان

تفسیر: آنحضرت صلی الله علیه وسلم در تبوك تشریف داشت ومنافقین درمدینه بودند ـ شاید پیش از مراجعت پیغمبر (ص) بعض منافقین مرده باشند بنابران «الى طائفة منهم» گفته شد .

فَاسْتَأْ ذَ نُوْكَ لِلْخُرُ وَجِ فَقُلُ لَّنَ برای بیرون آمدن پس بگو هرگز یس دستوری طلبند ازتو تَخْرُ جُوامَعِيَ أَبَدًا وَّ لَنْ تُقَاتِلُوْ ا و هرگز جنگ نخواهید کرد بيرون نخواهيد آمد همسراه من مَعِيَ عَدُ وَّالْ إِنَّكُمْ رَضِيتُمْ بِا أَوَّ لَ مَرَّةٍ فَا قُعُدُ وَامَعَ الْخَالِفِيْنَ ۞ یس مانیدگان اول

**تفسیو :** اکنون اگر اینها اجازه خواهند تا در غزوهٔ دیگر شریك شون**س** بکو بس است همتوشجاهت شما بما معلومشد واسرار دلهای شما در 1

وهلهٔ اول مکشوف گردید شما هیچگاه نمیتوانید باما برآئید ودرمقابل دشمنان اسلام جوهر شجاعت خود را نشان دهید ، بزحمت شما حاجتی لیست ، بازنان واطفال ، با افراد لنگ وشل وبا پیران ناتوان به کنج خانه قرار گیرید وآنچهرا پسندیده اید ، برآن بمیرید تامزه عذاب الهی را خوب بحسید .

وَلاَتُصَلِّ عَلَى اَحَدِ مِّنْهُمْ مَّاتَ وَ نَمَادُ مَعْدَا وَ نَمَادُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ م

أَبِدُ الْ وَلَا تَقْمُ عَلَى قَبْرِهِ مَ ميجه. و مايست بر مودوى

تفسمير : براى دعا واستغفار ويا براى اهتمام دفن .

اِنْهُمْ كَفَرُوْ الْإِللّٰهِ وَرَسُوْ لِهِ وَمَا ثُوْاً مرة نينه ايشان عافر شدند و رسول او و مردند

وَ هُمْ فَسِقُونَ ٠٠

وأيشان فاسق بودنه

تفسیر: این آیت بعد از واقعهٔ مرکت عبدالله بن ابی فرود آمد چنانکه مفصل در چند آیت قبل بیان کردیم ، بعد از نزول این آیت خواندناماز جنازه برمنافقین بکلی ممنوع کشت ، امیرالمؤمنین حضرت عمرفاروق (رض)از روی احتیاط بر شخصی (مجهول الحال) جنازه نمیخواند که درآن حضرت حذیفه (رض)شریك نمی بود زیرا آنحضرت صلی الله علیه وسلم نام مای اکثر منافقین را به او گفته بود آزینجاست که «حذیفه» را دصاحب سسر رسول صلی الله علیه وسلم ، لقب داده اند .

# و تز هُق أَ نَفْسُهُم و هُمْ كَفِرْ وُنَ ۞ و بيرون شود ادواجايشان وايشان كافر باشند

تفسیر : چهار رکوع پیش آیتی باین مضمون گذشته است فائدهٔ آن ملحظه شود .

وَإِنَّ الْنُولَتُ سُورَةٌ اَنُ الْمِنُوا وَجُونَ فَرودةوددَمشود سورت كه ايمان آديد وجون فرودةوددَمشود سورت كه ايمان آديد والله وَجَاهِلُ وَالله مَعَ رَسُولِهِ لِلْحُ الله الله و جهاد محنيد به سيت دسول او النهائ أَنْ نَكُ اُولُوالطُّولِ مِنْهُمُ الله النهائة وَ قَالُو الزَّرْ نَا نَكُنُ مَعَ القَعِلِ يَنَ الله وَ عَويند بعداد مادا تاباشيم با نشستمان و عويند بعداد مادا تاباشيم با نشستمان و عويند بعداد مادا تاباشيم با نشستمان و خوالِفِ وَنُوا مِنْ الله المُحَالِفِ وَالله والله والله

تفسیر: یعنی هنگامیکه دریکی از سوره های قرآن تنبیه میشود که بکمال خلوص واستواری ایمان آرید بایداثر بزرگ آن ظاهر گردد کهبا پیغمبر علیه السلام در راه خدا (ج) جهاد کنید ، منافقین دلهای خودرا میبازند وخودرا عقب میکشند وکسانی که درآنها اهل استطاعتندعذری تراشیده واز تو اجازه میخواهند که بگذاری در شهر مدینه باشند کویا از کمال بی غیرتی ونامردی شادند که چون نام جنگ وخطر را بشنوند بازنان پردگی بهخانه نشینند ، وچون خطر جنگ باقی نماند

وزمان امن وآسایش آید سخنها ببافند ومانند قیچی از همه پیش زبانی کنند «فاذاجاء الخوف رایتهم ینظرون الیك تدور اعینهم کاللی یغشسی علیه منالموت فاذاذهب الخوف سلقوکهبالسنة حداد» (الاحزابرکوع۲)

# وُ طَبِعَ عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُو نَ ﴿ وَالْمِي عَلَى قُلُو بِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُو نَ ﴿

تفسیر: از شامت کذب ونفاق ، نکول از جهاد و تخلف از پیغمبر (ص) بردلهای شان مهر نهاده شده واکنون معایب بزرگ نیز در نظر شان نمی آید ــ بجای اینکه برجبن وبی ننگی خود بشرمند شاد ومسرور می باشند .

لَـٰكِنِ الرَّسُولُ وَ الَّذِ يُنَ الْمَنُو الْمَعَهُ الْمَعَلَا لَكِنِ الْمَنُو الْمَعَهُ الْمَانِ آوردند بعيت رسول

جَاهَدُ وَ ا بِأَمُوا لِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ عَاهَدُ وَ انْفُسِهِمْ عَاهَدُ وَ انْفُسِهِمْ عَادِدُ وَ انفسهاى خود

و أول عِك لَهُم الْحَيْرِ تُ و أول عِك و أول عِك و أول عِك و و العروه و العروه الماء الماء

هُمُ الْمُفُلِحُونَ ﴿ اَ عَلَّ اللّٰهُ لَهُمُ جَنْتِ اللّٰهِ اللّٰهُ لَهُمُ جَنْتِ اللّٰهُ لَهُمُ جَنْتِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

تَجُرِی مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خُلِلِ يُنَ عه رواناست اذ زير درختان آنها جويها در حاليكه جاويد باشند التوبة

فِيْهَا ذَٰلِكَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ الْأَ

تفسیو: درمقابل منافقین ذکر مؤمنین مخلص بمیان آمده بنگرید!اینها بندگان وفادار خدایند که در راه وی از نشار جان دریخ نمیکنندواز صرف مال صرفه نمی نمایند اگر چه موقع خطر وهلاکت باشد ،درراه حمایت اسلام ومعیت پیغمبر آن بهر گونه فداکاری آماده می باشند اگر نصیب اینها فلاح وکامیابی نیست نصیب کیست ؟

وَ جَاءَا لَهُ عَذِ رُوْنَ مِنَ الْا عُرَابِ
و آمدند عدد تویندمان اذ صعرانشینان
لِیُوْکُ نَ لَهُمْ وَ قَعَدَ الّذِ یُنَ کُذَ بُوا
النّوداده شود ایشانوا و نشستند آنانکه دروغ ممتند
اللّه و رسول اودا نود رسد آناندا که
اللّه و رسول اودا نود رسد آناندا که
کفور و ا مِنْهُمْ عَذَ ابْ اَلِیْمْ آ

تفسیر: چنانکه درباشندگان مدینه هم منافقین وهم مؤمنین مخلص پیدا میشود دراعراب صحرانشین نیز افراد مختلف مرجود میباشد ،دوطایفه از آنها مذکور شده بدویان مخلص درخاتمهٔ این رکوع «ومنالاعواب من یومنبالله والیومالاخر الایه» ذکرمیشود اینجا ذکر دوطائفه اعراب است یومنبالله والیومالاخر الایه» ذکرمیشود اینجا ذکر دوطائفه اعراب است را اختلاف است که آیا مراد ازآن منافقانی است که بهانه های دروغ میتراشند (چنانکه از ترجمه معلوم میشود) ویا مسلمانانیکه به راستی عذر داشتند وحقیقتاً از شرکت جهاد معذور بودند ـ اگر شق اولگرفته شود درین آیت دوقسم منافق بیان شده (۱)«معذرون» یعنی کسانیکه شود درین آیت دوقسم منافق بیان شده (۱)«معذرون» یعنی کسانیکه باوجود نفاق محضبرای ظاهرداری حیله های دروغ تراشیدهازآنحضرت (ص)

اجازه میطلبیدند (۲) «قاعدون» یعنی آنانکه نخست بدروغ دعوی ایسان نبودند وظاهر داری نیز نکردند همین که نام جهاد را شنیدنددرخانه های خویش آرمیدند و چندان بیباك شدند و ازحیا گذشتند گه برای نرای خواهی نیسز نیامدند ، به ایس تقدیس «سیصیباللیت فرواهنهم» بهردو طائفه شامل است و معنی آن چنین میشود که ازاین دو جماعت کسانیکه به کفر خود تا آخر استوارند به آنها عذاب در دناك است، مگر به کسانیکه توفیق توبه نصیب میشود تحت این وعید نمی آیند و اگراز به معذور ن و مؤمنین مخلص که واقعا معذور بودند مراد باشد پسمراد از دقاعدون منافقان است و وعید «سیصیب اللین کفروا منهم عذاب الیم» دقاعدون منافقان است و وعید «سیصیب اللین کفروا منهم عذاب الیم» تنها دربارهٔ آنهاست ذکر جماعت اول کویا برای قبول عذر می باشد.

كَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ وَ لَا عَلَى الَّذِ يَنَ الْمَرْضَى وَ لَا عَلَى الَّذِ يَنَ الْمَرْضَى وَ لَا عَلَى الَّذِ يَنَ مَريهان وَ نَه عَلَى الَّذِ يَنَ الْمَرْضَى وَ لَا عَلَى الَّذِ يَنَ الْمَرْضَى وَ لَا عَلَى الَّذِ يَنَ اللّهِ وَ نَه عِنْ اللّهِ وَ نَه عِنْ اللّهِ وَ رَسُولُوا لَهُ مَا عَلَى اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَنْ اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَنْ اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَنْ اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولُوا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

تفسیر : بعد از ذکر اشخاصیکه عذرهای دروغ میآورند ، اکنون معذرون حقیقی بیان میشود خلاصه عذر گاهی لازم ذات شخص میباشد میانند ضعف پیری که عادتاً به هیچ صورت ازانسان جدانمیشود و گاهی عارضی

میباشد وعارضی نیز یابدنی میباشد مانند مرضوغیره ویامالی مانند افلاس وفقدان اسباب سفر ـ چون در غزوهٔ تبوك مجاهدین مجبوربودند كه مسافهٔ دور ودراز را طی كنند عدر عدم سواری هم معتبر ومقبول شمرده شد چنانكه آینده بیان میشود .

## وَاللّٰهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٠ و الله بغشايند مهرباناست

تفسیر: کسانیکه حقیقتاً معذور اند اگر دلهای آنها پاك باشد وبا خدا ورسول بدرستی معامله کنند مثلاً اگر خودرفته نتواننددرهمت روندگان فتور نیفگنند بلکه حسب توان خود به نیکو کاری واخلاص مستعد باشند آنهارا از عدم شرکت درجهاد الزامی نیست اگر ازاین مخلصان به مقتضای بشریت قصوری واقع شود از رحمت وعنایت الهی (ج) توقع است که آنرا ببخشاید .

وَّلاَ عَلَى الّذِينَ إِذَا مَا اَتُوكَ وَ اللّهِ يَنْ الْمَا اَتُوكَ وَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

تفسير: سبحان الله عنهم را آنقدر سرشار عشق الهي (ج) گردانيده بود محابه رضى الله عنهم را آنقدر سرشار عشق الهي (ج) گردانيده بود كه نظير آن درتاريخ ساير ملل واقوام پيدانميشود ، ببينيد از اصحاب آنانكه توانائي داشتند بايك عالم صدق وصفا آماده بودند كه درراهخدا از سر ومال بگذرند وهنگاميكه سخت ترين قربانيها لازم باشدباولوله واشتياق مفرط پيش روند وآنانكه اقتداری ندارند سيلاب سرشك از دبه گاز، شان روان بود ومی گفتند دريغا استطاعتی نداريم كه آنرادرراه محبوب حقيقی نثار كنيم . در حديث صحيح است كه آنحضرت (ص) محاهدين را خطاب كرده فرمودند شما درمدينه چنين قومیرا در عقب خود گذاشته آمده ايد كهدر راه خدا (ج)ميبرداريد با شما دراجر انبازند خواه بدشت وجنگل باشيدوخواه درغيرآن درهر موقع با دراجر انبازند خواه بدشت وجنگل باشيدوخواه درغيرآن درهر موقع با شمايند اينها كسانی اند كه مجبوريت های واقعی آنهارا از همراهی شما باز داشته است درمرسل «حسن رج» است كهچون حضرت پيغمبر شين سخنرا بيان كرد ايسا آيترا «ولاعلی الله از داشته است درمرسل «حسن رج» است كهچون حضرت پيغمبر قلت لابحد الايه » تلاوت فرمود .

تف یو :باوجود قدرت واستطاعت ازجهاد پهلوتهی میکنندوبه بسیار بی حمیتی این عار راگوارا میدارند که مانند زنان درخانه نشینند از ممارست گناه (همیشه گناه کردن)دلانسان چنان مسخ وسیاه میشود که نزد وی تمیز خیروشر ،زشت وزیبا نمیماند وهر که چندان بی غیرتی نماید که بجای تاسف و ندامت شاد و نازان باشد ، بدانید که بردل وی مهر خدائی نهاده شده العیاذ بالله .

