# په اسلام کې د ژوندانه آداب

ليكوال : مولانا محمد يوسف " اصلاحي "

ربارن : سيد فضل ميولا " لټون "





# دا کتاب د عقیدې د کتابخانې سایت نه داونلود شوی دی.

### www.aqeedeh.com/pa

book@ageedeh.com

برښنا ليک:

#### د موحدينو ګروپ ويب پاڼو

www.aqeedeh.com www.mowahedin.com

www.islamtxt.com www.videofarsi.com

www.shabnam.cc www.zekr.tv

www.sadaislam.com www.mowahed.com



contact@mowahedin.com

په عقیدې سایت کې ددغه کتاب خپرول، دهغه د ټولو محتواوو سره دسایت د همغږۍ په معنا نه ده.

#### دكتاب پيژندنه

د کتاب اردو نوم : آداب زندگی

د کتاب پښتو نوم : په اسلام کې د ژوندانه آداب

ليكوال : مولانا محمد يوسف "اصلاحي"

ژباړن : سيد فضل مولا " لټون "

خپروندوی : د پیغام خپرندوی مرکز

د چاپ دریم ځل : ۱۴۲۹ هجری قمری کال

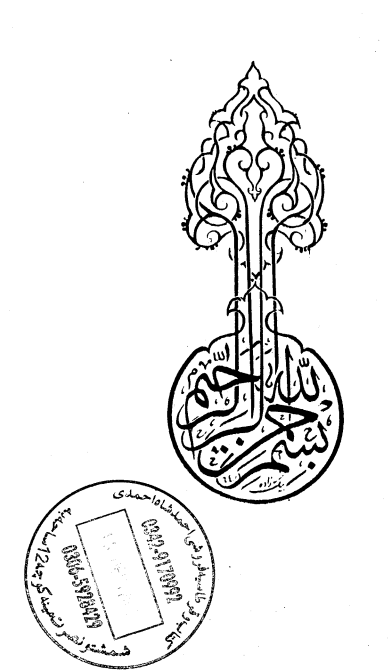
د چاپ شمیر : ۱۰۰۰ ټوکه

د چاپ او چار د خپروندی لپاره خوندی دی

اوسنی پته: ههکی منورشاه قصه خوانی بازار پیښور -ننګرهار جلال آباد ښار شرین دل پلازه شپږم نمبر دوکان

ځمکتلی د نقیب الله کتاب پلورنځی.....

موبائل: ۷۸۶۹۳۶۸ ۲۰۰۳ ۹۵۶۴۲۳ ، ۹۳ ۷۸۶۹۳۶۸



## د پیغام خپرندوی مرکز موخی او اهداف

درنو لوستونكبو!

مونږستر څښتن تعالى جل جلا له شكر ادا كوو چى د پيغام خپرندوى مركز له لارى حپلو درنو هيوادوالو ته فرهنګى خدمت كوو

دغه مرکز به انشاء الله داسې آثار خپروی چې زمونږ د درانه اولس دینې او ملي جذبي او احساسات یې هیله لري

پیغام یوه سوچه خپلواکه او افغانی اداره ده چی یو شمیر با احساسه فرهنگیالو بنسټ ایښی دی هر افغان لیکوال یې د غړیتوب ویاړ تر لاسه کولی شی او یوازینی مرخه یې د اسلامی -افغانی فرهنګ وده او غوړونه ده

انشاء الله موږ به هڅه وکړو چی داسی آثار خپل درانه اولس ته وړاندی کړو چی د نن او سبا نسلونو ته پر غوره پیغام برسیره یو معیار ولری چې د علم او فن خاوندان پری قانع وي

له ستر پرودګار څخه غواړو چی خپلو درنو قلموالو په مرسته او ملاتړ (پیغام خپرندوی مرکز) د هیواد په یوه لوی او با اعتبار فرهنګي مورچل بدل شی

> عبدالناصر "غواص" د پیغام خپرندوی مرکز سرپرست

#### پیژندنه

له ژوندانه نه پوره ګټه تر لاسه کول، په زړه پورې خوندونه اخیستل او واقعاً بریالۍ ژوندون تیرول په رښتیا سره چې ستاسې حق دي، خو دا هله کیدای شی چې تاسمې د ژوندانه پر آدابو وپوهیږې ا د بریالی ژوندانه له اصولو او آدابو نه خبر اوسمۍ او نه یوازي دا چې تری خبر اوسیې بلکه په عملي توګه پر دغو اصولو د خپل ژوندانه برابرولو او د ښکلي او ښایسته کولو په پرله پسی کوښنونو کې مشغول هم اوسی

ادب او سلیقه، درنښت، پاکوالي او سپيڅلتيا، غوره او ښه انتخاب، ترتيب او د خپلي سپيڅلتيا خيال ساتل، د ښکال سره مينه او احساس، ښه راشه درشه او غوره اخلاق، همدردي او خير غوښتنه، ښه خوي او خوږې خبريې، تواضع او عاجز خویې، ایثار او قربانې ، بې غرضي او اخلاص، هوډ او خپلوکي، د مسئووليت احساس او استعداد، له خدايه ويره او تقوي، پر الله جل جلاله توكل او زړوتوب، دا د اسلامي ژوندانه هغه په زړه پورې نښۍ نښانې دي چې شته والۍ يې په مومن كې ژوندنيزه ښكلا او په خلكو كې داسې ژور محبوبيت پيدا كوي چې نه يوازې صحيح مسلمانان بلكه له اسلام سره نا بلد انسانان هم بې واکه د هغه لوري ته راګرځي او عامه ذهنونه پردي سوچ کولو اړکوي چې کوم انسانيت پال دين چې د ژوندانـه ښکلي کولو او سمولو او د بې اندازۍ جاذبيت د خپلولو لپاره انسانیت ته دا ارزښتناک اصول او آداب ورېښي، هغه په رښتيا سره د هوا او رڼا په څير د ګرد بشريت ميراث دي او بې له شکه د دي وړ دي چې ګرد بشریت د هغه د منلو پر اساس خپل ځانګړۍ او ټولنیز ژونـدون پــه برياليتوب سـره آباد کړي، چې پـه نړۍ کې يې هم ژونــدون د راحت او آرام او د خوښي او خوشحالي او د امن او عافيت څانګو شي او د اخرت پـــه ژونــدانه كي هم هغه څه تر لاسـه كړې چې د كامياب او فلاح ميندونكي ژونــدانه لياره ضرورۍ دي.

د نظر لاندې د ر ژوندانه آداب) کتاب کې د اسلامي تهـ ذيب پورتني اصول د تاليف او تصنيف په دود لارو چارو د وړانـدي کولو کوښښ شوي دي، د کتاب الله، نبوي سيرت او د اسلامي تلپاتي نښو نښانو په لارښوونه او د اسلامي فطرت او مزاج په رڼا کې د ژوندنيز درناوي زده کوونکي دغه ټولګه ( مجموعه ) ترتيب کړاۍ شوي ده چې پنځه مهم فصلونه (څپرکې) لري :

لومړي څپرکې: تهذيب او سليقه

دويم څپرکې د بنده ګېښکلا

دريم څپركې ټولنيزه ښكلا

څپركې : دين ته بلنه .

پنځم څپرکې: د بنده ګې احساس.

په دغو پنځو څپرکيو کې نږدې د ژوندانه په ټولو اړخونو پورې د اړوندو (مربوطو) اسلامي آدابو اغيزمن ترتيب، آسانه او ساده ژبه، د هر چاله پوهي سره سمه او په زړه پورې تشريح او له سترګو روښانوونکيو دلايلو سره په وينا وال انداز کې په پرله پسې نمبر وړاندي ، کړاۍ شوي دي

هیله ده چې د ژوندانه د آدابو دغه ټولګه (مجموعه) به د هر پاټکی (طبقی) او د هر عمر مینه والو لپاره د الله جل جلاله په فضل او کرم خو راګټوره ثابته شي، له اسلام سره مینه لرونکي خویندي وروڼه به د همدي ارزښتناکو او سوز لرونکيو دعاګانو په رڼا کې خپل ژوندون برابر کړي او د خپلو کوچنیانو د اخلاقو او کړو وړو په سمو جوړولو کې به هم کوښښ وکړي او تر کومه چې امکان لري خپلو کوچنیانو ته به دغه دعاګانې زده کړی ، پر دغو آدابو ښکلي کړاۍ شوي ژوندون ته به په دي نړۍ کې هم د درناوي په سترګو کتل کیږي او په آخرت کې به هم د اجر او ثواب وړ وګڼل شي

د کتاب په ترتیب کې چې له کومو کتابونو او حوالونه فایده اخیستل شوي د هغې یادونه به پخپل ځای کیږي

الله جل جلاله ته دعا ده چې دي خدمت ته د مننۍ شرافت وروبښۍ او ورمسلمانانو ته وس ورکړی چې هغوي د دغو آدابو پر وسیله خپل ژوندون جوړ او ښکلي کړی، د اسلام لپاره یې په زړونو کې د مینۍ او محبت ولولي پیدا شي، او دغه مجموعه، د الله جل جلاله بنده ګان د الله جل جلاله د دین په لور راوستلو کې اغیزمنه وسیله او د ترتیبوونکی لپاره د بښنۍ لامل شي، او د دین راوستلو کې اغیزمنه وسیله او د ترتیبوونکی لپاره د بښنۍ لامل شي، او د دین

## مُن الْمِن ا

هغه خدمتګاران یې په خیر او ثواب کې شریک کړی ، له کومو ارزښتناکو کتابونو نه چې استفاده شوي ده

محمد يوسف" اصلاحي" رامپور ۳۰ اګست ۱۹۶۷ ميلادي کال

## لومړي څپرکې ( فصل )

له حضرت جابر رضي الله عنه نه روايت دي:

یوه ورځ پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم د خبرو اترو لپاره زموږ خواته تشریف راووړ، هغه ولیدال چې یو سړی په ګرد او دوړو ککړ دي او ویښتان یې انجړ پنجړ ببر دي ، هغه وفرمایل آیا له ده سره ګومنځ نشته چې خپل ویښتان پری ګومنځ کړی !

او يو بل سړى يې ولېد، چې جامي يې ډېري خيرنې وي، هغه وفرمايل چې آيا له ده سره هغه څيز هم نشته چې خپلې جامي پرۍ ووينځۍ او پاکۍ يې کړی؟

[مشكوة المصابيح]

#### د پاکوالۍ او سپیڅلتیا اداب

الله تعالى هغه وګړۍ خپل دوستان ګڼۍ چې د پاکې او سپيڅلتيا پوره پوره خيال ساتي او د پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده پاکي او سپيڅلتيا نيم ايمان دي پيغنۍ نيم ايمان توبه ده چې سړى خپل روح پاک او صاف وساتي او نيم ايمان دا دي چې سړى د بدن د پاکې خيال وساتي، د روح پاکوالي او صفايي دا ده چې د کفر او شرک او د ګناه او ګمراهيو له چټليو نه وساتل شي او په صالح ګروهي (عقيده) او سپيڅليو اخلاقو ښکلي کړاۍ شي او د بدن پاکۍ او سپيڅليو اخلاقو ښکلي کړاۍ شي او د بدن پاکۍ او سپيڅليو انه په ساتلو يې د نظافت او سليقي پر آدابو ښکلي کړاۍ شي

- و له خويه د راويښيدلو نه وروسته دي د لاسونو مينځلو پرته د اوبو په لوښي کې لاس نه وهي، څه معلومه ده چې په خوب کې يې لاسونه په کوم کوم ځای لګيدلي دي .
- و دلمبا په ځای کې د تشو متيازو کولو نه ځان وساتي په ځانګړۍ توګه چې د لمبا ځاي ځمکه سمنټ شوي نه وي
- و د قضای حاجت پروخت به نه قبلي ته مخه کوي او نه به ورته شاګر ځوي له او زګارید وروسته په لوټه او اوبو استنجاء وکړی یا یوازي پر اوبو خپل ځانونه پاک کړی ، پر خوشیانو، هډوکیو او سکرو او نورو استنجاء مه کوي او له استنجاء وروسته پر خاورو او یا صابون لاسونه ښه پریمینځی
- و کله مو چې هر ډول قضاي حاجت ته اړتياوي نو د خوړو خوړلو ته مه کښيني، د قضاي حاجت نه د اوزګاريدو وروسته خواړه وخوري
- و د څه خوړلو په وخت کې ښې لاس کاروي په اوداسه کې هم له ښې لاس نه کار اخلۍ، د استنجاء کولو او پوزې پاکولو لپاره له چپ لاس نه کار واخلي
- و پر پسته ځمکه متيازی کوي چې پر جامو مو څاڅکي پری نه ووزی او تل پر ناسته متيازی کوي، هو! که ځمکه د ناستی وړ نه وي او يا کوم واقعی مجبوريت وي، نو پر ولاړه متيازی کولاۍ شي، خو په عامو حالاتو کې ډېر بد عادت دي چې بايد په ټينګه تری ځان وساتل شي

و د ویالو او نهرونو پر غاړو، پر عمومي لارو او سیوري لرونکي ځایونو کې د
 قضای حاجت له پاره مه کینۍ، له دي نه نور خلک هم په تکلیف کیږی او دا کار
 د ادب او تهذیب پر خلاف هم دي.

کله چې ډکو متيازو ته ځی نو څپلۍ په پښو او خولی پر سر کړی او د تلو
 پروخت دا دعا ولولی:

ُ ٱللَّهُم إِنِيُ اَعُوذَبِکُ مِنَ الُخبثِ وَالخَبَايثِ [صحيح بخاری ، صحيح مسلم] ( الهی ! تاته پناه دروړم له شيطانانو څخه، له هغو شيطانانو څخه چې نران دی، او له هغو نه هم چې ښځۍ دي)

او كله چې له متيازو نه بيرته راو ګرځي ، دا دعا ولولي :

ٱلحَمُديلِهِ الذِي أَذُهَبَ عَنَّى الأذى وَعَافَانِي [سننسابي، سننابن ماجه]

(د الله جل على شانه شكر دي چې زما نه يې تكليف لرى كړ او سلامتۍ يې راوېښله).

و د پوزي څوڼ کولو او بلغم توکولو لپاره احتياط سره توف داني استعمال کړي او د خلکو نه پناه خپله اړتيا پوره کړي

ه هر ځلی په سپږمو کې ګوتۍ وهل او له پوزې نه د ګړنګانو ایستلو نه ځان وساتي، که د پوزې پاکولو ته اړتیا وي نو د خلکو نه پناه خپله اړتیا پوره کړې

و په دسمال کې د بلغمو توکولو او مږلو نه ځانونه په کلکه وژغوري ، دا ډېر بد عادت دي، مګر دا چې مجبوري وي

چې خوله مو له پان او نسوارو نه ډکه وي داسې خبريې مه کوي چې پر مخاطب مو څاڅکی پريوزی او هغه په تکليف شي، همدا رنګه که تمباکو او پان ډېر خوري نو د خولی پاک ساتلو ته زياته پاملرنه وکړی، او د دي هم خيال وساتي چې د خبرو کولو پر وخت چاته خوله نږدې نه کړی

و په اودس كولوكي بنه احتياط كوني او كه هر مهال امكان نه لرى نو زياتره په اوداسه سره اوسيدلو كوبنس وكړي، چيرۍ چې اوبه نه وي نو تيمم وكړي، د بسم الله الرُّحمن الرحيم په ويلو اودس پيل كړۍ او د اودس كولو پر وخت دا دعا ولوگي : اَشْهَد اَن لا الله وحده لا شَرِيْكَ لَه وَاشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُه وَرَسُولُهُ لَا لَهُم اجْعَلِنِي مِنَ التَّوابِينَ وَاجْعَلْنِي مِن المتَطَهِرِينَ [جامع ترمذي]

# ال الرام الرام ( إوان المراب المراب

زه ګواهی ورکوم چې له الله جل جلاله پرته هېڅوک معبود نشته هغه يوازي او خانله دي او هيڅوک ورسره شريک نشته، او زه ګواهی ورکوم چې محمد صلی الله عليه وسلم د الله بنده او رسول دي، الهۍ! ما په هغو خلکو کې شامل کړی چې ډېر زيات توبه کوونکي او ډېر زيات پاک او سپيڅلۍ اوسيدونکي دي

ُ او چی له اوداسه نه اوزګار شي دا دعا ولولی : سُبحُانَکَ اللَّـهُمَّ وَبِحَمُدِک اَشـهَدُ اَنُلا اِلهِالا اَنْتَ اَسُـتَغُفِرُکَ وَاتَوُبُ اِلْیُکَ [سنن نسایی]

الهۍ! ته پاک او تر هر څه لوړ يې د خپل حمد او ثنا سره، زه ګواهي ورکوم چې هيڅوک پرته له تانه معبود نشته مګر همدا ته يې، زه له تانه د بښني غوښتونکۍ يم او هم تاته راجع کېږم

د حضور اکرم صلی الله علیه وسلم ارشاد دي چې د قیامت پـه ورځ بـه زما د امت نښه دا وي چې د هغوي کوچولی او د اوداسه غړۍ به له نـوره ځلیږۍ نو چې څوک خپل نور زیاتول غواړۍ زیات دي کړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

- ⊚ له پابندي سره مسواک استعمالوي د حضور اکرم صلی الله علیه وسلم ارشاد ( لارښوونه ) ده که ما د امت د تکلیف خیال نه ساتلای نو په هر اوداسه کې به مۍ هغوي ته د مسواک حکم کړی وو ، یو ځلی هغه ته څو کسان راغلل چې غاښونه یې ژیړ شوي وو، هغه صلی الله علیه وسلم چې ولیدل ، د مسواک وهلو ټینګار یې پرۍ وکړ.
- و په هفته کې خو يو ځلی غسل خامخا وکړی، د جمعی په ورځ د غسل کولو خيال ساتۍ او د پاکو او سوتره جامو په اغوستو سره د جمعی په لمانځه کې ګلون وکړي ، پيغمبر صلیالله عليه وسلم فرمايلی چې: د امانت ادا کول سړی جنت ته بيايې، صحابه رضی الله عنهم پوښتنه وکړه يا رسول الله! د امانت نه مراد څه شي دي؟ وي فرمايل : د ناپاکی نه د پاکوالی لپاره غسل کول، تر دي ستر امانت الله تعالی نه دي ټاکلی ، کله چې چاته د لمبلو اړتيا پيښه شي نو غسل دی وکړی
  - و د ناپاکۍ په حالت کې نه جومات ته لاړ شي او مه پر جومات تيريږي ، او که د غسل کولو امکان نه وي نو تيمم وکړي او جومات تـه ورشي او يا پرۍ تير شي .

## مِ رُونِدانَ آمانِ إِدَالَ سُلِمَ مُنْ وَرُونِدانَ الْمُعَالَةِ لِمِالِمِ الْمُعَالَةِ الْمُعَالَةِ ا

- ⊚ ویښتانو ته د تیل ورکولو او ږومنځولو خیال ساتۍ د ږیرۍ اوږده او بې ترتیبه ویښتان په بیاتۍ (قیچی) برابر کړی، په سترګو کې رانجه استعمالوي، د نوکانو پرۍ کولو او پاک ساتلو خیال ساتی ، او له ساده او اعتدال سره د مناسبې ښکلا خیال وساتی
- و د پرنجی په وخت کې خولي ته دسمال ونیسۍ، چې پر جامو مو څاڅکی پری نه وزی له پرنجۍ وروسته الُحمدُ الله ( الله لره ټوله ثنا ده ) ووایې او اوریدونکۍ دي پرحمک الله ( الله دي پر تاسی رحم وکړی ) ووایۍ او د هغې په ځواب کې پهدریککم الله ( الله دي تاسی ته هدایت وکړی ) ووایاست
- و خوشبوي زياته كاروي د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم خوشبوي ډېره خوښو وه، هغه صلى الله عليه وسلم به له ويده كيدو وروسته چې كله د نورو اړتياو نه فارغ شو نو خوشبويي به يې خامخا لكوله.

**\*\*\*\*\*** 

#### د روغتيا آداب

\* روغتیا د الله تعالی ستر نعمت دی او ستر امانت هم، د روغتیا ارزښت وپیژنۍ او په ساتنه کې یې هیڅکله بې پروایې مه کوي، یو ځلی چې روغتیا خرابه شي نو بیا په ډېره ګرانه بیرته ځای ته راځۍ، لکه څنګه چې کوچنی وینه لویي لویي کتابخانی خاوري ایري کوي او له مخه یې وړی، همدا رانګه ډېره کوچنۍ بې پروایې او کوچنۍ ناروغی ژوندون تباه کوي او پاي ته یې رسوي، د روغتیا له غوښتنو نه سترګي پټول او په ساتنه کې یې بې پروایې کول د الله جل جلاله ناشکری هم ده او بې حسي هم.

د بشری ژوندانه اصلی جوهر عقل ، اخلاق ، ایمان او شعور دی او د عقل، اخلاقو، ایمان او شعور د روغتیا دارو مدار هم تر ډېره حده په بدنی روغتیا پورۍ اړه لری، د عقل او دماغ وده د غوره اخلاقو غوښتنه او دینی فرایضو د ادا کولو لپاره بدنی روغتیا د بنسټ حیثیت لری ، د ناتوانه او ناروغ بدن عقل او دماغ هم ناتوانه وي او کار کول یې هم بې اندازی حوصله ماتوونکی ، او چې کله ژوندون له هیلو، ولولو، او حوصلو نه بې برخی وي او ارادی کمنزوری ، ولولی سېږي او ویجاړی نو داسې بې خونده ژوندون د بې ځواکه بدن لپاره روحی عذابوي.

په ژوندانه کې چې مومن باید کومی غوره کار نامی سرته ورسوي او د خلافت کوم ستر مسئوولیت چې باید سرته ورسوي، د دي لپاره ضرورۍ ده چې په بدن کې روح وي، په عقل او دماغ کې قوت وي، په ارادو کې محکمتیا وي، حوصلی یې لوړی وي او ژوندون یې د ولولو، هیلو او غوره ارزوګانو نه ډک وي، له روغو او ژوندي زړیو وګړیو نه ژوندي قامونه جوړیږی او همداسی قامونه د ژوندانه په اړو پیچ کې د غوره قربانیو په ورکولو د ځان لپاره غوره مقام پیدا کوي او د ژوندانه پر ارزښت او سترتوب پوهیږي.

پ تل ترو تازه خوښ او خوشحاله تکړه او چالاک اوسي ، د ښه خوي، ښو اخلاقو، موسکا او ژوندي زړيتوب په وسله ژوندون ښکلي او راښکونکي کړي،

له غم ، غوسی، بی خایه فکرونو، کینی او حسد، تنگ نظری او مړ اویتوب او له دماغی زورونی ځان وژغوری ، دغه اخلاقی ناروغی او ذهنی پریشانی پر معده بده اغیزه پریباسۍ او د معدي ناروغی د دروغتیا بدترین دښمن دي ، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده، ساده اوسم اوسی ، منځني ژوند غوره کړی او ترو تازه اوسۍ .... [مشکوة]

يو ځلى پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم يو بوډا سړى وليد چې د دوه زامنو پر اوږو يې لاسونه ايښى د هغوي تر منځ ګوډ ګوډ روان دي، هغه وپوښتل پردي بوډا څه شوي دي؟ خلكو وويل چې ده تر بيت الله پورى پياده تلل نذر منلى و، نبې صلى الله عليه وسلم ارشاد وفرمايه " الله جل جلاله له دي نه بې نيازه دي چې دا بوډا خپل ځان په عذاب اخته كړى " او هغه بوډا ته يې حكم وكړ چې سپور شداو خپل سفر پوره كړه

حضرت عمر رضى الله عنه يو ځلمى وليد چې مړاوي روان دي، هغه ودراوه او تري وي وپوښتل څه ناروغ يې؟ ځلمي وويل، هيڅ ناروغى مۍ نشته ، هغه دوره راپورته كړه او وه يې ويراوه، ورته وي ويل ښه چابك پر لاره درومه

پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم به چې پر لاره تـه نو ډېر درانـه ګامونه بـه يې ايښودل او له داسې زور سره به روان و لكه پر ځوړي چې راكوزيږي .

حضرت عبدالله بن حارث رضى الله عنه وايى : ما له رسول الله ﷺ نه زيات موسكا كوونكي سړى نه دي ليدلى ... [جامع ترمذى]

او نبې صلى الله عليه وسلم چې خپل امت ته كومه دعا ورزده كړى د هغې هم غيال ساتى .

اللَّهُمُّ إِنِّيُ اَعُوُذُبِكَ مِنُ الْهَمِّ وَ الْحُزُنِ وَ الْعَجُزِ وَالْكَسُلِ وَ ضَلَعِ النَّدَيُنِ وَغَلَبَهِ السَّرِجَالَ .... [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

الله ازه خپل ځان ستا په پناه کې درکوم له پريشاني ، له غم نه ، له بيچارګي نه، له سستي او لتي نه، د پور له بار او له دي خبريې نه چې خلک مي د فشار لاندي وساتي

پ پر خپل ځان له ځانه زيات بارمه باروي، بدنـي ځواکونه مـه ضايع کوي، د بدني ځواکونو دا حق دي چې د هغې ساتنه وکړاي شي او له هغې نه د توان سره

سم كار واخيستل شي ، حضرت عايشه رضى الله عنها فرمايى چې د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : همدومره عمل كوي د څومر چې په تاسى كې توان وي، ځكه چې الله نه بيزاره كيږى تر څو چې تاسې پخپله بيزاره نه شي ... [صحيح بخارى]

حضرت ابو قيس رضى الله عنه فرمايى چې زه د نبې صلى الله عليه وسلم په خدمت كې په داسې وخت كې حاضر شوم چې هغه خطبه وركوله، زه لمر ته ودريدم، نبې صلى الله عليه وسلم حكم وكړ سيوري ته شوم . [الاداب المفرد] او پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم د دي نه هم منع فرمايلى چې د چا د بدن دي يوه برخه سيوري او يوه برخه لمر ته وي.

د باهله قبیلی یوه میرمن حضرت مجیبه رضی الله عنها بیانوي چې یو ځلی زما پلار پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم ته د دین زده کولو لپاره ولاړ او ( د دين څو مهمي خبري يې معلومي کړي) کور ته بيرته راغي ، بيا يو کال وروسته د هغه په خدمت کې حاضر شو، نو نبې صلى الله عليه وسلم هغه بيخي ونه پيژانده، نو هغه ترى وپوښتل يا رسول الله صلى الله عليه وسلم زه دي ونه پيژندم؟ هغه وفرمايل : نه ! ما خو ته ونه پيژاندي ، خپل ځان راوپيژنه ؟ هغه وویل : زه د باهله قبیلی یو سړی یم تیر کال هم ستاسي په خدمت کې حاضر شوي وم " نو نبي صلى الله عليه وسلم ورته وفرمايل " دا پر تا څه شوي دي!! تير كال چې ته كله راغلي وي ستا حالت ډېر ښه و! هغه ورته وويل: د كومي ورځي نه چې زه له دي ځايه تللي يم له هماغه ورځي راهيسۍ روژې نيسم، يوازي د شپی خواړه خورم، هغه ورته وفرمايل تاسي خامخا خپل ځان پـ ه عــذاب اخته کړي دي او خپل صحت مو خراب کړي دي، بيا هغه ورته لارښوونه وکړه چې: د روژۍ مياشت پوره روژي نيسه او سرېيره پردي په هره مياشت کې يوه روژه نيسه هغه ورته وویل: محترمه اله یوي ورځی نه د زیاتو اجازه راکړی ، ورته وي فرمایل سه نو په هره میاشت کې دوه ورځي روژه نیسه، هغه بیا وویل عزتمنده د لي څه زياتو اجازه راکړي، هغه وفرمايل ښه نو په هره مياشت کې دري ورځي، هغه وویل : حضور یو څو نوري پري ورزیاتي کړي، حضور اکرم وفرمایل ښه نو هر كال په محترمو مياشتو كې روژه نيسه او نورې پريږده، همداسې هر كال كوه،

د دي ارشاد فرمايلو پر وخت يې په خپلو دريو مباركو كوتو اشاره وكړه او سره يو ځاى يې كړى، او بيا يې پريښودي (له دي نه دا ويل هدف و چې په رجب، شوال ، او ذيقعده او ذالحجه كې روژى نيسه او ځينى كلونه يې نيسه هم مه ) او د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده، " د مومن لپاره پكار نه دي چې خپل ځان ذليل كړى " خلكو پوښتنه وكړه " مومن به څنګه خپل ځان خواروي؟ وي فرمايل چې هغه له توانه په پورته ازميښت كې ځان واچوي... [جامع ترمذي]

\* تل د زیار گالنی، زحمت گالنی ، کوښښ زیار او زړورتوب ژوند تیروي ، د هر ډول مشکلاتو زغملو او گرانو حالاتو سره د مقابلۍ عادت زده کړی د کلک بدنی، ساده او مجاهدانه ژوندانه تیرولو کوښښ وکړي ، آرام غوښتونکي آسان طلب، ناز نخري خوښوونکی ، لټ او بیکاره، مزۍ چړچۍ خوښوونکي، پست همته او دنیا خوښوونکۍ مه کیږی

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم چې کله حضرت معاذ بن جبل الله علیه وسلم د والۍ په توګه لیږه نو ورته وي فرمایل چې معاذه! خپل ځان له مزو چړچو نه وژغوره، ځکه چې د الله بنده ګان عیش خوښوونکی نه وي ...[مشکوه]

او حضرت ابو أمامه وايي چې پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل: ساده ژوندون تيرول د ايمان نښه ده . . . [سنن ابو داود]

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم تل ساده او مجاهدانه ژوندون تیراوه او تل به یې د خپل مجاهدانه قوت د زیاتولو او ساتلو کوښښ کاوه، هغه له لمبا سره هم زیاته مینه لرله ځکه چې د لمبا په وسله د بدن ښه ورزش کیږي ، یو ځلی په یوه ډنډ کې هغه د څو تنو صحابه و سره لمبل، هغه د لامبو وهونکیو نه یوه یوه جوړه، جوړه کړه چې هر څوک دي د خپل ملګري په لور لامبو ووهۍ ، په دي ترڅ کې د نبې اکرم صلی الله علیه وسلم ملګري حضرت ابو بکر صدیق میم ویاکل شو، هغه په لامبو ځان تر هغه ورساوه او هغه یې له غاړی راونیو

د سپرلۍ لپاره د پيغمبر اکرم صلی الله عليه وسلم آس ډېر خوښ و، هغه به د خپل آس خدمت پخپله کاوه، پخپل لستونی به يې د آس خوله مينځله او پاکوله، د آس د څټ ويښتان به يې پخپله سمول او فرمايل به يې نيکبختى د آسله تندى سره تر قيامه تړلى ده

حضرت عقبه رضى الله عنه فرمايي چې نبې عليه السلام فرمايلي چې غشى ويشتل زده کړى پر اسونو سپريږى ، غشي ويشتونکى راته پر آسونو سپريدونکيونه زيات ګران دي او چا چې غشي ويشتل زده کړل او بيا يې پريښودل هغه د الله جل جلاله د نعمت نا شکرى وکړه

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما فرمایۍ چې پیغمبر اکرم و فرمایلی دي چا چې د خطرۍ په شپه د مجاهدینو څوکۍ وکړه دغه شپه یې د قدر شپی نه زیاته غوره ده [حاکم]

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم صحابه کرامو ته په خطاب کې وویل زما پر امت داسې وخت راتلونکۍ دي، چې نور قامونه به پرۍ داسې راپریوزی لکه وږۍ کسان چې د خوړو پر هسترخوان را پریوزی نو چا تری پوښتنه وکړه یا رسول ال له! آیا په هغه وخت کې به زموږ شمیر دومره لږ وي چې زموږ د لاندي کولو لپاره به نور قامونه سره یو ځای کیږیاو پر موږ به را پریوزی ارشاد یې وفرمایه نه ، هغه مهال به ستاسی شمیر لږ نه وي، بلکه ستاسی شمیر به زیات وي البته ستاسی وزن به په سیلاب کې د بهیدونکیو خاشو په څیر وي، ستاسی د دښمنانو له زړونو به ستاسې رعب ووځی، او ستاسې په زړونو کې به بې همتی ځای ونیسی، پردي یو سړی پوښتنه وکړه یا رسول الله! دا بې همتی به په موږ کې د څه له امله پیدا کیږی ؟ هغه چې وفرمایل له دي امله چې تاسې به له دنیا سره محبت او د مرګ نه به کرکه کوي

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دي: غوره ژوندون د هغه چا دي چې د خپل آس واګی یې نیولی وي او د الله جل الله په لاره کې یې ځغلوي، چیری چې د کومی خطرۍ خبر اوری د آس پر شا سپور ځغلی، له مرګ او مړینی داسې بې ویری وي، ګواکی چې د هغوی په لټه کې وي [صحیح مسلم]

پښځی هم باید د زیار النۍ، مشقت او مشکلاتو ژوندون تیر کړی، د کور چارۍ باید پخپله سرته ورسوي، ګرځیدلو را ګرځیدلو او تکلیف زغملو سره عادت زده کړی، د آرام غوښتنۍ او مزو چرچو نه باید ځان وژغوری او خپل اولاد هم باید په مجاهدانه ژوندانه کې وروزی په کور کې که ملازم وي بیا هم

اولاد باید په هر کار کې د ملازم سره له مرستی نه منع نه کړی او پر دي یې عادت کړی چې کوچنیان هم خپلی چاری پخپله سرته ورسوي، صحابیه میرمنو د خپل کور چاری پخپله سرته رسولی ، د پخلنځی کار به یې پخپله کاوه، میچنۍ به یې ګرزولی ، اوبه به یې راډکولی ، جامي به یې مینځلی، د ګنډلو او پیوندولو کار به یې پخپله کاوه، او د زیار او زغم ژوندن به یې تیراوه، او د اړتیا پر وخت به یې د جنګ په ډګر کې د زخمیانو مرهم ، پټی او د اوبو رسولو چاری هم سرته رسولی، له دي سره به د زنانه و صحت هم ښه و، اخلاق به یې هم ښه ه و، او پر کوچنیانو به یې هم ښه اغیز پریووت، د اسلام په نظر کې غوره میرمن هغه د. چې د کور د چارو په سرته رسولو کې مشغوله وي او شپه او ورځ په خپلو کورینو چارو کې داسې مشغوله وي چې له څیرۍ نه یې ستړیا هم ښکاره کیږی کورینو چارو کې داسې مشغوله وي چې له څیرۍ نه یې ستړیا هم ښکاره کیږی او د پخلنځی تورکې هم پری پراته وي ، د پیغمبر اکرم صلیالله علیه وسلم مبارکه لارښونه ده: زه او د مړنجن مخ میرمن به د قیامت په ورځ داسې یو (هغه مبارکه لارښونه ده: زه او د مړنجن مخ میرمن به د قیامت په ورځ داسې یو (هغه د شهادت او منځنی ګوټه سره یو ځای کړی او وي ویل)

\* سهار د وختۍ پاڅیدلو عادت زده کړی په ویده کیدلو کې د اعتدال خیال ساتۍ مه دومره لږ ویده کیږی چې بدن مو په پوره اندازه آرام ونه کړای شي او غړی مو سست او ستومانه وي او مه دومره ویده کیږی چې لټ او بې کاره شی ، د شپی ژر ویده کیدلو او د سهار وختی پاڅیدلو سره ځانونه عادت کړی ، سهار چې پاڅی د الله ﷺ بنده کي پر ځای کړی او په چمن یا میدان کې تفریح لپاره ووزی، د سهار تازه هوا پر روغتیا ښه اغیز پریباسۍ ، هره ورځ د خپل بدنی قوت په لحاظ د مناسب او یوه اندازه ورزش خیال ساتۍ او پیغمبر ﷺ د باغ سیل خوښاوه او کله کله به یې په خپله هم د باغ سیل ته تشریف ووړ ، هغه د ماسختن وروسته ویښ اوسیدل او خبریې کول منع کړی او فرمایلی یې دي چې له ماسختن وروسته ویښ اوسیدل او خبریې کول منع کړی او فرمایلی یې دي چې له ماسختن وروسته هغه څوک ویښ پاتی کیدای شي چې څه دینی خبریې اتری

\* د نفس په واک کې ساتلو عادت زده کړی ، خپل جذبات ، خيالات، غوښتنۍ، او شهوانۍ توان په واک کې وساتي، خپل زړه له ښوييدلو، خيالات له خوريدولو او نظر له بيځايه کيدلو نه وژغوری ، د غوښتنو او هيلو له بې

لاریتوب او د نظر له محمراهۍ نه زړه او د ماغ له آرام او عافیت نه بې برخی کیږی و داسې څیرۍ د ځوانی د ښکلا او ښایست او د شان او پر تمینتوب د سړیتوب له زړه راښکونکیو صفاتو نه بې برخی کیږی ، او بیا د ژوندانه په هر ډهر کې بې همته ، بې زړه او بې صبره ثابتیږی

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده. د سترګو زنا بد نظر کول او د ژبې زنا بې حیا خبریې کول دي، نفس غوښتنی کوي او شرم ځایونه یې یا تصدیق کوي او یا تکذیب

يو پوه او حکيم ويلی دي مسلمانانو! بدکارۍ ته مه ورنږدي کيږی په دي کې شپږ خرابې دي ، درۍ خرابې خو په دي دنيا کې دي او دری په اخرت کې، د دنيا درۍ بدي دا دي چې له دي سره په دنيا کې د سړی د څيرۍ ښکلا او ښايست ورکيږۍ، پر سړی د فقسر او مفلسی مصيبت را نازل شي او دريم يې ژوندون لنډ شي

\* د نشه لرونکيو شيانونه ځانونه وژغورۍ، نشه لرونکي شيان پر دماغ هم اغيز پريباسۍ او پر معده هم، شراب خو حرام دي خو تر دي پرته کوم شيان چې نشه تری پيدا کيږی له هغو نه هم ځانونه وساتي .

\* په هر کار کې د اعتدال او ساده کې خيال ساتۍ، په بدنې کارو زيار کې په دماغۍ کارونو کې، په ازدواجۍ اړيکو کې، په خوراک څښاک کې، په ويده کيدلو او آرام کې، د غم په زغم او خندلو کې، په تفريح او عبادت کې، په رفتار او گفتار کې لنډه دا چې په هر څه کې اعتدال غوره کړى او خير او ښه والي سرچينه يې وګڼې د پيغمبر اکرم په لارښوونه ده: په خوښي کې ميانه روي څومره ښه ده، په بې وسۍ کې د اعتدال رويه څومره غوره ده، او په عبادت کې منځنۍ درجه څومره بهتره ده [مستند بزاز، کنز العمال]

\* خواړه تل پر خپل وخت خوری ، له زیات خوراک نه ځانونه ساتۍ ، هر وخت د شخوند وهلو نه ځان وساتي ، خواړه د وږۍ کیدلو پر وخت خوری او چې لا یو څه وږۍ یاست نو پاڅۍ ، د ولږی نه زیاته مه خوری ، د نبې پ لارښوونه ده: مومن یې پر یوه ژامه خوری او کافر یې پر اوو ژامو خوری [جامع ترمذی]

د روغتیا دارو مدار د معدي پر روغتیا دي، او په زیاتو خوړلو معده خرابیږی، پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم یې په مثال کې داسې واضع کوی : معده د بدن لپاره د ډند په څیر ده او رګونه د دي ډنډ نه څښونکی دی ، نو که معده روغه جوړه وي نو رګونه هم له روغتیا نه مړیږی او که معده خرابه او ناروغه وي نو رګونه هم ناروغی څښی [بیهقی]

د لږو خوړو په مينه وال کولو کې نبې عليه السلام دا هم فرمايلي: د يوه سړي خواړه د دوه کسانو لپاره بس دي "

\* تل ساده خواړه خوری ، د بې چاڼه وړو ډوډۍ خوری ډېرو ګرمو خوړو له خوړلو ځان ساتۍ ، د مسالو ، سرو کړيو او له اړتيا نه د زياتو خوندورو شيانو هيله مه کوي، داسې خواړه خوری چې ژر هضميږۍ او ساده وي او بدن پری روغ او توانمن وي .

يوازي په مزو چړچو او د خولي په سرو کړيو پس مه درومي

د پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم د بې غلبيله اوړو ډوډۍ خوښه وه، نړې او د ترميده وړو فتيرۍ يې خوښي نه وي، ډېر ګرم خواړه به يې چې تاوپونه به ترى ختل نه خوړل لا چې سړيدو ته به يې انتظار کاوه د ګرمو خوړو په باب به يې کله فرمايل چې الله جل جلاله پر مونږ اور نه خوروي او کله به يې فرمايل په ګرمو خوړو کې برکت نه وي ، د هغه غوښه خوښه وه په ځانګړي توګه يې د لاس ، ورميږ او لنډي غوښه خوښوله، په حقيقت کې د بدن د قوي کولو او د مومن مجاهدانه مزاج د پيدا کولو لپاره غوښه يوه مهمه او غوره غذا ده او د مومن سينه بايد تل د مجاهدانه ولولو نه ډکه وي د پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده څوک چې د الله جل جلاله په لار کې له جهاد کولو پرته مړ شو او په زړه کې يې د جهاد هيله هم نه وه هغه د نفاق په يو حالت کې مړ شو [صحيح مسلم]

\* خواړه ښه په آرام او اطمینان او ژولو ژولو سره خوری، د غم، غوسی، تکلیف او ویری په وخت کې د خوړو له خوړلو ځان وساتي، د خوښي او دهنی آرام په حالت کې چې کوم خواړه په اطمینان سره خوړل کیږي ، هغه بدن ته قوت ورکوي او د غم او فکر او ویری په حالت کې چې کوم خواړه خوړل کیږي هغه پر معده بده اغیزه پریباسی او بدن تری په زړه پورۍ قوت نه تر لاسه کوي، پر دستر

خوان نه بیخۍ چپ او غم ځپلی کښینی او مه د اندازۍ نه زیاته خوشحالي ښکاره کوي چې پر دستر خوان مو قهقهی پورته شي، د خوړو په وخت په زوره خندل ځینۍ وختونه د بدن لپاره د خطری لامل کیږی

پر دستر خوان پخپله اندازه موسكا او خبرې كوي، په خوښي او خوشحالي سره خواړه خورى او د الله په دركړاى شويو نعمتونو د هغه شكر ادا كوي او چې كله ناروغ شي په مكمله اندازه پرهيز كوي

ام منذر رضى الله عنها وايي چې نبي اكرم صلى الله عليه وسلم زمونږ كره راغى، زمونږ كره د خرما خوشي ځوړندي وي، حضور صلى الله عليه وسلم له هغو نه په خوړلو پيل وكړ، حضرت على كرم الله وجهه هم ورسره و، هغه هم ورسره په خوړلو شروع وكړه، نو نبي هغه منع كړ، چې ته اوس له ناروغى نه راپورته شوي يې، ته يې مه خوره حضرت على رضى الله عنه بس كړل، او رسول اكرم صلى الله عليه وسلم خوړلى، ام منذر رضى الله عنها وايۍ چي بيا مى لږ څه د اورېشو وړه او چغندر پاخه كړل، نبې چې حضرت على كرم الله وجهه ته وويل على ! دا وخوره دا ستا لپاره مناسب خواړه دي [شمايل جامع ترمذي]

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم پر دستر خوان به چې څوک میلمه و نو هغه صلی الله علیه وسلم به ورته بار بار فرمایل خوری ، نوره وخوری کله به چې میلمه ښه موړ شو او بې اندازۍ انکار به یې کاوه نو بیا به هغه ټینګار نه کاوه یعنۍ هغه به په ډېره ښه فضاء او د خوښي په چاپیریال کې د ښو او مناسبو خبرو اترو تر څنګ خواړه خوړل

\* د غرمی ډوډۍ له خوړلو وروسته قیلوله (لږ څه آرام وکړی او د شپی ډوډۍ له خوړلو وروسته په سملاسی له خوړلو وروسته په سملاسی ډول کوم ګران دماغی او یا بدنی کار هیڅکله مه کوي، د عربې مشهوره مقوله ده : ( تغد تمد تعش تمش ) چې د غرمی ډوډی وخوری و غزیږی او چې د شپی ډوډی وخوری نو وګرځه را وګرځه

\* د سترګو د ساتنی پوره خیال ساتنی، د تیزۍ رڼا سره سترګۍ مه جنګوی، لمر ته نیغ مه ګورۍ، په ډېره لږه او ډېره زیاته رڼا کې لوست مه کوي، تل په صافه او برابره رڼا کې مطالعه وکړی، له ډېري بې خوبی نه ځان وژغورۍ، د لوګو او دوړو نه سترګۍ وساتي، رانجه استعمال کړی او تل د سترګو پاکو ساتلو کوښښ وکړی، په فصلونو، بڼونو او شنو شنو ځايونو کې سيل او تفريح کوي، د شنو ځايونو په ليدلو پر سترګو ښه اغيز پريووزي

سترګۍ د بد نظر نه هم وساتي، له دي سره سترګی بې ډوله کیږی او پر صحت یې هم اغیز پریوزی، نبې صلی الله علیه وسلم فرمایل "ستاسې د سترګو هم پر تاسې حق دي "پر موئمن فرض دي چې د الله جل جلاله د دي نعمت درناوي وکړی، د الله جل جلاله رضا سره سمی یې په کار واچوي ، د ساتنی او پاکوالی خیال یې وکړی، هغه ټولی لاری چاری غوره کړی چې سترګو ته تری فایده رسیږی، او له هغو خبرو ځان وساتي چې سترګو ته تری زیان رسیږی ، همدا رنګه د بدن د نورو غړیو د قوت ساتلو ته خیال کوي، د پیغمبر اکرم په لارښوونه ده : خلکو! سترګو په رنجو کوي، رانجه د سترګو خیری لری کوي، او ویښتان رازر غونوی [جامع ترمذی]

\* د غاښونو پاکوالی او ساتنۍ ته پام وکړئ ، د غاښونو له پاکو ساتلو نه خوشحالي حاصليږی او پر هاضمه يې ښه اغيز پريوزی او غاښونه کلک هم پاتی کيږی ، د مسواک سره ځانونه عادت کړئ ، کړيم او د غاښونو پاکوالی پودر هم استعمالوئ، پر پان يا نسوارو زياتو استمالولو غاښونه مه خرابوي، د خوړو وروسته هم غاښونه ښه پاک کړی، د غاښونو له چټلی نه ډول ډول ناروغی پيدا کيږی د همدي لامله د نبې صلیالله عليه وسلم معمول و چې کله به له خوبه کيږی د همدي لامله د نبې حلیالله عليه وسلم معمول و چې کله به له خوبه حضرت عايشه رضی الله عنها وايۍ چې (مونږ به د نبې عليه السلام لپاره د اوداسه اوبه او مسواک تيار ساتل چې کله به د الله جل جلاله حکم وشو هغه به اوداسه اوبه او مسواک تيار ساتل چې کله به د الله جل جلاله حکم وشو هغه به لوداسه اوبه او مسواک تيار ساتل چې کله به د الله جل جلاله حکم وشو هغه به لوداسه اوبه او مسواک تيار ساتل چې کله به د الله جل جلاله حکم وشو هغه به لوداسه اوبه او مسواک تيار ساتل چې کله به د الله جل جلاله حکم وشو هغه به لوداس الله يې اودس وکړ او لوينې شو کيبه ناست بيا به يې مسواک استعمالاوه بيا به يې اودس وکړ او لمونځ به يې اداء کاوه [صحيح مسلم]

حضرت آنس رضی الله عنه وایی چی نبی اکرم صلی الله علیه وسلم وفرمایل: ما تاسی ته د مسواک وهلو ډېر ټینګار کړی دي [صحیح بخاری] د حضرت عايشه رضى الله عنها وينا ده چې نبې عليه السلام مباركه لارښوونه وكړه: مسواك د خولى پاكوونكي او د الله جل جلاله راضى كوونكي دي [سنن نسايي]

د نبې اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: که زما د امت لپاره ګرانه نه وای نو مابه د هر لمانځه پر وخت مسواک وهلو حکم کړی و [سنن ابو داود ]

يو ځلی د هغه د ليدو لپاره څو تنه مسلمانان په خدمت کې حاضر شول، د هغوي غاښونه د ناپاکۍ له امله زيړ شوي وو، هغه چې وليدل ورته وي ويل ستاسې غاښونه څنګه زيړ زيړ ښکاره کيږي مسواک استعمالوي [مسند احمد]

\* که تشو او یا ډکو متیازو ته مو اړتیا پیښه شي نو په سملاسي ډول خپله اړتیا پوره کړئ، د دي اړتیاو د نه پوره کولو له امله پر معده او دماغ بد اغیز پریووزي

\* د پاکی ، طهارت او نظافت ډېر خیال ساتئ پـه قـرآنکریم کې دي الله جل جلاله هغه کسان خپل دوستان ګرځوي چې ډېر زیات پاک او صاف اوسیږي [التویه]

او د پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم ارشاد دي : باكى او سپيڅلتيا نيم ايمان دي

د پاکی او سپیڅلتیا د همدي اهمیت د په نظر کې نیولو له مخی نبې پې پاکی او په هره چار کې یې پر پاکی او په هره چار کې یې پر پاکی او سپیڅلتیا ټینګار کړی دي

د خوراک څښاک شيان پاک او پټ ساتی، د چټلتيا نه يې ژغوری او مچانو ته يې مه پريږدي لوښۍ پاک او صاف ساتی، جامي او د ناستی ملاستی بستري ساتۍ، د ناستی ولاړی ځايونه مو بايد پاک وي، د بدن د پاکوالي لپاره د اوداسه او غسل خيال ساتی، د بدن، جامو او د اړتيا د شيانو د پاکوالۍ نه د سړی روح خوشحاله او سوکاله کيږی، او بدن هم تر او تازه کيږی ، او په مجموعی ډول يې د انسان پر روغتيا ښه اغيز پريوځي

حضرت عدي بن حاتم رضي الله عنه فرمايي د کله نه چې مۍ ايمان راوړي دي د هر لمانځه لپاره په او داسه کې يم :

يو ځلى نبې اكرم على حضرت بلال رضى الله عنه ته وويل ، سبا به ته له مانه څنګه مخكې جنت ته داخليږي ؟ هغه وويل : يا ړسول الله چې كله زه آذان ووايم

# المراح المراحية المراحية المراجعة المرا

نو دوه رکعته لمونځ ضرور ادا کوم او چې کله مي اودس مات شي نو سملاسي نوي اودس کوم ، تل په اوداسه اوسیدلو کوښښ کوم

حضرت ابو هريره رضى الله عنه وايي چې نبې صلى الله عليه وسلم فرمايلى : پر هر مسلمان د الله جل جلاله حق دي چې په هره هفته كې يوه ورځ غسل وكړي و خپل سر او بدن ومينځۍ [صحيح بخارى]



#### د جامو آداب

جامي داسې اغوندي چې د شرم او حياو غيرت او شرافت او بدن پټولو او ساتلو غوښتنۍ پوره کړي او تهذيب او سليقه او ښکلا او جمال تري ښکاره وي په قرآنکريم کې الله جل جلاله د خپل دي نعمت د يادوني په ترڅ کې فرمايې يَابَني آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْکُمْ لِبَاسًا يُوارِي سَوْآتِکُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقُوي ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّه لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ (اى د آدم اولادې ! مونږ تاسې ته جامې نازلې کړې دي چې ستاسې د بدن شرم ځايونه وپوښي او ستاسې د بدن د ساتنې او ښکلا وسيله هم وي او ډيره غوره جامه د پرهيزګاري جامه د درس وخلې )

ريش په اصل كې د مرغانو بڼكو ته وايي، د مرغانو بڼكۍ د هغو لپاره د ښكلا او ښايست وسيله هم ده او د بدن د ساتنۍ هم، په عامه اصطلاح كې د ريش كلمه د ښكلا او ښايست او غوره جامو لپاره استعماليږي

د جامو هدف ښکلا او ښايست او له موسمي اغيزو څخه ځان ساتنه هم ده، خو لومړنی هدف تري د شرم ځايونو پټول دي، الله جل جلاله شرم او حيا د بشر پسه فطرت کې پيدا کړيده، همدا لامل دي چې کله د حضرت آدم عليه السلام او حضرت بې بې حوا نه د جنت وياړلي جامي کوزي شوي، نو د جنت د ونو په پاڼو يې خپل بدنونه پټول، د دي لپاره په جامو کې دغه هدف تر ټولو لومړی وګڼۍ او داسي جامي د ځان لپاره وټاکۍ چې د ځان پټولو هدف تری په ښه توګه پوره شي، ورسره د دي خيال ساتۍ چې جامي مو د موسمی اغيزو نه د بدن ساتوونکۍ هم وي او داسې ورنسی جامی هم وي چې د ښکلا او ښايست او د اخلاقو وسيله هم وي، داسې نه وي چې تاسې يې واغوندي او کوم حيرانونکۍ يا د لوبواله درنه جوړه شي، او د خلکو د خندا شي.

د جامو اغوستلو پر وخت دا فکر وکړئ چې دا هغه نعمت دي چې الله تعالى پرى په محردو مخلوقاتو کې يوازي انسان نازولى دي، نور مخلوقات ترى بې برخى دي، پر دي امتيازى بخشش او انعام د خپل الله شکر ادا کړى، او

د دي غوره انعام د سر لوړي له امله هيڅکله د الله د ناشکري او نافرماني عمل مه كوي، جامي د الله جل جلاله ډېر غوره نعمت دي، جامي چې واغوندي نو دا احساس را ژوندي کړي او د شکر په ولولو د هغې دعا الفاظ وواياست.چې پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم مؤمنانو ته زده كړي ده .

🗢 غوره جامي د تقوا جامي دي، د تقوا له جامو نه باطني سپيڅلتيا هم مراد ده او د ظاهري تقوا جامي هم، يعني داسې جامي واغوندي چې د شريعت په نظر کې د تقوي لرونکيو جامي وي، چې کبر او غرور تری نه ښکاره کيږي چې نه د ښځو لپاره د سړو سره مشابهت ولري او نه د سړو لپاره د ښځو سره مشابهت ولري ، داسې جامي واغوندي چې ليدونکي تړي احساس کړي چې اغوستونکي يې څوک له خدايه ويريدونکي او نيک انسان دي او ښځي دي په جامو کې د هغو حدودو خيال وساتي چې شريعت د هغوي لپاره ټاکلي دي او سړي دي د هغو بريدونو خيال ساتي چې شريعت د هغوي لپاره ټاكلي دي .

🗢 چې نوي جامي اغوندي نو د رخت نوم واخلي او د الله تعالى شكر ادا کړی چې الله جل جلاله پخپل فضل او کرم دا ټوټه رابښلی ، او د شکر او شکرانۍ په جذبه نوي جامي واغوندئ او دا دعا لولئ چې رسول اکرم ﷺ به لوستله: حضرت ابو سعيد خدري رضي الله عنه فرمايي چې رسول الله ﷺ به چې نوي جامي، پټکۍ، کميس او يا څادر اغوست نو د هغې نوم به يې ياداوه او فرمايل بديى:

اللهم لك الحمد انت كسوتنيه ، اسئلك خيره وخير ما صنع له واعوذبك من شره وشرما صنع له [سنن ابو داود]

( خدايا! ستا شكر دي تا پرما دا جامي واغوستي ، زه يې له تانه د خير غوښتونکۍ يم او زه خپل ځان ستا په پناه کې درکوم د دي جامو له بدي نه او د دي د مقصد د هغه بد اړخ نه چې دا ورته جوړي کړاي شوي دي).

د دعا مطلب دا دي چې خدايه ته ماته توفيق راکړي چې زه ستا دا بښل شوي جامي د هغه اهدافو لپاره وكاروم چې ستا په نزد سپيڅلي اهداف دي او ماته توفيق راکړي چې زه پرې خپل ځان پټ کړې شم او د بې حيايي او بې شرمي له خبرو نه پرۍ خپل ښکاره او پټ وژغورلاي شم او د ښکلا او ښايست وسيله يې کړاۍ شم او د شريعت د اصولو دننه پري د خپل بدن ساتنه وکړاي شم، چې جامي واغوندم نو نه به پر نورو ځان لوړ ګڼم، نه به غرور او تکبر کوم او نه به ستا د دې نعمت په استعمالولو کې د شريعت هغه حدود مات کړم چې تا د خپلو بنده ګانو لياره ټاکلي دي.

د حضرت عمر رضي الله عنه وينا ده چې نبې ﷺ فرمايلي دي : چې څوک نوي جامي واغوندي كه هغه توان لري نو پخواني جامي دي كوم غريب ته خيرات وركړي او نويو جامو اغوستلو پر وخت دي دا دعا ولولي :

الحمد الله الذي كساني ما اواري به عورتي واتجمل به في حياتي.

( ټوله ثنا د هغه الله جل جلاله لپاره ده چې ماته يې دا جامي واغوستي چې زه پري خپل شرم ځايونه پټوم او زما لپاره په ژوندانه کې د ښکلا او ښايست وسيله ده).

څوک چې د نويو جامو د اغوستلو پر وخت دا دعا لولي ، الله تعالى به يې د دنيا په ژوند کې هم او له مرګه وروسته هم په خپل حفاظت او پالنه کې ساتی [جامع ترمذی]

🖘 د جامو اغوستلو پر وخت د ښې لورې خيال ساتې ، کميس ، کوت ، کرتی ، او نور چې اغوندي نو لومړي ښې لستوني واغوندي، او په همدي ډول پرتوګ او نور چې اغوندي نو لومړی په ښۍ پښه کې پايڅه دننه کړئ نبی کریم صلی الله علیه وسلم به چی کله کمیس اغوسته نو لومړی به یی نبی لاس په ښي لستوني کې دننه کاوه او بيا به يې چپ لستوني کې دننه کاوه . همدا ډول به یې چې کله کوښی په پښو کولی نو لومړی به یې ښی پښه پــه کوښه کې دننه کوله بيا به يې چپه پښه په چپه کوښه کې دننه کړه او چې کله به يې څېلي ايستلي نو لومړي به يې چپه څپلي له پښي نه ايستله او بيا به يې ښيي پښەلەښى څىلى نەايستلە.

🗢 جامي چې اغوندي نو لومړي يې خامخا وڅنډئ ، کيداي شــي چې کمه مضرہ حشرہ پکۍ ننوتي وي او اللہ جل جلالہ مــه کړہ چې تاسې ته ضررونـــه رســوي نبېصلىاللە عليەوسلم يو ځلى پەيوە ځنګل كې خپلى موزى پەپښو کولۍ، د لومړي موزې په پښو کولو وروسته يې چې کله د دويمې مهنې د پښو

کولو اراده وکړه، نو کارغه راغی او هغه موزه یې پورته کړه او یو یې وړه، او چې ښه پورته کړه او یو یې وړه، او چې ښه پورته ولاړ موزه یې راخوشي کړه، موزه چې له پاسه کښته را پریوته نو د راپریوتو له زوره د هغې نه یو مار لری پریووت، هغه چې ولید د الله تعالی شکر یې ادا کړ او ارشاد یې وه فرمایه د هر مسلمان له پاره ضرورۍ ده چې کله د موزو اغوستلو اراده وکړی نو هغه دی وڅنډۍ [طبراني].

سپینۍ جامې اغوندي، سپینې جامې د سړو لپاره ډېري غوره دي د نبې علیه السلام لارښونه ده. سپینۍ جامي اغوندي، دا غوره جامي دي، سپیني جامي په ژوندانه کې اغوستل پکار دي او په سپینو جامو کې باید مړۍ دفن کړاۍ شي [جامع ترمذي].

يو بل مهال رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل سپينۍ جامي اغوندي، ځکه چې سپينۍ جامې ډېرې پاکې او سوتره ښکارې او په همدې کې خپل مړي په کفن کوئ

له پاک او سوتره نه مراد دا دي چې که پر سپينو جامو کوچنۍ شان داغ هم پريووزی نو ژر احساسيږۍ او سړی يې ژر مينځی او صافوي يې او که کومه رنګ لرونکي ټوټه وي، نو پر هغې داغونه ژر نشي ښکاره کيداۍ او ژر مينځلو ته يې د چا نه پام کيږي.

په صحیح بخاری کې دي چې رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سپینی جامي اغوستۍ یعنی هغه پخپله هم سپینی جامي خوښولی او د امت مړیو ته یې هم د سپین کفن اغوستلو ترغیب ورکړی

چ پرتوګ، لنګ او نور د پښو له غوزانو (پړکۍ يا بجلک) نه پورته ساتئ ، کوم کسان چې په غرور او تکبر کې خپل پروګ او لنګ راځوړندوي، د رسول اکرم صلیالله علیه وسلم په نظر کې دا نامراده او ناکام کسان دي او د سخت عذاب وړ دي، د رسول الله صلیالله علیه وسلم لارښوونه ده، دری ډوله کسان داسې دي چې الله جل وعلی شانه به د قیامت په ورځ نه له هغوي سره خبرې کوي او نه به د هغوي په لور ګوری او نه به هغوي پاک او صاف کړی او جنت ته به يې داخل نه کړی، بلکې هغوي ته به درد ناک عذاب ورکوي، حضرت ابو ذر غفاری رضی الله عنه پوښتنه وکړه چې يا رسول الله صلی الله علیه وسلم دا ناکام او

نامراد کسان څوک دي؟ وي فرمايل : يو هغه څوک چې خپل پرتوګ د تکبر او غرور له امله د پښو له غوزانو (پړکيو يا بجلک ) ښکته راځوړندوي ، بل هغه څوک چې د درواغو په سوګندونو خپلي سوداګري ته رونق ورکول غواړي [صحيح مسلم]

حضرت عبید بن خالد رضی الله عنه خپله یو پیښه بیانوي زه یو ځلی په مدینه منوره کې روان وم چې ما د شا لورۍ دا غږ واورید "خپل پرتوګ پورته کړه، چې له دي سره سړی له ښکاره پلیتۍ نه هم پاک پاتی کیږی او د دننی مردارۍ نه هم، ما چې مخ ور واړاوه نو نبې اکرم صلی الله علیه وسلم مۍ ولید، عرض مۍ وکړ" یا رسول الله! دا خو یو معمولۍ شان څادر دي، نو پر دي څنګه غرور او لویې کیدای شي رسول الله اکرم صلی الله علیه وسلم ارشاد وفرمایه: آیا ستا لپاره زما پیروي ضروری نه ده، ما چې د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا وینا واوریده سترګۍ مۍ د هغوي پر تنګ ولګیدي ومی لیدل چې د هغوي پایڅۍ مبارک د پنډیو مبارکو په نیمایی کۍ دی.

د نبې اکرم صلی الله علیه وسلم دا وینا چې له غوزانو پورته پرتوګ او نور ساتل سړی د هر ډول ښکاره او پټو مرداریو نه ساتۍ لویه معنۍ لرونکي ده، د دي مطلب دا دي چې کله جامي لاندي ځوړندي وي نو د لاری پر مردارۍ خرابې او خیرنۍ کیږی، پاکۍ او صافی نه پاتی کیږی او دا خبره د پاکوالۍ او نظافت لرونکیو لپاره ډېره ګرانه تمامیږی ، بیا داسې کول د کبر او غرور له امله کیږی او کبر او غرور باطنۍ مردارۍ ده او که دا مصلحتونه هم نه وي نو د مومن لپاره دا فرمان هر څه دي چې: رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په ژوندون کې ستاسې لپاره غوره نمونه ده [القران]

او د سنن ابو داود په حدیث کې خو هغه د دي کار ډېره لړزونکی سزا بیان کړیده، هغه فرمایلی: د موئمن پرتوګ باید د پنډۍ تر نمایې پوري وي او تر غوزانو پورۍ یې په ټیټدلو کې هم کومه بدي نشته، خو له غوزانو چې د چا پایڅی ځوړندي وي هغه به په اور کې سوځی ، او څوک چې د کبر او غرور له مغی خپلی پایڅی زیاتی ټیټوي، د قیامت په ورځ به الله جل جلاله هغه ته نه ګوری

🖘 وريښميني جامې مه اغوندي دا د ښځو لباس دي او نبې ﷺ سړي د ښځو په څير جامو اغوستلو نه په کلکه منع کړيدي

حضرت عمر رضی الله عنه فرمایی چې د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: وریښمینۍ جامي مه اغوندئ، څوک یې چې په دي دنیا کې اغوندي هغه یې په آخرت کې اغوستلای نه شی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

یو ځلی پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم حضرت علی رضی الله عنه ته وفرمایل: دا وریښمینی توتي څیری کړه او د فاطمه ۲ په نامه بیبیانو یې وه ویشه [صحیح مسلم]

له دي نه دا هم معلومه شوه چې د ښځو لپاره وریښمینۍ جامي اغوستل غوره دي، نو ځکه هغه حکم وکړ چې بیبیانو ته تری لوپتی جوړی کړه او که نه نو ټوټه د نورو شیانو لپاره هم په کار راتلای شی

بنځی دي داسې جامي نه اغوندي چې بدن يمې تری ښکاره او نه دي داسې تنګۍ جامي اغوندي چې اندامونه يې تری جلا جلا ښکاريږی او نظر جلبوي او د جامو له اغوستلو سره سره لوڅۍ ښکاری ، رسول اکرم ﷺ دا ډول ښځو ته د عبرتناک انجام خبر ورکړی دي : هغه ښځی دوزخيانی دي چې د جامو له اغوستلو سره سره لوڅۍ ښکاری ، نور ځانته ليوال کوي او پخپله پر نورو ليوالی وي، د ناز نخرو له امله غاړه د اوښ په څير پورته وړی ، داسې ښځی به نه جنت ته ځی او نه به د جنت خوشبوي وموي، په داسې حال کې چې د جنت خوشبويۍ تر ډېره لری لری ځی [رياض الصالحين]

۱ ـ دا ټوټه نبي اکرم صلی الله علیه وسلم ته "اکیدر" د دومه حاکم په تحفه کې رالیږلی وه

٢ . د فاطمه بيبيانو نه مراد درى بيبيانى دى : فاطمه زهرا رضى الله عنها د رسول الله صلى الله عنه و رسول الله صلى الله عنه ميرمن، فاطمه بنت اسد رضى الله عنه د حضرت على رضى الله عنه محترمه مور او فاطمه د سيد الشهداء حمزه رضى الله عنه لور ده

يو ځلى حضرت اسماء رضى الله عنها نرى جامي اغوستى وي، د رسول الله صلى الله عليه وسلم په خدمت كې حاضره شوه، هغه مباركه بې بې چې كله ورمخامخ شوه نو هغه تر مخواړاوه او وي فرمايل:

اسماء کله چې نجونۍ ځواني شي د هغوي لپاره روانه دي چې له مخ او لاسونو پرته يې د بدن بل ځاي وليدل شي

د پرتوګ او لنګ په اغوستلو سره هم له داسې ملاستی او ناستی نه ځان وژغوری چې د تن ښکاره کیدلو اندیښنه تری موجوده وي ، د نبې لارښوونه ده. یوه څپلۍ پرپښو په لاره مه درومی او په لنګ کې په یوه زګاونه مه کښینی پر چپ لاس خوراک مه کوي او څادر د ټولو بدن نه داسې مه تاوه وي، چې د کار کولو او لمونځ ادا کولو لپاره یې راونه ایستلای شي، په ډډه لګولو کې یوه پښه پر بله مه اړوي، چې په دي ډول په ځان پټونه کې هم د بی احتیاطی اندیښنه وي

چ په جامو کې دي ښځی او نارینه یو ډول شکل او رنګ نه غوره کوي، د نبې صلیالله علیه وسلم لارښوونه ده چې الله تعالی پر هغو نارینه و لعنت فرمایلی دي چې د ښځو په څیر رنګ او شکل غوره کوي، او پر هغو ښځو یې هم لعنت فرمایلی دي چې د نارینه و پیښی کوي [صحیح بخاری]

حضرت ابو هريره رضى الله عنه فرمايى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم پر هغو سړيو لعنت فرمايلى دي چې ښځو په څير جامي اغوندي، او پر هغه ښځه يې هم لعنت فرمايلى دي چې د نارينه په څير جامي اغوندي [سنن ابو داود]

يو ځلى حضرت عايشه رضى الله عنها ته چا يادونه وكړه چې يوه ښځه ده چې د سړيو په څير څپلۍ په پښو كوي، نو هغې وفرمايل: رسول الله ﷺ پر داسې ښځه لعنت وايې چې ځان د سړيو په څير كولو كوښښ كوي.

چ ښځي بايد د ځوړکي (ټيکرۍ) په سر کولو خيال وساتي او پر هغې بايد خپل سر او سينه پټه کړي، داسې نړۍ لوپټه بايد پر سر نه کړي چې د سر ويښتان يې ښکاري، د لوپټي پر سر کولو مقصد همدا دي چې ښکلا پرۍ پټه کړاي شي، په قرانکریم کې د الله جل جلاله لارښوونه ده : وَلْيَصْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَة جُيُوبهنَّ (او پر خپلو سينو د خپلو لوپټو پلو راخپور کړئ).

يو ځلى نبې اكرم صلى الله عليه وسلم ته د مصر جوړ شوي نرۍ ململ راغي ، هغه تري يوه برخه څيرى كړه او د حيه كلبې ته يې وركړه او ورته وي فرمايل له دي نه يوه برخه څيرۍ كړه او ته پر خپل كميس جوړ كړه او يوه برخه يې خپلي ميرمنى ته د لوپتى جوړولو لپاره وركړه، خو هغى ته ووايه چې لاندي ترى بله ټوټه وګنډى چي بدن ترى نه ښكاره كيږى [سنن ابو داود]

د کتاب او سنت دا ښکاره لارښوونئ په نظر کې ونيسي او الهي احکام عملي کړي .

او د ګز څلورمي برخي يوه نرۍ ټوټه مه د غاړي هار کوي او مه د الله جل جلاله او رسول الله صلى الله عليه وسلم په احکامو پورۍ خندا کوي

حضرت عایشه رضی الله عنها فرمایی چې کله دا حکم نازل شو نو بیبیانو نرۍ رختونه پریښول او له پریړو رختونو نه یې ځړوکۍ جوړ کړلو [سنن ابو داود ]

جامي تل د خپل توان او طاقت په اندازه اغوندي ، مه داسې جامي اغوندي چې وياړ او ځان ښودنه تری ښکاره کيږی او تاسې نور خلک له ځانه سپک وګڼۍ او د خپلي شتمنی بې ځايه ښودنه وکړی او مه داسې جامې اغوندي چې ستاسې له توانه پورته وي او د بد خرڅۍ پر ګناه اخته شي او مه داسې بد حاله کيږی چې تل ستاسې په باب پوښتنه راولاړيږی ، او له شتو سره تاسې بې برخی ښکاره شي، بلکې د خپل توان او اقتصاد په اندازه برابری او پاکۍ صافې جامې اغوندئ

ځينې کسان څيرې، پيوندي او زړۍ جامي اغوندي او بد حاله ښکاره کيږې او دا کار ديندارې ګڼې يوازې همدا نه بلکې چې هغوي هغه کسان دنيا دار ګڼې چې پاکې او صافي جامي اغوندي، حال دا دي چې د ديندارې دا ډول فکر بيخۍ غلط دي، حضرت ابو الحسن على شاذلې رحمه الله عليه يو ځلي ډېري ښۍ جامي اغوستې وي، کوم بد حاله صوفي د هغه پر شان شوکت اعتراض

۱ ـ د النور سورت ۳۱ آیت

وکړ، چې الهۍ مینه والو ته د داسې ارزښتناکو جامو اغوستلو څه اړتیا ده؟ حضرت شاذلی رحمة الله علیه ځواب ورکړ وروره دا شان او شوکت د عظمت او شان د څښتن (الله) د حمد او شکر ښکاره کونه ده، او ستا دا بد حالی د سوال نښه ده ته د حال په ژبه د خلکو نه سوال کوی، په اصل کې دینداری په زړو، پیوندي او څیری جامو اوستلو پورۍ تړلی نه ده او نه دتیا دارۍ په ښو جامو اغوستلو پورۍ تړلی ده، د دینداری دار مدار د سړی په روغ نیت او سم فکر پورۍ دي، سهی خبره دا ده چې سړی په هره چار کې د خپل توان او طاقت په خیال ساتلو د اعتدال او توازن لار خپله کړی، نه دا چې په خرابو جامو اغوستاو ځانته د خپل نفس مړولو وخت تر لاسه کړی او نه باید په غوره جامو اغوستلو ځانته د ویاړ او تکبر شرایط برابر کړی.

د حضرت ابو الاحوص رحمة الله عليه پلار خپله يسوه پيښه بيانوي چې يسو ځلى د رسول الله صلى الله عليه وسلم په خدمت كې حاضر شوم، هغه مهال مى پر تن ډېري زړې او خرابې جامي وي ، هغه پوښتنه وكړه آيا له تا سسره مال دولت شته؟ ما ورته وويل هو! پوښتنه يې وكړه څه ډول مال دي ؟ ما ورته وويل الله جل جلاله ماته هر ډول مال راكړى دي، اوښان هم شته ، غويان هم شته، اوزى هم شته، آسونه هم شته او غلامان هم، هغه وفرمايل : چې كله الله پاك ته په دومره مال او دول نازولى يي، نو د هغه د فضل او احسان اغيز ستا پر بدن بايد ښكاره شي.

مطلب دا دي چې کله الله جل جلاله دا هر څه تاته در کړی دی نو بيا ستا شکل د بې وسۍ او فقيرانو په څير ولي دي؟ دا خو د الله ناشکري ده .

د حضرت جابر رضی الله عنه وینا ده چې یو ځلی نبې صلی الله علیه وسلم د خبرو اترو لپاره زمونږ خواته تشریف راووړ، نو هغه یو سړی ولید چې په ګرداو د وړو ککړو او ویښتان یې انجړ بنجړ وو، هغه وفرمایل: آیا د دي سړی سره بمنځ هم نه وه چې خپل ویښتان یې پری صاف کړی وای ؟ هغه یو بل سړی ولید چې خیرنۍ جامي یې اغوستی وي ، هغه وفرمایل: آیا د دي سړی سره هغه څیز رصابون او نور) هم نشته چې خپلې جامي پري ومینځی ... [مشکوة]

يو سړى رسول الله صلى الله عليه وسلم ته وويل يا رسول الله! زه غواړم چې زما جامي دي ډېري غوره وي، سر مى غوړ كړى وي، څپلۍ مى هم نازكى وي، دا ډول هغه د ډېرو شيانو يادونه وكړه، تر دي چې هغه وويل زما زړه غواړى چې زما آس ډېر غوره وي نبې صلى الله عليه وسلم د هغه خبر يې اوريدي او بيا يې ورته وفرمايل: دا ټولى غوره خبريې دي او الله جل جلاله دغه ډول غوره ذوق ته په نظر ګورى [مستدرك حاكم].

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما فرمايى : ما لـ ه رسول الله ﷺ نه پوښمه رکړه ، يا رسول ! ايا دا تکبر دي چې زه غوره او ښکلي جامي واغوندم هغه وفرمايل نه ، بلکې دا خو ښکلا ده او الله ﷺ دغه ډول ښکلا خوشوي [سنن ابن ماجه].

او د همدي حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنهما وينا ده چې پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل چې په لمانځه كې دواړه جامي (كميس پرتوك) اغوندئ رځان په مكملو جامو ښكلي كړى) الله جل جلاله ډېر حق لرى چې د هغه جل جلاله په حضور كې سړى ښه ښكلي او ښايسته ولاړ وي [مشكوه]

د حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه وينا ده چې نبې ﷺ فرمايلى دي چې په كوم زړه كې د ذرى اومره غرور وي هغه به جنت ته نه ځۍ ، يو سړى وويل، هر څوك دا غواړى چې د هغه جامي دي ښكلي وي، د هغه څپلى دي غوره وي ، پيغمبر اكرم ﷺ وفرمايل الله جل جلاله پخپله د جمال څښتن دي او ښكلا يې خوښه ده (غوره او ښايسته اغوستن غرور نه دي ) غرور خو په اصل كې دا دي چې سړى د حق نه بې نيازه شي او وګړى سپك او خوار وګنۍ ... [صحيح مسلم]

پې په اغوستلو او له ځانه تاوه ولو کې د ډول او سینګار او د ذوق او سلیقی پوره پوره خیال ساتی ، څیری ګرځیدل، ښی او چپ صدفونه ګنډل یا یوه پایڅه پورته کول او بله کښته کول او یوه څپلی په پښو ګرځیدل یا ویښتان انجړ ساتل، دا ټولی خبرې د ذوق او سلیقی پر خلاف دي .

يوه ورځ رسول اكرم ﷺ په جومات كې تشريف لاره چې په دي كې يو سړى جومات ته راغى چې د سر او ږيرۍ ويښتان يې انجړوو، رسول الله ﷺ پخپل مبارك لاس د هغه په لور نغوته (اشاره) وكړه، چې مطلب يې دا و چې لاړ شه د خپل سر او دیرۍ ویښتان برابر کړه هغه سړی ولاړ او د خپل سر او دیری ویښتان یې جوړ کړل او ښایست له دي نه ښه یې جوړ کړل او ښایست له دي نه ښه نه دي چې د سړی ویښتان انجړ بنجړ وي ؟ او داسې معلومیږی چې ګواکی هغه شیطان دي [مشکوة].

حضرت ابو هریره رضی الله عنه فرمایلی چی رسول الله صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چی یوه څپلی په پښه مه درومی یا دواړه په پښو کوي روانیږی او یا دواړ اوباسۍ او پښیبله ګرځۍ [جامع ترمذی]

او د همدي حديث په رڼا کې دين پوهانانو يو لستوني او يوه موزه په لاس او پښو کول هم منع کړي دي.

⇒ د سره او شوخ رنګ او د ځلیدونکو او نمایشی تورو او ګلابی رنګو جامو اغوستلو نه هم ځانونه وژغورئ، د سور شوخ رنګ او د څرکیدونکی جامی د ښځو لپاره مناسبي دي او هغوي هم باید د اسلامی حدودو خیال وساتي، پاتی شوي نمایشي اوږدي اوږدي چپنی یاد تورو او ګلابی رنګو جامو اغوستل او د نورو په مقابل کې خپل لوړاوي ښودل او خپل غوره والی ثابتول نو دا خو بیخی د کبر او غرور نښی دي- همدا رنګه داسی حیرانوونکۍ او خندا وړ جامي هم مه اغوندي چې تاسی پری د تعجب وړ او د خندا وړ ښکاره شی

ح تل ساده با وقاره او سپيڅلی جامي اغوندي او تل پر جامو د خپلي وسی په اندازه لګښت کوي، په جامو کې د عيش خوښونی او د اړتيا نه د زياتو نزاکتونو نه ځان وژغوری ، د رسول الله صلی الله عليه وسلم ارشاد دي:

له مزو چړچو نه ځان وساتي ځکه چې د الله جل جلاله محبوب بندګان په چړچو پسي نه ګرځي [مشکوة]

او پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی چی چا د وسی او توان سره سره یوازي د تواضع او خاکساری له مخی په جامو کی ساده می اختیار کړه نو الله جل جلاله به یی د شرافت او مشرتوب په جامو ښکلي کړی [ سنن ابو داود]

TY \_

صحابه کرام رضی الله عنهم یوه ورځ ناست وو او د دنیا یادونه یې کوله، نو نبې صلیالله علیه وسلم وفرمایل چې د جامو ساده ګی د ایمان له نښو نه یوه نښه ده [سنن ابو داود]

يو ځلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل چې د الله تعالى زياتره بنده ګان داسې دي چې ظاهرى حالت يې ډېر معمولى وي ، ويښتان يې ګڼ و ډ او په دوړو ککړ وي جامي يې کم ارزښته او ساده وي ، خو د الله تعالى په نظر کې د هغوي مرتبه دومره لوړه وي چې که هغوي په کومه خبره سوګند ياد کړى نو الله جل جلاله د هغوي سوګند پوره کوي، له دي ډول خلکو نه يو براء بن مالک رضى الله عنه دي [جامع ترمذى]

د الله پاک د دي نعمت د شکر ادا کولو لپاره يې پر هغو بې وسي خلکو هم واغوندي له چا سر چې د تن پټولو لپاره هيڅ نه وي، د نبې شخ فسرمان دي څوک چې پر کوم مسلمان جامي اغوندي او د هغه تن پټوي نو الله تعالى به د قيامت په ورځ د جنت شنى جامي ورواغوندي او بدن به يې پرى پټ کړى [سنن ابو داود]

او رسول اكرم على دا هم فرمايلي دي : كه كوم مسلمان خپل مسلمان ورور ته جامي واغوستي نو تر كومه چې هغه جامي اغوستونكي د ده جامي اغوندي دي به د خداى جل جلاله په حفاظت او ساتنه كې وي [جامع ترمذي]

د خپلو هغو نوکرانو او مزدورانو ته هم د خپلي وسي سره سم جامي جوړي کړي چې شپه او ورځ ستاسي خدمت کوي کړي چې شپه او

نبې اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی وینځه او غلام ستاسې خویندې وروڼه دي، هغوي الله پاک ستاسې په واک کې در کړی دي، نو له تاسې نه یې چې د چا په واک کې څوک ورکړیدي نو هغه ته لازم دي چې هماغه پرۍ وخوري چې پخلپه یې خوری او هماغسۍ جامي پری واغوندي چې پخپله یې اغوندي او دومره کار تری واخلی چې له توانه یې زیات نه وي او که هغه کار کوي نو پخپله د هغه مرسته وکړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

### د خوراک ، څښاک آداب

- ، د پاکوالي او نظافت غوښتنه ده چې په ځوړو له نظافت غوښتنه ده چې په خوړو کې پر لګيدونکيو لاسونو زړه باوري وي .
- \* بِسُمِ اللهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيمُ ولولئ او په خوراک پيل وکړی او که بِسُمِ اللهِ ... مو هيره شي نو د ياديدلو وخت کې (بسم الله من اوله واخره) وواياست ، ياد ساتۍ پر کومو خوړو چې د الله جل جلاله مبارک نوم نه اخيستل کيږي هغه شيطان د ځان لپاره روا کوي .
- \* د خوړو لپاره تکیه کړی مه کینئ، په تواضع سره د پښو په سر کینی ، یا دواړه ذنګونونه ولګوئ او کښینئ او یا یو زنګون او دوروي او بل څملوي کښینی، د الله جل جلاله له استازۍ حضرت محمد صلی الله علیه وسلم همداسی کیناسته.
- تل خواړه پرښۍ لاس خوري، د اړتيا پر وخت له چپ لاس نه هم مرسته
   اخيستي شي.
- خواړه په درۍ ګوتو خورئ او که اړتیا وي نو څلور ګوتۍ هم استعمالولای
   شي، او ګوتۍ تر پای ککړولو نه ځانونه وژغوری .
- ه مړۍ (کپ) مه غټه اخلی او نه کوچنی او د یوي مړی د تیرولو وروسته بله
   مړۍ خولی ته یوسی .
  - 🛊 پر ډوډۍ هيڅکله ګوتي مه پاکوي دا ډېر بد عادت دي .
    - \* د ډوډۍ څيري کولو او ګذارولو نه ځان وژغوري ـ
- په کاسه کې خپل لورۍ نه خوراک کوي، مه يې له منځه خوري او نه يې د نورو له مخي کې خورئ .
- که مړی مو له لاس پريوته نو را پورته يې کړئ يا يې پاکه کړی او يا يې
   ومينځئ او وي خورئ.
- خواړه پـه ګلهه خورئ پــه ګلهو خوړلو ســره مينه او محبت پيدا کيږی او
   برکت هم
- په خوړو کې هيڅکله عيب مه را اوباسې که خوښه مو نه وي مه
   يې خورئ.

- \* ډېر ګرم او سوزوونکۍ خواړه مهخوري .
- پ د ډوډۍ خوړلو پر وخت کې له قهقهو او زياتو خبرونه ځانونه وژغورئ.
- \*له ضرورت پرته خواړه مه بوي کوي دا بد عادت دي، د ډوډۍ خوړلو په وخت مو خوله داسې مه وازوي چې ژولی خواړه مو په خوله کې ښکاره شي او مه هر ځلی په خوله کې ګوته ننباسی او له غاښونو څه مه راباسې له دي نه پر دسترخوان ناستو خلکو ته کرکه پيدا کيږي
- \* خواړه په ناسته خوري او اوبه په ناسته څښي ، هو! د ضرورت پر وخت ميوه او نور پر ولاړه خوړلاي شي او اوبه هم څښلاي شي
- پ کاسد کې چې څه پاتي شي که نرم وي نو وه يې څښي او که ټينګ وي نو پرګوته يې وڅټي او کاسه پاکه کړئ
- \* د خوراک څښاک شيانو ته پوکې مه کوي، د بدن له دننه نه راتلونکې هوا خرابه او زهرجنه وي
- \* اوبه په درۍ ساګانو په وار وار وڅښې له دي سره اوبه هم د ضرورت په اندازه څښل کيږي او اسوده ګې هم وي او په يو وار ټول کټورۍ څښل ځينې وختونه تکليف هم پيدا کوي
- په ټولنيزه خوړه کې، د تيزو خوړونکيو او د ورو خوړونکيو خيال وساتي او د ټولو يو ځاي بس کړي
  - 🛊 د خوړونه چې وزګار شي ګوتی وڅټی او بیا لاسونه ومینځی .
- پ که میوه او نور څه خوري نو دوه دوه دانی او یا دوه دوه قتری په یووار مه پورته کوئ
- \* د لوټي يا کوزې او نورو پر مښوکو اوبه مه څښئ ، په داسې لوښيو کې اوبه څښې چې د څښلو پر وخت خولې ته راتلونکې اوبه ليدل کيږي، چې کوم مردار او يا ﷺ د څڼړۍ څيز له اوبو سرنه تير نه کړئ .

# د ویده کیدلو او ویښیدلو آداب

جاکله چې د ماښام تيارۍ خپريږی کوچنيان کورونو ته راوبولی او بيرون يې لويو ته مه پريږدي، هو! چې کله د شپی يوه برخه تيره شي نو له کوره د وتلو اجازه ورکولای شي، احتياط په دي کې دي چې له شديد ضرورت پرته کوچينيان د شپی له کوره وتلو ته مه پريږدي، د نبې صلی الله عليه وسلم فرمان دي : چې ماښام شي نو کوچنيان په کور کې ايسار کړی، ځکه چې دا مهال شيطانان په ځمکه کې خپريږی البته چې د يوه ساعت په اندازه وخت تير شي نو کوچنيان پريښوولای شي اصحاح سته او د حصن حصين په حواله]

جه چې کله ماښام شي دا دعا ولولي ، پېغمبر اکرم صلي الله عليه وسلم صحابه کرامو ته د همدي دعا د لوستلو تلقين کړي و ٔ : اَللهُم بِکَ اَمُسَيْنَا وَبِکَ اَصُبَحْنَا وَبِکَ نَحْيَا وَبِکَ نَمُوْتُ وَالَيْکَ النَّشُورُ ... [جامع ترمذي]

الله! مونو ستا په توفیق ماښام کړ او ستا په مرسته مو سبا کړ، هم ستا د مهريانۍ له مخۍ ژوندي يو او هم ستا په حضور کې دريږو. [جامع ترمذي].

ام د ماښام د آذان پر وخت دا دعا ولولئ:

اللَّهُمَّ هٰذَا إِقْبَالُ لَيُلِكَ وَادِبَارُ نَهَارِكَ وَاصُوَاتُ دُعَاتِكَ فَاغُفِرُلِيُ ... [ جامع ترمذي ، سنن ابو داود ]

الله! دا وخت دي ستا د شپی د راتللو، ستا د ورځی د تللو او ستا د موځنانو د بلنی، نو ته ماته بښنه وکړه.

د نماسختن تر لمانځه د مخه له ویده کیدلو ځانونه وساتئ، دغه ډول زیاتره د نماسختن لمونځ په خطر کې پر یووزی او څوک خبر دي د خوب تر دي مړینۍ وروسته الله جل جلاله د بنده روح واپس کوي او که د تل لپاره یې اخلی ، نبې اکرم صلی الله علیه وسلم به په داسې کور کې د ویده کیدلو نه ډډه کوله چې رڼا به په کې نه وه شوي .

چې د شپې له راتلو سره سم په كور كې رڼا ولګوي، نبې صلى الله عليه وسلم به په داسې كور كې د ويده كيدلو نه ډډه كوله چې رڼا به پكې لګيدلۍ نه وه د شپی تر پاۍ پورۍ د ویښ اوسیدلو نه ډډه وکړی، د شپی د ژر ویده کیدلو او سهار د ژر ویښدلو سره ځان بلد کړی، د رسول اکرم ﷺ فرمان دي: د ماسختن د لمانځه وروسته خو یا سړی د الهي ذکر او یا د کوروالاو سره د ضرورۍ خبرو اترو لپاره ویښ پاتي کیدای شي

چنه د شپی ویښ اوسیدلیو آو ورځی د خُوب پیوره کولو نیسه ډډه وکړی، الله جل جلاله شپه د آرام او سکون لپاره پیدا کړی ده او ورځ یې له خویه د بیداریدلو او د ژوندانیزو اړتیاو د پوره کولو د منډو ترړو لپاره پیدا کړی ده، په المسرفان سوره ۴۷ ایت کې دي : وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَکُمْ اللَّیْلَ لِبَاسًا وَالتَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ النَّهَارَ النَّهارَ الوه همدا الله جل جلاله دي چې شپه یې ستاسې لپاره پرده پوښاو خوب یې د آرام او سکون او ورځ یې د ویښیدلو لپاره وګرځوله)

آو په النباء سوره کې دي: وَجَعَلْنَا نَوْمَکُمْ سُبَاتًا()وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ اللَّيْلَ اللَّيْلَ اللَّيْلَ اللَّيْلَ اللَّهَارَ مَعَاشًا (او مونږ ستاسې لپاره خوب آرام او سکون ، شپه پرده پوښاو ورځ مو د روزې ګټلو د منډو ترړو وخت ګرځولی دي).

او په النمل سوره ۸۶ آیت کې دي: آلَمْ يَرَوْا آثَا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِيَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لِقَوْم يُؤْمِنُونَ (آيا دي خلکو دا وَنه ليدل چَې مونږ شپه (تياره) کړه چې دوي پُکې آرام او سکون حاصل کړی او ورځ مو روښانه (چې منډۍ ټوړۍ پکۍ ووهی) بې شکه په دي کې د مومنانو لپاره د فکر کولو اشارات دي).

شپه تیاره او د آرام او سکون وخت ګرزولو او ورځ د منډو ترړو او د کار او زیار لپاره روښانه کولو کې اشاره دا ده چې د شپی د ویده کیدلو پابندي وکړی، او په ورځ کې د خپلو اړتیاو لپاره د کار او زیار کوښښ وکړی، د ورځی په رڼا کې د خپلو اړتیاو لپاره په مکمله توګه د کار او زیار څه وکړی، تر دي چې ستاسې د بدن غړۍ ستړیا احساس کړی، په داسی وخت کې نو بیا د شپی په آرامه او پرده پوښه فضا کې د آرام و راحت سره غاړه شي او د ورځی په راختو سره بیا د الله جل جلاله نوم یاد کړی، تازه او دمه د کار میدان ته راکوزی شي، کوم کسان چې د آرام غوښتنۍ او سستیا له امله د ورځی خوبونه کوي یا په مزو

چړچو او چټیاتو کې شپی ویښی تیروي هغوی د قدرت حکمتونه وژنی او خپله روغتیا او ژوندون بریادوي، د ورځی څو باره ویده کیدونکی د ورځی خپل مسئوولیتونه هم په ښه توګه سرته نشی رسولاۍ او تن او روح هم له ارامه بې برخی کوي، ځکه چې د ورځی خوب د شپی بدل نشي کیدای نبې ﷺ دا هم خوښ کړی نه دي چې سړی د شپی ویښ وي او د الله عبادت وکړی او خپل ځان په تکلیف او زحمت اخته کړی

له عبدالله بن عمر رضى الله عنه څخه يو ځلى نبي اكرم صلى الله عليه وسلم وپوښتل آيا دا خبره چې ماته ويل شوي ده صحيح ده چې ته په پابندي سر د ورځى روژۍ نيسۍ او ټوله شپه لمونځونه كوي حضرت عبدالله رضى الله عنه وويل هو! خبره خو صحيح ده، رسول اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل نه! داسې مه كوه كله روژه نيسه او كله خوره څښه، همدا رنګه ويده كيږه هم او پاڅيږه لمونځ هم ادا كوه ځكه چې ستا د بدن هم پر تا حق دى او ستر كى هم درباندي حق لمي اصحيح بخارى].

چې ډېره آرام ورکوونکي بستره مه استعمالوي، په نړۍ کې د مومن لپاره د آرام غوښتنۍ، عيش خوښونۍ او آسان چلې نه ځان ساتل پکار دي او مومن بايد زحمت کې با عزمه او زيار ګالونکۍ وي، د حضرت عايشي رضي الله عنها وينا ده چې د نبې اکرم صلي الله عليه وسلم بستره د څرمنۍ وه چې د خرماو پوټکې يې پکې اچولي و [شمايل جامع ترمذي]

له حضرت حفصه رضی الله عنها نه چا پوښتنه وکړه چې تاسې کره د نبې صلی الله علیه وسلم بستره څه ډول وه؟ وي فرمایل : د وژغنو یو ترپال و چې دوه قاته کړی مو و او د نبې صلی الله علیه وسلم لاندي مو غوړاوه، یوه ورځ فکر راغی چې که دا څلور قاته شي او بیا وغوړول شي نو یو څه نرم به شي، لکه چې هغه مو څلور قاته وغوړاوه، سهار هغه پوښتنه وکړه د شپی دي زما لاندي څه غوړولۍ وو، ما ورته وویل: هماغه د وژغنو ترپال و، هو! خو د شپی می څلور قاته غوړولی و چې یو څه نرم شي، نبې صلی الله علیه وسلم وفرمایل، نه هماغسۍ دوه قاته یې پریږده، د شپی د بستر نرموالی د مجدو لپاره په پاڅیدو کی خنډ شو [شمایل جامع ترمذی]

حضرت عایشه رضی الله عنها فرمایی چی یو ځلی یو انصاری میرمنی راغله او هغی د نبی صلیالله علیه وسلم بستره ولیده، کورته ولاړه او هغی میرمن یوه بستره جوړه کړه، هغه یې له وړیو ډکه کړی او بنه یې نرمه کړی وه، او نبی علیه السلام ته یې راولیږله، پېغمبر اکرم صلیالله علیه وسلم چی کورته راغی او هغه نرمه بستره یې ایښۍ ولیده نو وي فرمایل دا څه دي؟ ما عرض وکړ یا رسول الله! فلانۍ انصاره میرمن راغلی وه او ستاسی بستره یې لیدلی وه، اوس هغی دا ستاسی لپاره جوړه کړی او رالیږلی یې ده، رسول الله صلیالله علیه وسلم وفرمایل: دا بیرته ورولیږه، زما هغه بستره ډېره خوښه وه، نو ځکه می زړه بیرته لیږل نه غوښتل، خو رسول الله صلیالله علیه وسلم دومره ټینګار وکړ چې ما هغه بیرته ولیږله. [شمایل جامع ترمذی]

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم یو ځلی پر یو پوزی ویده و، پر پوزی د ملاستی له امله د هغه پر بدن د پوزی نښی معلومیدی، حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله عنه فرمایی، ما چی ولیدلی په ژړا شوم. هغه چی زه په ژړا ولیدم وي فرمایل ولی ژاړی؟ ما عرض وکړ یا رسول الله! قیصر او کسرۍ خو دي وریښمو په بسترو ویده کیږی او تاسی دي پر پوزی! نبی وفرمایل: دا د ژړا خبره نه ده، د هغوی لپاره دنیا ده او زمون لپاره اخرت دی.

یو ځلی نبی اکرم صلی الله علیه وسلم وفرمایل: زه د عیش او آرام او د بی فکرۍ ژوندون څنګه تیرولای شم، په داسې حال کې چې اسرافیل شپیلی پرخوله، غوږ نیولی ( د حکم پر ځای کولو لپاره ( په ټیت سر انتظار کوي چې کله بـه د شپیلۍ پوکولو حکم کیږی [جامع ترمذی]

د رسول الله صلى الله عليه وسلم دا (اسوه) غوښتنه كوي چې مومن پـه دي نړۍ كې مجاهدانه ژوندون تير كړى او له مزو چړچو نه ځان وساتي. ◄

د له ویده کیدلو د مخه اودس وکړی او پاک او صاف ویده شی ، که لاسونه مو غوړ شوي وي نو لاسونه ښه ومینځۍ او ویده شی ، د پیغمبر اکرم شرمان دي د چا لاسونه چې غوړ شوي وي او د هغې له مینځلو پرته ویده شو او څه زیان ورته ورسید (کومی حشری وچیچه) نو هغه دي خپل ځان ملامت کړی (چې له مینځلو پرته ویده شوی و)

د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم معمول و چې له ویده کیدلو د مخه به یې اودس کاوه او که کله به یې په داسې حال کې اراده وکړه چې غسل ته به یې اړتیا وه نو لومړی به ې د ناپاکې ځای ومینځه او بیا به یې اودس وکړ ویده به شو.

چې د ویده کیدلو پر وخت د کور دروازه بنده کړی، د خوراک څښاک لوښی ومینځۍ، چراغ او یا لاټین ګل کړی او که اور بلیږی نو هغه هم مړ کړی، یو ځلی په مدینه کې د شپی د چا په کور کې اور ولګیده، نو نبې څ وفرمایل: اور ستاسې دښمن دي چې ویده کیږی نو اور مړ کړئ او رسول الله څ وفرمایل: چې کله ماښام شي نو کوچنیان د کوره بیرونه مه پریږدي، ځکه چې دا مهال شیطانان په ځمکه کې خپریږی بیا چې د یوه ساعت په اندازه وخت تیر شي نو پرۍ یې ږدي، او په مُمُم الله ویلو چراغ ګل کړی، او د بسم الله په ویلو د مشک خوله وتړی او هم بِسُم الله ووایاست او د خوراک څښاک لوښی پټ کړی، او که د پټولو لپاره یې سر پوښ او نور نه وي نو کوم بل څیز پر لوښی کیږدي [صحاح سته د حصن حصین په حواله]

چهد ویده کیدلو پر وخت دا شیان پر خپله بستره او یا یی تر څنګ خامخا کیږدي د څښلو اوبه او ګیلاس، لوټه، کوتک، د رڼا لپاره د اور ډبې ( ګوګرد ) مسواک ځان پاکی او نور او که تاسې چیرۍ میلمانه یاست نو د کور له څښتن نه د بیت الخلا او نورو ضرورۍ، ځایونو پوښتنه خامخا وکړی، کیداشي چې د شپی مو کوم وخت اړتیا پیښه شي او په تکلیف کې اوسي، رسول اکرم چې به کله آرام فرمایه نو د بالښت لاندي به یې اوه شیان ایښۍ وو، د تیلو ښیښه، بومنح، د رنجو کڅوړه، بیاتی، مسواک، آیینه او د لرګۍ یو کوچنی شان تیلی چې د سر ګرولو لپاره به په کار راته

د ویده کیدلو پر وخت څپلۍ، جامي او نور له ځان سره کیږدي چې کله له خوبه پاڅیږی نو لټولو ته یې اړتیا پیښه نه شی او له پاڅیدو سره په څپلی کې پښه مه دننه کوي، همدا رنګه جامي له څنډلو پرته مه اغوندي لومړی یې وڅنډۍ، کیدای شي چې په څپلیو او یا جامو کې کوم موذۍ ځناور ننوتي وي او الله جل جلاله مه کړه هغه تاسې ته تکلیف ورسوي.

که له ویده کیدلو د مخه بستره ښه وڅنډي او که کله له خویه د څه ارتیا لیاره پاڅۍ او بيا راشي ويده كيږي بيا هم بستره ښه وڅنډي، د رسول الله على فرمان دي چې: کله له بستري پاڅې او بيا هم بستري ته ورځې نو د خپلي لنګې پرپيڅکو هغه درۍ کړتۍ وڅنډي، ځکه چې تاسې نه پوهيږي چې له تاسې نه وروسته بسترى ته څه څيز راغلى دي [ جامع ترمذي ].

🤝 کله چی بستری ته ورسیری نو دا دعا ولولی د پیغمبر اکرم 🎇 خاص خدمتگار حضرت انس رضي الله عنه فرمايي چې كله به هغه په بستره كي ويده كيده نو دا دعا به يي لوستله : ٱلحُمَدُ لِلهِ الذِي الْعَمَنَا وَسَقَانَا وَكَفَانَا وَ اوَانَّا فَكُم مِّمَّنَ لَا كَافِي لَهُ وَلَا مُووِي [شمايل جامع ترمذي]

شکر او ستاینه هغه الله لره ده چا چې پر مونږ وخوړول او وڅښول او چا چې زمونږ په کارونو کې مکمله مرسته وکړه، او چا چې زمونږ لپاره د اوسيدلو ځايونه راوېښل څومره خلک دي چې نه يي كوم مرستندوي او كومك كوونكي شته او نه څوک ورته د پناه ځای ورکوونکی.

🤝 بستري ته د رسيدلو پر وخت د قران عظيم يوه برخه خامخا ولولي ، رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به د ویده کیدلو د مخه د قران عظیم د یوی برخي تلاوت خامخا فرمايه، د هغه فرمان دي: څوک چې پر بستره د ويده کيدلو پر وخت د الهي كتاب كوم سورت لولي نو الله تعالى هغه تـه يوه ملايكه راليږي چې د هر تکليف او هر څيز نه د هغه د ويښيدلو پورې د هغه ساتنه کوي که څه هم هغه هر وخت له خوبه راویښ شي [احمد]

او هغه ( محمد صلى الله عليه وسلم ) فرمايلي. كله چې انسان د ويــده كيدو لپاره بستری ته ورشی نو دا مهال یوه ملایکه او شیطان هغه ته راځی ، ملایکه ورته وایی " د خپلو کړو پای پر نیکیو وکړه " او شیطان ورته وایی " د خپلو اعمالو خاتمه پر بديو وكړه "بيا كه هغه انسان د الله جل جلاله په يادولو ويده شو نو ملايكه ټوله شپه د هغه ساتنه كوي.

د حضرت عايشي رضى الله عنها وينا ده چې رسول اكرم صلى الله عليه وسلم به کله بستری ته تشریف یووړ نو دواړه لاسونه به یې د دعا په څیر پورته کړل او د قل هوالله احد، قل اعوذ برب الفلق او قل اعوذ برب الناس سورتونو تلاوت به یې وفرمایه بیا به یې پر دواړو لاسونو کف کړل او تر کومه ځایه به چې رسیدل پر خپل مبارک بدن به یې راښکل، د سر مخ او بدن له مخکې برخی به یې پیل وفرمایه او هغه به درۍ کرتۍ دا عمل کاوه [شمایل جامع ترمذي]

جه کله چې د ویده کیدلو اراده وکړی نو ښی لاس د خپل ښی مخ لاندي کړی او چپ لاس پر خپل برنی اړخ وغزوي، حضرت براء رضی الله عنه فرمایې چې کله به نبې اکرم صلی الله علیه وسلم آرام فرمایه نو خپل ښۍ لاس به یې د ښی مخ لاندي کیښود او دا الفاظ به یې لوستل: رب قنی عذابک یوم تبعث عبادک (الهی ! ما د هغه ورځی له عذاب نه وساته په کومه ورځ چې ته خپل بندګان خپل حضور ته راپورته او حاضر وي، په (حصن حصین) کې راغلی چې رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به دا الفاظ درۍ کرتی لوستل

جن پر مخد او په چپ ارخ له ملاستی نه ځان وساتي ، د حضرت معیش رضی الله عنه پلار طفخه الغفاری رضی الله عنه فرمایی چې زه په جومات کې پر مخی پروت وم چې کوم صاحب می پښی وښورولی او وي ویل داسې ویده کیدل د الله جل جلاله خوښ نه دي ، ما چې څنګه ورته وکتل نو هغه نبې صلی الله علیه وسلم و .

چې د ويده کيدلو لپاره داسې ځای وټاکی چيری چې تازه هوا رسيږی ، د داسې بندو کوټو نه د خوب لپاره ځان وساتي چيرې چې تازه هوا نه رسيږي .

چې په ویده کیدلو کې خوله پر څه څیز مه پټوي، په دي ډول ویده کیدل کې پر روغتیا بده اغیزه کیریووزی، په ښکاره مخ د ویده کیدلو سره ځان عادت کړی، چې تازه هوا در رسیږي

چ پر داسې بامونو مه ویده کیږی چې دیوال او یا جنګله تری تاوه نه وي او د چت نه د راکوزیدلو پر وخت د دي خبریې خیال ساتی چې پر زینه د پښی ایښودلو د مخه د رڼا څه چاره وکړی ځینی وختونه په یوه کوچنی غلطی سړی ته زیات تکلیف رسیږی

د که هر څومره سخته يخني وي چې منقل بل وي مه ويده کيږي او مـه پـه بنده کوټه کې چې لالټين لګيدلي وي ويده کيږي ، د اور بليدو له امله چې پــه

بندو کوټو کې کوم ګاز پیدا کیږي هغه د روغتیا لپاره ډېر ضرري دي، بلکې ځينۍ وختونه تري د مرګ خطره هم پیدا کیږي

جه د ویده کیدلو د مخه دا دعا ولولی د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چی رسول الله ﷺ به د ویده کیدو د مخه دا دعا لوستله : باسمک رَبّی وضّعُتُ جَنْبی وَبِکَ اَرْفَعُهُ إِن اَمُسکُتَ نَفُسی فَارُحَمُهَا وَانَ اَرْسُلْتُهَا فَاحْفَظُها بَمَا تَحْفَظ بِهِ عَبَادُک الصّالِحِین [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

اۍ زما ربه اکه هم ستا په نامه می خپل اړخ پر بستره ولګاوه او هم ستا په مرسته به د خپل بستر نه پاڅیږم او که ته زما نفس واخلی نو پر هغې رحم وکړه او که هغه ته نور وخت ورکوي، نو د هغه ساتنه وفرمایه ، څنګه چې ته د خپلو نیکو بنده ګانو ساتنه کوي .

که دا دعا مو یاده نه وي نو دا لنډه شان دعا ولولی : اللهم باسمک اموت واحیی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

(الهي ازه هم سَتا په نامه د مرگ غيږي ته ورځم او هم ستا په نامه به ژوندي پاڅيږم) .

د شپی په وروستی برخه کې د پاڅیدو سره ځانونه عادت کړی ، د نفس روزنۍ او له الله جل جلاله سره د اړیکو پیدا کولو لپاره په وروستی شپه کې پاڅیدل او الله جل جلاله یادول ضروری دي ، الله جل جلاله خپلو محبوبو بنده ګانو ته د همدي غوره والی او ښه والی بیان کړی دي ، چې د شپی پاڅیږی ، د الله جل جلاله په حضور کې رکوع او سجده کوي او د خپلو ګناهونو بښنه غواړی، د نبې په معمول و چې د شپی په لومړی برخه کې به یې آرام کاوه او د شپی په اخر کې به یې آرام کاوه او د شپی په اخر کې به یې آرام کاوه او د شپی په اخر کې به پاڅیده او په عبادت به مشغولیده

وَ لَهُ خُوْبِه بِهِ وَيَسْيِدُلُو دَا دَعَا وَلُولِي : ٱلْحُمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي ٱحْيَانَا بَعَدَ مَآ الْمَاتَنَا وَالْيُهِ النَّذِي ٱحْيَانَا بَعَدَ مَآ الْمَاتَنَا وَالْيُهِ النُّشُورُ [صحيح بخارى ، صحيح مسلم]

( ثنا او ستاينه هم د الله لپاره ده چې مونږيې د مړه کولو وروسته پر ژوندانه و نازولو او د هماغه په حضور کې دريدل او حاضريدل دي)

کله چې کوم ښه خوب وويني د الله جل جلاله شکر ادا کړي او هغه د ځان لپاره زيرۍ وګني ، د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم فرمان دي، اوس په

44,

نبوت کې له زيريو پرته هيڅ پاتي نه دي، خلکو پوښتنه وکړه چې د بشارت نه مرادڅه دي، وي فرمايل ، ښه خوب ليدل [صحيح بخاري]

او هغه دا هم وفرمایل: چې په تاسې کې چې څوک زیات رښتونۍ وي د هغه خوب به هم زیات رښتونۍ وي، او هغه دا لارښوونه هم وکړه چې: که ښه خوب وګورۍ نو د الله جل جلاله حمد او ثنا ووایې او هغه بیان کړی او دوست ته یې بیان کړی، نبې صلیالله علیه وسلم به چې کله خوب ولیده نو صحابه کرامو رضوان الله علیهم اجمعین ته به یې بیانوه او صحابه کرامو ته به یې دا هم وویل چې خپل خوب بیان کړی زه د هم تعبیر کوم [صحیح بخاری]

جمه درود شریف زیات لولۍ هیله ده چې الله تعالی به مو د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم پر زیارت مشرف کړي .

حضرت مولانا محمد على مونگيرى رحمه الله عليه يو ځلى د حضرت فضل الرحمن گنج مراد آبادي رحمه الله عليه نه پوښتنه وكړه چې كوم خاص درود شريف راوښاياست چې د نبې صلى الله عليه وسلم ديدار را په برخه شي، هغه وويل كوم خاص درود نشته پس اخلاص پيدا كول پكار دي، بيا يې له يو څه تامل وروسته وفرمايل البته سيد حسن رحمه الله عليه ته پردي درود عمل ښه ثابت شو:

اللهُمَّ صَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وْعِتُرَتِهِ بِعَدَدِ كُلِّ مُعُلُومٍ لَّكُ ( يا الهي! پر محمد رحمت نازل كړه او د هغه پر آل او اولاد د هغه ټولو شيانو په شمير چې اندازه يې تاته معلومه ده ).

د رسول الله ﷺ فرمان دي چا چې زه په خوب کې ولیدم هغه واقعًا زه لیدلۍ یم، ځکه چې شیطان زما په شکل نشي کیدای [شمایل جامع ترمذی] حضرت یزید قاری رحمه الله علیه قران عظیم الشان لیکه، یو کرتی یې د رسول الله ﷺ دیدار په نصیب شو، حضرت ابن عباس رضی الله عنه مغه و، حضرت یزید یې هغه ته یادونه وکړه نو حضرت ابن عباس رضی الله عنه هغه ته د رسول الله ﷺ دا حدیث واو راوه چې " چا زه په خوب کې ولیدم هغه واقعًا زه لیدلی یم ځکه چې شیطان زما په شکل نشي کیدای " بیا یې تری پوښتنه وکړه " تا چې کوم ذات په خوب کې لیدلی دي د هغه حلیه بیانولای شی ؟

حضرت یزید رحمه الله علیه وویل د هغه قد او قامت او تن بی اندازی متوازن و، د هغه رنگ غنمی سپینوالی ته مایل و سترگی یی داسی وی لکه په رنجو توری ، خوشحاله څیره ، گرد مخ ډیره ګڼه ږیره مبارکه چې ټول مخ یی احاطه کړی و او پر سینه یې راخپره وه حضرت ابن عباس رضی الله عنه وویل که تا په ژوندانه کې لیدلی وای بیا به دی هم تر دی زیاته حلیه بیان کړی نه وای یعنی تا چې کوم حلیه بیان کړی ده ، هغه واقعی د رسول اکرم چله حلیه ده [شمایل جامع ترمذی]

چه کله چې الله جل جلاله مکړه کوم خراب او ویرونکۍ خوب ووینی نو هیخکله، یې چاته مه وایې او د هغه خوب د بد والی نه د الله جل جلاله پناه وغواړی، که الله جل جلاله غواړی د هغه خوب له شر نه به مو وساتي، حضرت ابو سلمه رضی الله عنه فرمایې چې زه به د خرابو خوبونو د لیدلو له امله تل ناروغه کیدم، یوه ورځ مې حضرت ابو قتاده رضی الله عنه ته شکایت وکړ، نو هغه راته د نبې اکرم د احدیث شریف واوراوه: ښه خوب د الله جل جلاله له لوری وي که له تاسې نه څوک ښه خوب ووینی نو د خپل ګران دوست پرته دي چاته نه بیانوي، دی چاته نه بیانوي، بلکې د ویښیدو سره دي " اعوذ باالله من الشیطان الرجیم " ولولی او دری کرتی دي چپ اړخ ته لاړی تو کړی او اړخ دي پدل کړی نو هغه به د خوب له شر نه محفوظ وي [ ریاض الصالحین ، صحیح مسلم]

الله بن عبد الله عبد الله عبد وينا ده چې د نبې صلى الله عليه وسلم فرمان دي څوک چې د خوب ليدلو پرته له ځانه خوبونه جوړوي او خلکو ته يې بيانوي، هغه ته به دا سزا ورکول کيږي چې دوه د ورېشو دانو ته به غوټه اچوي او داسې نه شي کولاي [صحيح مسلم]

او د خاتم الانبياء محمد صلى الله عليه وسلم فرمان دي : دا ډېر ستر بهتان دي چې سړى داسې خبره وكړى چې سترګو يې ليدلى نه وي [صحيح بخارى]

جې کله چې مو څوک دوست خوب درته واروي نو د هغې ښه تعبير وکړی او د هغه په حق کې دعا وکړی، او د هغه په حق کې دعا وکړی، يو سړی نبې عليه السلام ته خپل خوب بيان کړ، هغه وفرمايل غوره خوب دي ليدلی دي او غوره تعبير به يې وي

نبې صلى الله عليه وسلم به په عامه توګه د سهار له لمانځه وروسته پلتى ووهله او خلكو ته به يې فرمايل : چا چې خوب ليدلى وي بيان دي كړى او د خوب له اوريدلو وروسته به يې دا دعا لوستله :

خَيْراً تَلْقاه وَشَرَّا تَوَقَّاهُ وَخَيْراً لنا وَشَرا عَلَى اَعَدَائنًا وَ الْحَمُدُ لِلهِ رَبِ الْعُالمِيْنَ (د دي خوب نيكى دي ستا په برخه شي او له بدي نه يې وساتل شي، ر زمونږ په حق كې دي خير او زمونږ د دښمنانو لپاره دي ويال وي او حمد او ثنا د هغه الله جل جلاله لپاره ده چې د ګردو عالمونو پالونكى دى)

چه کله چې په خوب کې وه ویریپۍ یا پریشانوونکۍ خوب ووینی او پریشانه شي نو د ویری او پریشانۍ د لری کولو لپاره دا دعا ولولی او خپل هوښیارو کوچنیانو ته هم دا دعا ورزده کړی، حضرت عبدالله بن عمرو بن عمرو بن العاص رضی الله عنهما وایی چې: کله په څوک په خوب کې وه یریده او یا به پریشانه شو نو نبې صلی الله علیه وسلم به ورته د پریشانی د لری کیدو لپاره د دي دعا تلقین کاوه : اَعُوذُ بِکَلمَاتِ اللهِ الشّاهِ مِنُ غَضَبِهِ وَعَقَابِهِ وَشَرِ عِبَادِه وَ مِن هَمَزاتِ الشّیاطِیُنِ وَان یُود و او داود، جامع ترمذی]

زه همدا د الله جَل جلاله په كامله كلماتو پناه غواړم، د هغه له غضب او غوسى نه، د هغه له سوسو نه او له نه، د هغه له سوانه، د هغه د بندگانو له بدونه، د شيطانانو له وسوسو نه او له دي خبريې نه چې هغوي ماته راشي .



# د لاري آداب

چې پر لاره په درمیانه مزله درومئ مه دومره چټک درومۍ چې خامخا د خلکو پام ستاسې په لوری راوګرځی او مه دومره سست او په ورو ورو درومی چې خلک مو ناروغ وګڼی او د ناروغتیا پوښتنه در نه وکړی، نبې ﷺ به اوږده اوږده ګامونه ایښودل د

له ادب او وقار سره ځمکۍ ته ګورئ او پر لاره درومۍ او په لاره کې اخوا دیخوا هر څیز ته مه ګوری او مه درومی، داسې کول د عقل او پوهي پر خلاف دي، نبې صلی الله علیه وسلم به د مزله پر وخت خپل مبارک بدن د مخی لوری ته مایل مزل کاوه لکه څوک چې له څوړۍ نه راکوزیږی، هغه به په باوقاره توګه یو څه چټک رفتار کاوه او بدن مبارک به یې کلک او مضبوط نیولۍ و ښی او کین لورۍ ته به یې نه کتل.

له تواضع سره په درندو ګامونو درومۍ نيغ او په تکبر پر لاره مه ځۍ، نه خو به په تکبر سره ځمکه څيرۍ کړاۍ شي او نه به غرونو د لوړوالی سره ځانونه برابر کړاۍ شي، نو بيا بيځايه غرور ته څه اړتيا ده

الله تل څپلی په پښو درومی، لوڅی پښی پر لار تللو نه ځانونه وساتي، د څپلیو په وسیله پښی له اغزو، خنډونو او نورو تکلیف ورکوونکیو شیانو نه ساتل کیږی د نبې اکرم الله فرمان دي زیاتره وخت څپلی پښو کوي څپلی پښو کوونکي هم یو ډول سپور وي

پر لاره تللو کې د ښه ذوق، پاکوالۍ او عزت خيال هم وساتي ، يا خو دواړه څپلې په پښو درومي او يا بيا دواړه اوياسې، يوه پښه لوڅه او يوه پښه کې څپلۍ پر لاره تلل ډېر د خندا وړ او بد حرکت دي ، که واقعًا مو څه عذر نه وي نو له دي بې خوندي او بې سليقي توب نه ځانونه په کلکه وژغورئ ، د رسول اکرم گورمان دي : يا دواړه څپلې په پښو د رومي او يا بيا دواړه اوياسي [شمايل جامع ترمذي]

د مزله پر وخت خپلي جامي راټولي کړی وساتئ چې د چټلتيا خطره يې نه وي نبې اکرم ﷺ به د مزله پر وخت خپل پرتوګ يو څه پورت ه تاړه .

چې تل له لوړ او ځوړ پرته د خپلو ملګرو سره پر لار درومی، پر لار تللو کې خپل غوره والۍ په چا مه منۍ، کله کله د مینی او محبت له مخې د خپل ملګري لاس په لاس ونیسۍ او پر لار دورمۍ، نبې اکرم ﷺ به د خپلو ملګرو سره پر لار تللو کې هیڅکله خپل غوره والۍ نه ښکاره کاوه، زیاتره به له اصحابو نه وروسته وروسته پر لار روان و او کله به یې د خپل ملګري لاس په خپل مبارک لاس کې ونیو او پر لار به روان و

هي د لارى د حق ادا كولو هم خيال ساتى، په لاره كې د ودريدلو او يا ناستى پر وخت د تلونكيو له سيل نه ځانونه وساتئ ، او كه كله په لاره كې ايسار او يا كيناستى نو د لارى د حق ادا كولو د پاره د شپرو خبرو خيال وساتئ .

- ♦ نظرونه ټيټساتي.
- تكليفرسوونكۍ شيان له لارې نه لري كړي.
  - د سلام ځواب ورکوی.
- یو بل ته د نیکۍ تلقین کوی او له بدو خبرو نه ځانونه وژغوری .
  - 💸 نا بلدو لارويو تەلار وروښايئ.
  - د مصیبت ځپلیو مرسته وکړی.

م پر لار تل د نيكانو سره درومي او له بدانو خلكو نه څانونه وساتي.

پر لاره ښځی او نارينه يو ځای مه دورمی ، ښځی دي د لاری له مينځ نه د لاری پر څنډو څنډو څنډو درومی ، او سړيو ته ښايې چې له هغو بچ ولاړ شي ، د رسول الله ﷺ فرمان دي : په خټو ککړ، بدبويه او په مرداريو کې لت پت خنځير سره ټکر کول بهښه وي خو دا د منلو خبره نه ده چې د کوم سړی اوږه له پردې ښځۍ سره ولګيږي .

ه بيبياني چې د كومي اړتيا له مخي پر لار رواني وي نو د برقعي يا څادر په وسيله دي خپل بدن، د ښكلا او ښايست هر څيز په ښه ډول پټ كړى او پر مخ دي پرده را خپره كړى .

َ ﷺ داسې ګاڼۍ چې په لار شرنګار کوي چیرته د تللو پر وخت مه اغوندئ یا ورو ورو پر لار درومی چې شرنګا یې پردي خلک متوجه نه کړي .

چې ښځي چې چيرته ځي خپريدونکي خوشبويي دي نه استعمالوي ، د داسې ښځو په باب نبې اکرم صلى الله عليه وسلم سخت الفاظ فرمايلي دي . ه كوره چي ووځى اسمان تـه مخ كړي او دا دعـا وواياست : بِسُم اللهِ تَوكُلُتُ عَلَى الله اللهُمَّ اِنْدُ اَعُودُبُكَ مِنُ اَنُ نَزِلَ اَوُ نُزُلَّ وَ اَنْ نَضِلَ اَوُ نَضَلَ اَوُ نَضَلَ اَوُ نَضَلَ اَوْ نَصُلَ اَوْ نَضَلَ اَوْ نَصَلَ اللهُ مَا يَنُظُلُمُ اَوْ يُخُلِّلُ عَلَيْنَا [مسند احمد].

د الله جل جلاله په نامه می (بهر قدم کیښود) او پر هماغه می توکل دي، الله زه ستا پناه غواړم له دي خبريې نه چې پر خطا ولاړ شم او يا مو نور څوک بې لار کړی، يا مونږ پخپله بې لاری شو او يا مو نور څوک بې لاری کړی ، يا مونږ پر چا باندي ظلم وکړو او يا نور را باندي ظلم وکړی، مونږ پخپله ناپوهه شو او يا نور را سره د ناپوهی رويه وکړی

و چې بازار ته لاړشي نو دا دعا ولولى: بِسُم الله اللهُم اني اَسُنلُک خَيْرُ هٰذه السُوقِ وَخَيْرُ مَا فِيهَا اللهُم اَنِي اَعُوٰذُبِکُ مَنْ شَرَّهَا وَشَرَّ مَا فِيهَا اللهُم اَنِي اَعُوٰذُبِکُ اَنَ اَصِيْبَ بِهَا يَمِينًا فَاجَرةً اَوْ صَفَقَة خَاسَرة ( الله عَلَيْ پَه نامه ( بازار ته داخليږم ) خدايا؛ زه له تانه د دي بازار ښيګړه او څه چې په دي کې دي د هغې ښيګړه غواړم او د دي بازار له شر نه او څه چې په دي کې دي د هغې له شرنه پناغواړم او د دي بازار له تا نه پناه غواړم د دي خبري نه چې زه دلته په د روغو سوګند ياد کړم او يا بې کاره سودا وکړم)

د حضرت عمر بن خطاب ﷺ وينا ده چې نبي اكرم ﷺ فرمايلي: څوک چې بازار ته داخل شي او دا دعا ولولي ، الله ﷺ يې په حساب كې لس لكه نيكى ليكي، ليس لكه كناهونه يې بخښي او لس لكه يې درجې لوړوي:

يَ بِهِ الْهُ إِلَّا اللهُ وَحُدُهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ المُلُكُ وَلَهُ الحُمُدُ يُحَى وَيُمِيْتُ وَهُوَ حَى لَآ يَمُونُ بِيَدِهِ الْخَيْرُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِير [جامع ترمذي]

له خداید جلاله پرته هیخوک معبود نشته هغه خانله دی، هیخوک یې شریک نشته واک او اقتدار د هماغه دی ، هماغه د شکر او ستاینی حقدار دی ، هماغه ژوندون بښۍ او هماغه مرګ راولی، هغه تل ژوندي دي ، د هغه لپاره مرګ نشته، ټولی نیکی د هغه په واک او قدرت کې دي او هغه پر هر څه واکوال دي .

### د سفر آداب

د سفر لپاره په داسې وخت روانيدل پکار دي چې د لږ نه لږ وخت پرۍ ولکيږي او د لمانځه د وختونو هم خيال وساتل شي ، نبې صلى الله عليه وسلم به چې پخپله سفر ته تشريف ووړ او يا به يې بل څوک ليږه نو د پنجشنبې ورځ به يې مناسبه ګڼله

یو کرتی یوه سړی اوږد سفر وکړ او د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کی حاضر شو، نو هغه له مسافر نه پوښتنه وکړه، ستا ملګري څوک دي؟ مسافر وویل: یا رسول الله! له ما سره هیڅوک نشته زه ځانله راغلی یم نو هغه وفرمایل: یوازي سپور شیطان دي او دوه سپاره شیطانان دي البته دری سپاره، سپاره دي [جامع ترمذی]

بنځه باید تل له محرم سره سفر وکړی هو اکه یوه یا نیمه ورځ سفر وي نو ډیسره بده نه ده خو احتیاط دا دي چې هیڅکله دي یوازي سفر نه کوي د نبې صلی الله علیه وسلم فرمان دي \* کومه میرمن چې پر الله ﷺ او د اخرت په ورځ ایمان لری د هغې لپاره روا نه دي چې هغه درۍ ورځی یا تر دي زیات یوازي سفر وکړی، هغه، دومره لوي سفر، هغه وخت کولاۍ شي چې پلار، ورور، میړه، او یا ځوي یې ورسره وي، او یا کوم بل محرم وي [صحیح بخاری]

او په يو بل وخت کې هغه تر دي وفرمايل چې ښځه يوه ورځ او يـوه شپه ځانله پهسفر نشي تللاي

ج سفر ته د روانيدو پر وخت چې کله پر سپرلۍ سپاره شي او حرکت وکړی نو دا دعا وواياست .

8.

سُبُحنَ الذِي سَخَرِلَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقُرِنِيْنَ وَ أَنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ اللَّهُمَّ إِنَّا نَسُسُلُکَ فِي سَفَرِنَا هَلِهَا الْبُرَّ وَالتَّقُوٰي وَ مِن العَمَل مَا تَرَضَى اللَّهُمَّ هُوْنُ عَلَيْنَا سَفَرَنَا هٰذَا وَاطُوعَنَّا بُعُدَهُ اللَّهُمَّ انْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ وَ الْخَلِيفَةُ فَي عَلَيْنَا سَفَرَنَا هٰذَا وَاطُوعَنَّا بُعُدَهُ اللَّهُمَّ انْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ وَالْحَلِيقِةِ الْمُنْقِلِ وَالْمُؤَلِّ وَمُعُوهُ الْمُظُلُومُ ... [صحيح مسلم، سنن المُنَا وَالْاَوْدِ وَالْحَورِ بِعُدَ الْكُورُ وَدَعُوهُ الْمُظُلُومُ ... [صحيح مسلم، سنن ابو داود، جامع ترمذي]

پاک او تر ټولو لوړ دي هغه الله جل جلاله چا چې دا (د سپرلی وسیله) زمونږ په واک کې راکړی حال دا دي چې مونږ د دي تر واک لاندي راوستلو توان نه لاره، رښتیا ده چې مونږ د خپل پروردګار لورۍ ته ورتلونکی یو، خدایا! مونږ له تا نه په دي خپل سفر کې د نیکی او تقوا توفیق غواړو او د داسی کارونو توفیق چې ستا د خوښي لپاره وي، خدایه! پر مونږ دا سفر آسان کړی او فاصله یې زمونږ لپاره لنډه کړی، خدایه! ته مو په دي سفر کې ملګري یې او ته مو د کورونو خلیفه او ساتونکۍ یې، خدایه! زه ستا پناه غواړم د سفر له تکالیفو څخه، د ناوړه منظر د لیدلو څخه، او د خپل مال نه، خپلوانو او اولاد ته د بد بیرته ستنیدو نه او له نیکۍ نه وروسته له بدي او د مظلوم له ښیر او نه

په لاره کې د نورو د سوکالی او آرام هم خیال ساتئ، د لاری د ملګری هم حق دي، په قرآن عظیم کې دي: (والصّاحِب بالجُنب) او د څنګ له ملګري سره هم ښه رویه وکړه، د څنګ له ملګري نه هر هغه څوک مراد دي چې که هر چیرۍ او هر ځای کې ورسره تاسې ملګري شي، د سفر په دوران کې د لنډی ملګرتیا هم دا حق دي چې تاسې خپل د سفر له ملګري سره ښه رویه وکړی او کوښښ وکړی چې ستا له وینا او عمل نه ورته هیڅ ډول ضررونه رسیږی ، د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده، د قام سردار د هغوي خدمتګاروي، څوک چې له نسورو نه پسه خدمت کولو کې مخکې شي، له هغه نه په نیکې کولو کې که شوک مخکې کیداۍ شي نو یوازي هغه څوک چې د الله ﷺ په لاره کې شهادت ومومی [مشکوه]

خ سفر ته د روانيدو په وخت کې او د راتلو په وخت کې دوه رکعته د شکرانۍ لمونځ اداءکړئ نبې اکرم صلیالله علیه وسلم به همدا عمل کاوه

- ﴿ كلِه چي ستاسي موټر يا بس او يا الوتكه روانه شي او يا والوزى نو دا دعا ولولى : اُللهم لَكَ الشَّرَفُ عَلَى كُلِّ شَرَفِ وَلَكَ الخُمْدُ عَلَى كُلِّ خَالٍ (الهى ا تا ته پر هر لوي ستر توب حاصل دي ، حمد او ثنا په هر حال كي همدا ستا حقدى)
- ا د شپی چې په کوم ځای کې پاتي کیدل غواړي نو په محفوظ ځای کې قیام وکړئ چیری چې له غلو او ډاکوانو تاسې په امان کې اوسې او موذی ځناور هم هلته نه وي.
- 👉 د سفر د اړتيا د پوره کيدلو پر وخت ژر خپل کورته راستانه شي، بې ارتيا له ګرځيدلو را ګرځيدلو نه ځان وژغورئ.
- ا د سفر نه د بیرته را گرځیدو پر وخت له کوم خبر پرته د شپی کورته مه د راځی ، لومړی کورته خبر ورکړئ او که نه نو جومات کې د دوه رکعته نفلو په ادا کولو د کور خلکو ته وخت ورکړئ چې هغوي په ښه ډول ستاسې د استقبال لپاره تیار شي .
- حد په سفر کې که څاروي در سره وي نو د هغې د آرام او آسايش هم خيال ساتۍ او که کوم بل سپور در سره وي نو د هغه اړتيا او حفاظت ته همم پام کوئ
- حد د یخنی په موسم کې بستره او د یخنی سامان له ځانه سره خامخا واخلئ او کورېد بې ځایه په پریشانی مه اخته کوي
- حم په سفر کې د اوبو لوښۍ او جانماز له ځان سره اخلئ ، چې د استنجاء، اوداسه، لمانځه او اوبو څښلو تکليف درته نه وي
- حد څو کسان چې سفر کوي نو يو تن خامخا خپل امير وټاګی، البته هر سړی دي خپل ټکټ او خپلي د اړتيا ټولی پيسی او نور ضروری سامان د خپل ځان سره وساتي

حر کله چې په سفر کې شپه در باندي راشي نو دا دعا ولولي :

يَا أَرْضُ ! وَرَبِي وَرَبِّكِ اللهُ وَ اَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّكِ وَشَرِّ مَا خُلِقَ فَيْكِ وَشَرِّ مَا يَدِبُ عَلَيْكِ وَ اَعُوذُ بِاللهِ مِنْ اُسَدٍ وَاسْوَدُ وَمِنَ النَّحَيَّةُ وَالْعَقْرَبِ وَمِنْ شَرِّ سَاكِنِى الْبَلَدِ وَمِسْنُ وَالِسَدِّ وَمَا وَلَدَ [سنن ابو داود] (ای ځمکی ازما او ستا پر وردګار الله دي، زه د الله 養 پناه غواړم ستا له شر نه او د هغو مخلوقاتو له شر نه چې په تا کې الله 養 پیدا کړیدي او د هغو معلوقاتو له شر نه چې په تا کې الله 養 پناه غواړم له زمری نه او معلوقاتو له شر نه چې په تا کې ګرځی ، او زه د الله 養 پناه غواړم له زمری نه او له تور ښامار نه او د مار له بچونه او د لړم نه او د دي ښار له اوسیدونکیو نه او د هر پلار او زوی له شر نه ).

ه كله چي له سفر څخه كورته راشي نو دا دعا ولولى اُوبًا اُوبًا لُربّناً تُوبُّاً اَوْبًا لُربّناً تُوبُّاً اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

را ګرځیدل دي د خپل رب لوری ته او هم د خپل رب په حضور کې توبه ده، داسې تویه چې پر مونږ د ګناه کوم اغیز پاتی نهشي

کله چې څوک په سفر رخصت کوي نو يو څه لرى له هغه سره ولاړ شئ د رخصتولو په وخت له هغه نه هم د دعا غوښتنه وکړى او هغه په دي دعا سره رخصت کړى: اَسْتُودُعُ الله دِينکَ وَاَمَانَتکَ وَخَوَاتيمَ عَمَلکَ [حصن حصين] زهستا دين، امانت او د عمل پاۍ الله جل جلاله ته سپارم.

کله چې څوک له سفر نه راشي هغه ته ښه راغلاښت وواياست او د مينې او محبت د الفاظو په ويلو د ځاى او وخت په خيال ساتلو ورسره مصافحه او يا معانقه ورکړئ.

١ مصافحه (چاته د ښه راغلاست لپاره لاس ورکول)

۲ \_ معانقه (چاته د ښه راغلاست لپاره غاره ورکول)

# د غم او مصيبت آداب

و غم او مصیبتونه په صبر او آرام سره وزغمئ ، هیڅکله همت له لاسه مه ورکوئ او غم او مصیبت هیڅکله له اندازۍ نه زیاتیدلو ته مه پریږدئ، په دنیا کې یو انسان هم له غم او مصیبت، له تکالیفو او افتونو او له زیان او ناکامۍ نه بې ویری او په امان نشي پاتی کیدای، البته د مومن او کافر په کړو کې دا بیلتون خامخا وي چې کافر د غم او مصیبت پر وخت خپل هوش او عقل له لاسه ورکوي، د نا میدي له امله لاس پښۍ ښورول پریږدي او ځینی وختونه د غم د توان نه لړلو له امله خپلځان پخپله وژنۍ او مومن د ستری نه په ستره پیښه کې د صبر او زغم لمن نه پریږدي او د صبر او زغم د پیکر په څیر د ډبرئ په څیر کلک ولاړ وي، هغه داسې فکر کوي چې دا څه چې وشول، له الهی تقدیر سره سم وشول، د الله جل جلاله یو حکم هم له حکمت او مصلحت نه خالئ نه وي او دا فکر کوي چې الله جل جلاله څه کوي د خپل بنده د ښه والي لپاره یې کوي ، فکر کوي چې الله جل جلاله څه کوي د خپل بنده د ښه والي لپاره یې کوي ، یقینا چې په دي کې به د خیر کوم اړخ وی مومن ته داسې روحانی سکون او آرام په برخه وي چې د غم په زغم کې د خوند احساس کوي او د تقدیر دا عقیده هره گرانه اسانوی

د الله جل جلاله لارښوونه ده : مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَة فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَلْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كَتَاب مِنْ قَبْلِ أَنْ بَنْرَأَهَا إِنْ ذَلِكَ عَلَة الله يَسِيرٌ ()لَكَنَّلَا تَأْسُوا عَلَة مَا فَاتَكُمْ [الحديد] هر چُول مصيبتونه چې د حمكي پر مخ پيښيږي او كوم افتونه چې پر تاسي راځي، هغه تر دي د مخه چې مونږ يې را مينځته كړو په يو كتاب كې (ليكل شوي او فيصله شوي) دي، په دي كې هيڅ شك نشته چې دا خبره الله جل جلاله ته آسانه ده، چې تاسې پر خپله ناكامۍ غم ونه كړي.

یعنی پر تقدیر د ایمان راوړلو یوه ګټه دا ده چې مومن ستري ستري پیښي د قضا او قدر پریکړه ګڼي او د خپل غم علاج پری کوي او خفګان ته تن نه ورکوي، په هره چار کې یې د خپل مهربان الله جل جلاله په وړاندی لور سترګي وي او د هغه له لوری نه د خیر هیله لری او د صبر او شکر په ادا کولو له هر

غیزنه خانته د خیر ارخ را اوباسی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لار ښوونه ده د مومن هره چاره ښه وي په هر حال کې چې وي له (الله ﷺ) خیر غواړي ، که هغه په غم، ناروغی او بې وسۍ اخته وي نو په آرام سره يې زغمی او دغه ازميښت يې په حق کې خیر ثابتیږۍ او که خوښي او خوشحالي ور په برخه کیږی نو شکر پرۍ کاږی او دا خوشحالي د هغه لپاره د خیر لامل کیږی اصحیح مسلم اسلام که د کوم غم او تکلیف خبر واوري یا تاوان ور ورسیږي یا له غم او تکلیف سره مخامخ شي او یا الله جل جلاله مکړه په کوم ناڅاپی مصیبت کې اخته شي نو انا لله و انا الیه راجعون ووایایست یعنی مونږ هم د الله ﷺ یو او د هماغه لورۍ ته ورتلونکۍ یو.

مطلب دا چې زمونږ سره چې څه دي هغه هر څه د الله جل جلاله دي، هماغه را کړی دي، او هماغه يې اخيستونکی دي، مونږ هم د هماغه يو او د هماغه لوری ته به ورځو، مونږ په هر حال کې د الله جل جلاله پر رضا راضی يو، د هغه هر کار پر مصلحت، حکمت او عدالت بنا دی هغه چې څه کوي د کوم لوي خير په خاطر يې کوي ، د وفادار غلام او بنده دا کار دي چې هيڅ وخت يې بايد تندي ګونځی نه شي، د الله جل جلاله فرمان دي:

وَلَتَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنْ الْأَمْوَالِ وَالْآنَفُسِ وَالْمَوَاتِ وَبَشَرَّ الصَّابِرِينَ() الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ()أُولَنكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَنكَ هُمْ الْمُهْتَدُونَ

(او مونږ به خامخا تاسې د ویری ، خطری ، ولږی، د ځان او مال په تاوان او په ګټو کې د زیان په ازمښت اخته کړو او زیرۍ هغو خلکو ته ورکړی چې د مصیبت (پر وخت صبر کوي) او وایې مونږ هم د الله ﷺ یو او د الله ﷺ لوری ته ورتلونکۍ یو، پر دوي به د الله ﷺ لورۍ ډېره مهربانی او رحمت وي او همداسې کسان پر سمه لار دي).

د نبې اکرم صلی الله علیه وسلم فرمان دي چې کله کوم بنده د مصیبت پر وخت ( ان لله و انا الیه راجعون) ووایی نو الله ﷺ تری هغه مصیبت لری کوي ، غوره پای ور په برخه کوي او د هغه د خوښي څیز ورته په بدله کې ورکوي يو ځلى د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم چراغ مړ شو هغه (إمنالله و إنّا اليه كراج عُون ) وويل، چا ترى وپوښتل يا رسول الله! آيا د چراغ مړه كيدل هم كوم مصيبت دي، هغه صلى الله عليه وسلم وويل هو! له هرۍ خبري نه چې مومن ته تكليف ورسۍ هغه مصيبت دي او د نبې صلى الله عليه وسلم لار ښوونه ده:

هر مسلمان چې کوم روحی، بدنی او د ناروغی، او یا غم کوم تکلیف او درد رسیږۍ ان تر دي چې اغزۍ یې په کوم ځای کې ولاړ شي او هغه پرۍ صبر کوي نو الله جل جلاله یې ګناهونه بښۍ [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

حضرت انس رضی الله عنه فرمایی چې رسول الله ﷺ فرمایلی دی که هر څومره سخت مصیبت او ازمیښت چې وي، هماغومره لویه بدله یې وي او الله ﷺ چې کله له کومی ډلی سره مینه کوي نو د هغوي د (لا ښکلا او غوره والۍ لپاره) هغوي په ازمیښت کې اخته کوي، نو چې څوک د الله ﷺ پر رضا راضی شول الله ﷺ هم له هغه نه راضی کیږی او څوک چې په آزموینه کې له الله ناراضه وي، الله هم له هغه نه راضی کیږی [جامع ترمذی]

حضرت ابو موسۍ اشعری رضی الله عنه وایې چې نبې صلی الله علیه وسلم فرمایلی دي: چې کله د کوم بنده اولاد مړ شي نو الله ﷺ له خپلو ملاتیکو نه پوښتنه کوي چې ایا تاسې زما د بنده د اولاد روح واخیست؟ هغوي وایې هو، بیا تری پوښتنه کوي تاسې د هغه د ځیګر د ټوتي روح واخیست؟ هغوي ووایې هو، بیا تری وپوښتۍ، نو زما بنده څه وویل؟ هغوي ووایې: په دې مصیبت کې هغه ستا ثنا ویله او انا لله و انا الیه راجعون یي ووایه، نو الله ﷺ هغو ملاتیکو ته ووایې زما د دي بنده لپاره په جنت کې کور ودان کړی او د هغې نوم بیت الحمد (د شکر کور) کیږدي [جامع ترمذی]

چه پر کوم تکليف او پيښه غمجن کيدل فطری کار دي، البته دي خبري ته پوره پوره خيال ساتئ چې د غم او اندوه په ډېرو مشکلاتو کې مو له خولي نه کومه ناحقه خبره ونه وزي او د زغم او شکر لمن مو له لاسه ونه وزي

د رسول الله ﷺ زوي حضرت ابراهيم د هغه په غيږ کې و او د زنکدن په حال کې و، د دغه غموونکي منظر په ليدلو د نبې ﷺ سترګو مبارکو نه اوښکي

روانی شوي او وي فرمايل: ای ابراهيمه ۱ ستا په جدایی غمجن يو خو په ژبه به می هماغه څه وي چې د پروردګار د خوښي سره سم وي [صحيح مسلم]

چهد ډېر غم او مشکلاتو په حال کې داسې حرکت مه کوي چې د شکايت بوي تری راځی او د شریعت پر خلاف وي، په چیغو چیغو ژړلو ګریوان څیرول، سینه وهل او په غم کې نارۍ سوری وهل د مومن لپاره په یو حال کې هم روا نه دي، د نبې اکرم صلی الله علیه وسلم فرمان دي " څوک چې ګریوان څیروي ، مخ په څپیړو وهۍ او د جاهلیت په څیر چغۍ سورۍ وهۍ او ژاړۍ هغه زما له امت څخه نه دی [جامع ترمذی]

حضرت جعفر طیار رضی الله عنه چې کله شهید شو او د شهادت خبر یې کورته ورسید، نو د هغه د کور بیبیانو په چیغو سورو ژړل، نبې ﷺ ورته خواب ورولیږه چې ماتم مه کوي، خو هغوي منع نه شول ، نو هغه دویم ځلی منع کړل خو بیا هم هغوي منع نه شوي، نو هغه حکم وکړ د دوي خولی له خاورو ډکۍ کړی [صحیح بخاری].

يو كرتى نبي اكرم صلى الله عليه وسلم په يوه جنازه كې شريك و يوي ښځى له ځان سره منقل را اخيستى و هغه دومره سخته ودګله، چې هغه په هماغه وخت وتيښده [سيرت النبې شپږم ټوك]

او هغه وفرمایل د جنازۍ تر شا به څوک اور او ستاینۍ نه وایې، په عربو کې دا دود وچۍ په جنازۍ پسۍ به تلل نو له غمه به یې څادر ګذار کړ او یوازي ګنډۍ به یې اغوستۍ وه یو ځلی هغه خلک په دي حال کې ولیدل وي فرمایل: د جاهلیت دود مو غوره کړی دي، زما په زړه کې راغلل چې داسې بده ښیرا درته وکړم چې شکلونه مو مسخ شي، خلکو هماغه وخت خپل څادرونه واغوستل او بیا یې هیڅکله داسې ونه کړل [سنن ابن ماجه]

یم یکی یا روغی تدبدی ردی مه وایی او مه تری شکایت کوی بلکه د خورا زغم او صبر نه کار واخلی او د اخرت د اجر غوښتنه او هیله وکړی، د ناروغی په تیرولو او په تکلیفونو زغملو د مومن ګناه ویلی کیږی او تزکیه یم کیږی او په اخرت کی ورته ستر اجر په برخه کیږی ، د نبی گوفرمان دی : مومن ته که د بدنی ناروغی او یا د کوم لامل ( سبب ) په خاطر درد ورسیږی الله تعالی یم له

دي امله ګناهونه داسې تويوي لکه له وني نه چې پاڼې توييږي [صحيح بخاري ، صحيح مسلم]

یو کرتۍ نبې صلی الله علیه وسلم یوه میرمن ولیده چې لرزیده، هغه تری وپوښتل ای د سائب یا میسب موری! څه خبره ده ولۍ لرزیږی؟ هغې وویل: تبې نیولۍ یم، الله ﷺ دي ورسره پوه شي! رسول الله ﷺ ورته لارښوونه وکړه چې تبې ته بد مه وایه، ځکه چې تبه د آدم علیه السلام اولاده داسې له ګناهونو نه پاکوي لکه څنګه چې اور د اوسپنۍ زنګ لری کوي [صحیح مسلم]

حضرت عطاء ابن رباح رضی الله عنه خپله یوه کیسه بیانوی چی یو ځلی د کعبی تر څنګ حضرت عباس شه ماته وویل: تا ته یوه جنتی میرمن دروښیم؟ ما ورته وویل خامخا یی را وښایه، وی ویل ، وګوره دا تکه توره میرمن چی ده، دا یو کرتی د نبی ﷺ په خدمت کی حاضره شوه وی ویل، یا رسول الله ﷺ! پر ما د میرګیو داسی څپه راځی چی بدن می په هوش کی نه پاتی کیږیاو زه په داسی حالی کی بیخی لوڅه شم، یا رسول الله ﷺ زما لپاره د الله ﷺ نه دعا وغواړی، نبی ﷺ ورته وویل: که ته دغه تکلیف په صبر سره زغمی نو الله جل جلاله به تاته جنت در کړی او که غواړی چی زه تا ته دعا وکړم چی الله جل جلاله دی روغه کړی، دا یی چی واوریده دی بی بی وویل یا رسول الله دا تکلیف خو به په په صبر زغمم، البته دا دعا راته وکړی چی د تکلیف په وخت کی نه لوڅیږم، نو به په په ورته دعا وکړه، حضرت عطاء رضی الله عنه فرمایی چی ما دغه لوړ نبی پی ورته دعا وکړه، حضرت عطاء رضی الله عنه فرمایی چی ما دغه لوړ نبی پی په ورته دعا وکړه، حضرت عطاء رضی الله عنه فرمایی چی ما دغه لوړ نبی پی په ورته دعا وکړه، حضرت عطاء رضی الله عنه فرمایی چی ما دغه لوړ نبی پی په ورته دعا وکړه، حضرت عطاء رضی الله عنه فرمایی چی ما دغه لوړ نبی کیرمن (ام رفن) د کعبی پر پاټکیو ولیدله.

الله درى ورځو زيات غم مه كوي، د خپلوانو په مړينه غمجن كيدل او اوښكى بهول فطرى خبره ده خو د هغې موده له زياتو نه زياته درى ورځى ده نبې صلى الله عليه وسلم فرمايلى: د كوم مومن لپاره روا نه دي چې تر درۍ ورځو زيات په غم او ماتم كې كښينى، البته د مړۍ د كونډى ماتم څلور مياشتۍ لس ورځى دي په دي موده كې به نه رنګينۍ جامي اغوندي، نه دي خوشبوي كاروي او نه دې ډول او سينګار كوي [جامع ترمذى].

د حضرت زینب بنت جحش رضی الله عنها ورور وفات شو په څلورمه ورځ څو تنه ښځۍ د فاتحۍ لپاره راغلي، حضرت زینب رضي الله عنها د ټولو نورو ميرمنو په مخ كې عطر ولګول او ويې فرمايل زه دا وخت خوشبوي لګول ته هيڅ اړتيا نه لرم، ما ځكه دا خوشبوي ولګوله چې د نبې صلى الله عليه وسلم نه مى اوريدلۍ دي چې له ميړه پرته د هيچا لپاره هم تر درۍ ورځو زيات په غم كيښناستل روا نه دى

په رنځ او غم او مصيبت كې يو بل ته د صبر او حوصلى تلقين كوي ، پيغمبر اكرم چ چې كله د احد له غزا نه بيرته تشريف راووړ نو بيبيانى د خپلو خپلوانو د حال معلومولو لپاره حاضرۍ شوي، كله چې حضرت زينب بنت جحش رضى الله عنها د رسول الله چ مخى ته راغله نو هغه ورته د صبر توصيه وكړه او ورته وي ويل پخپل ورور عبدالله صبر وكړه، هغې مباركۍ بې بې بيا "انا لله وانا اله راجعون" ولوست او د بښنى دعا يې وكړه

د حق لاری مشکلات په پرآخه ټنډه ومنه او په دي لار کې که څه تکاليف در ورسيږی پر هغي د غمجن کيدو په ځای خوښ شي او د الله جل جلاله شکر الله کړي چې هغه پخپله لار کې ستاسې قربانې قبولي کړي

د حضرت عَبدالله بن زبير رضى الله عنهما مور حضرت اسماء رضى الله عنها سخته ناروغه وه، حضرت عبدالله رضى الله عنه يي د حال پوښتلو لپاره ولاړ، مور ورته وويل زويه ! لومړى مى دا هيله ده چې له دوه خبرو نه يوه ونه وينم

الله جل جلاله می دی ژوندی لری، یا خو ته د جنګ په دګر کې شهید شي او زه ستا د شهادت د خبر په اوریدو د صبر سعادت حاصل کړم او یا ته برۍ ومومی او زه تا فاتح ووینم او خپلي سترګۍ یخۍ کړم، الله کله کول چې حضرت عبدالله بن زبیر رضی الله عنه د هغې مبارکی په ژوندانه کې د شهادت جام وګوټ، له شهادت نه وروسته حجاج هغه پر سولی وخیژاوه، حضرت اسماء رضی الله عنها دا مهال ډېره بوډی شوي وه، خو د خورا زیاتی کمزوری سره سره یې د دغه غموونکی منظر د لیدلو لپاره تشریف راووړ د خپل زړه د ټوتني د لیدلو پر وخت یې د ژړا او واویلا په ځای حجاج ته په خطاب کې وویل د دی سپور لپاره اوس هغه وخت نه دی رارسیدلی چې د اس له شا نه را کوز شي

چه غم او درد کې يو د بل مرسته وکړی، د دوستانو په درد او غم کې ګڼون وکړی او د هغوي د غم غلطولو لپاره هـ ډول کوښښ وکړی ، د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده : ټول مسلمانان په ګڼه د يو سړی د بدن په څير دي چې که د هغه سترګه هم درد منه شي نو ټول بدن يې درد احساسوي او که په سر کې يې درد وي نو ټول بدن يې په درد اخته وي [صحيح مسلم]

حضرت جعفر طیار رضی الله عنه چې کله شهید شو نو رسول اکرم ﷺ وفرمایل: د جعفر کور ته خواړه ورولیږی ، ځکه چې د زیات غم له امله به د هغه د کور بیبیانی خواړه نشي پخولای [سنن ابو داود ].

د حضرت ابو هريره رضى الله عنه وينا ده چې رسول اکرم ﷺ فرمايلي: چا چې د داسې ميرمن غم شريکي وکړه چې زوي يې وفات شوي وي هغه به په جنت کې داخلول کيږي او د جنت څادر به ور په سر کيږي [جامع ترمذي]

او نبې صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دي، چا چې د کوم غمځپلی سره غم شریکی وکړه هغه ته به هماغومره اجر ورکول کیږی، څومره چې پخپله غمځپلی ته ورکول کیږی [جامع ترمذی]

په دي لړ کې نبې ﷺ پر دي هم ټينګار وکړ چې په جنازه کې ګډون وکړي، د حضرت ابو هريره رضي الله عنه وينا ده چې نبې اکرم ﷺ فرمايلي: څوک چې په جنازه کې شريک شو او د جنازي لمونځ يې ادا کړو هغه ته به د دوه قيراطو په اندازه ثواب ورکول کيږي.

هر ۶۰

چا تری پوښتنه وکړه دوه قيراطه به څومره وي، وي فرمايل د دوه غرونو په اندازه [صحيح بخاري ، صحيح مسلم]

د زیاتو مصیبتونو او غمونو په وخت کې د الله جل جلاله لورۍ ته رجوع وکړی او لمونځ ادا کړی، الله جل جلاله ته په عاجزی سره دعا وکړی، په قران عظیم الشان کې دي : اَلَّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِینُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِینَ

ر مومنانو! په مصيبتونو او ازميښتونو کې د صبر او لمانځه په وسيله (له خدايه) مرسته وغواړي)

د غم په حالت کې له ستر ګو نه اوښکی بهیدل او غمیدل فطری خبره ده، البته په چیغو سورو له ژړا نه ځانونه وژغوری، نبې صلی الله علیه وسلم به چې ژړل له سره به یې آواز نه اوریدل کیده، ساړه ساړه اسویلی به یې کول، له ستر ګو مبار کو به یې اوښکی روانی وي او له سینی نه به یې داسې اواز راته لکه هګی چې په اوبو کې خوټیږی او یا ژرنده ګرځی، هغه پخپله د خپلي ژړا او غم حالت داسې بیان کړی دي: ستر ګی اوښکی بهوي، زړه غمجن کیږی او مونږ له خولی نه هغه کلمات را اوباسو چې زمونږ رب پری خوشحالیږی

حضرت ابو هريره رضى الله عنه فرمايي چې نبې صلى الله عليه وسلم به كله فكر مند و نو د آسمان لورى ته به يې مخه كاوه او فرمايل به يې سبحان الله العظيم (الله پاك د لوي عظمتونو څښتن دي) او چې كله به په ژړا، زارى او دعا كې ډوبيده نو فرمايل به يې يا حى يا قيوم [جامع ترمذى]

ته رنج او غم په زیاتوالی او تکالیفو په ډېرښت کې دا دعا ووایاست حضرت سعد بن وقاص رضی الله عنه وایې چي نبې پخ فرمایلی: ذو النون چې د ماهی په نس کې خپل پروردګار ته کومه دعا کړی وه هغه دا وه : أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَائكَ إِلَى كُنتُ مِنْ الظَّالِمِينَ آ

١ \_ د البقره سورت ١٥٣ ايت

ح ماهیانو والا یعنی حضرت یونس علیه السلام

۲ د انبیاء سورت ۸۷ ایت

(له تا پرته هیڅوک معبود نشته ته بې عیبه او پاک یې مونږ پخپله پر ځان ظلم کوونکي يو)

نو چې هر مسلمان پخپل كوم تكليف او يا مشكل كې له خدايه دا دعا غواړى، الله ﷺ يې خامخا قبلوي د حضرت ابن عباس رضى الله عنه وينا ده چې نبې اكرم شلى الله عليه وسلم به له كوم تكليف او مشكل سره مخامخ و نو دا دعا به يې لوستله:

دع به يي توسسه . لَا الدَّالِا اللَّرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْم لَا اللهُ اللهُ رَبُّ السَّمواتِ وَرَبُّ الْارْضِ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْمِ [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

(له الله ﷺ پرته هيڅوک د عبادت وړ نه دي هغه د ستر عرش څښتن دي، له الله ﷺ پرته هيڅوک معبود نشته هغه د ځمکی او اسمانونو څښتن دي د عظيم عرش څښتن دي)

د حضرت ابو موسى رضى الله عنه وينا ده چې نبې اكرم ﷺ فرمايلى : لَا حَوْلَ وَلَاقُوهَ الِدَّ بِاللهِ وَلَا مَلُجَاً مِنَ اللهِ الِّذَا إِلَيْهِ .

دا کلمه د نهه نوي ناروغيو دوا ده، تر ټولو لږه خبره يې دا ده چې د دي لوستونکیی له رنج او غم نه ساتلی وي (۱) حضرت عبدالله بن مسعود له فرمايې چې نبې اکرم صلیالله عليه وسلم فرمايلی دي هر بنده ته چې هر ډول تکليف ورسی او هغه دا دعا وغواړی الله جل جلاله ضرور د هغه رنج او غم په خوښې او خوشحالی بدلوي.

اللهُمَّ انِي عَبُدُكَ وَ ابُنُ عَبُدِكِ وَابُنُ اَمَتِكَ نَاصِيتِي بَيدِكِ، مَاصِ فَيَّ كُوكُمُكَ عَدُلِ فَيَ مُحَكُمُكَ عَدُلِ فِيَّ قَضَاءُ كَ اَسْنَالُكَ بِكُلِّ اسْمِ هُو لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ أَوُ انْزَلِتَهُ فِي كِتَابِكَ أَوْ عَلَمْتُهُ اَحَدا مِّنْ خَلْقِكَ أَوِ اسْتَأْثُرَتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عُندَكَ اَنْ

۱ ـ له گناه نه د ځان ساتلو قوت او د نیک عمل توفیق بخښل یوازی د الله ﷺ له لوری دی او د هغه له عذاب نه د بچ کیدلو لپاره هیڅ د پناه ځای نشته، پر ته د هغه له ذات نه یعنی د هغه له قهر نه هغه څوک خلاصیدای شی چې پخپله د هغه د رحمت په لمن کې پناه غواړی .

تَجُعَلَ الْقُرُانَ العَظِيْمَ رَبِيْعَ قَلْبِي وَ نُورٌ بِصَرِي وَجَلاءَ خُزُنِي وَذَهَابَ هَبِي [ احمد، ابن حبان، حاكم بحواله حصن حصين]

الهی ! زه ستا بنده یم، زما پلار ستا بنده دي، زما مور ستا بنده ده، زما کوچولی د ستا په واک او قدرت کی دي ( زه ټول ستا په واک کې یم ) هغه ستا حکم زما په باب عملي کیدونکۍ دي، زما په باب ستا هر حکم له یوي مخی انصاف دي، زه تا ته ستا هر هغه نوم وسیله کوم چې تا پرۍ ځان نومولۍ دي او یا دي پخپل کتاب کې نازل کړی دي، یا دي له خپل مخلوق نه چا ته ښودلی ، یا دي پخپل کتاب کې نازل کړی دي، یا دي له خپل مخلوق نه چا ته ښودلی ، دي، او یا دي له ځان سره د غیبو په خزانو کې پری ایښی دي، تا ته درخواست گوم چې قران عظیم زما د زړه پسرلی زما د سترګو نور ، زما د غم علاج او زما د اندیښنو دوا وګرځوي.

که کله الله جل جلاله مکړه د ژوندانه په مشکلاتو کې داسې راګیر شي چې ژوندون ګران وي، او غمونه او تکلیفونه داسې شکل اختیار کړی چې تاسې ته ژوندون عذاب ښکارۍ، بیا هم هیڅکله د مرګ هیله مه کوي او مه کله پخپله لاس د ځان وژنۍ شرموونکۍ حرکت کوي، دا بزدلی هم ده او ډېره بده ګناه او خیانت هم، په داسې حالاتو کې له الله جل جلاله نه پرله پسې دا دعا غواړی:

َ اللَّهُمَّ اَحْيِينِي مَا كَانَتِ الْحِيوَةُ خَيْرا لِّي وَتَوَقَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرا لِّي [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

خدايا! تر قو چې زما ژوندي پاتي كيدل ښه وي ژوندي مى وساتئ او چې كله زما لپاره مرګ غوره وي مرګ را په برخه كړئ

کله چې څوک په ګناه کې اخته ووینی نو دا دعا ووایاست حضرت ابو هریره رضی الله عنه وایی چې رسول اکرم صلی الله علیه وسلم وفرمایل: چا چې څوک په هر ډول مصیبت کې اخته ولید او دا دعا یې وغوښتله (انشاء الله) هغه به له دغه مصیبت نه وساتل شی .

الْخُمُدُّ لِلْهِ الَّذِي عَافَانِي مِمَّا ابْتَلَاکَ بِهِ وَفَضَّلِنِي عَلَىٰ كَثِيْرٍ مِّمَّنُ خَلَقَ تَنْضِيُلًا [جامع ترمذي]

د الله ﷺ شكر دي چې زه يې له دي مصيبت نه ساتلى يم په كوم كې چې ته اخته يې او پخپلو ډېرو مخلوقاتو يې ماته غوره والۍ را بخښلى دي .

### د ویری آداب

ا که د دین دښمنانو د وژلو او لوټلو، تیری او ناروا او د فتنۍ او فساد ویره وي، یا د الهی فطری عذابونو د تباه کاریو ویره وي، په هر حال کې د مومنانه وړاندي لید له مخې د هغې اصلی لاملونه ولټوئ او پر سطحی تدبیرونو د وخت ضیاع کولو په ځای د قرآن او سنت په ښوول شویو لارو چارو خپل ځواکونه ولګوي، په قران عظیم کې دي:

وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ا

(او پر تاسې چې کوم مصيبتونه راځي هغه ستاسي د کړو نتيجه ده او الله ﷺ (ستاسې له ډېرو ګناهونو تيريږي)

(او تاسې ټول په ګڼه الله جل جلاله ته تويې وکاږی ، اۍ مومنانو! تر څو چې تاسي خلاصون ومومي)

د تویې معنی ده الله ﷺ ته راګرځیدل، اند ﷺ ته رجوع کول، د ګناهونو په ویره وونکی کنده کې لویدلی امتونه چې کله پر خپلو ګناهونو پښیمانه شي او د الله جل جلاله په لوری بیا د بنده ګې په ولوله رجوع وکړی او د ملامتی په اوښکو د خپلو ګناهونو چټلی ومینځی او بیا د خپل څښتن سره د وفاداری بنده ګې وعده وکړی نو قرآن دغه حالت د " تویی " په لفظ سره تعبیروي او همدا تویه او بخښنه غوښتل د هر ډول فساد او ویری نه د ځان ژغورلو رښتینی وسیله او علاج دي.

۸ د دین دښمنانو د فتنی خپرولو او د ظلم او تیری نه د ویریدلو، د بې همتۍ ښودلو او له بې رحمو نه د رحم د سوال کولو د ذلت او رسوایۍ په وسیله

۱ \_ د شوری سورت ۳۰ آیت

ا \_ د النور سورت ۳۱ آیت

هیڅکله خپل ملۍ ژوندن مه داغمنوئ، بلکې د دي کمزورۍ د له منځه وړلو لپاره خپله د همت ملا وتړئ، د څه له امله چې په تاسې کې بې زړه توب پیدا کیږی، او په دښمنانو کې پر تاسې د ظلم کولو او ستاسې د لاندي کولو جراثت پیدا کیږی، رسول الله صلی الله علیه وسلم یې دوه لاملونه ښودلی دي:

د دنیا سرفمینه.

لهمرګه کرکه.

هوډ (عزم) وکړئ چې تاسې به نه يوازې له خپل زړه نه بلکې د ټول ملت له زړونو نه د ويرى ترهې په ايستلو ساه اخلى د نبې صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : زما پر امت هغه وخت راتلونکى دي چې کله به نور قامونه پر تاسې د (تيارى مړى) په توګه را پريووزى لکه څنګه چې خواړه خوړونکى پر خوړو را پريوزى، چا ترى وپوښتل يا رسول الله صلى الله عليه وسلم آيا په هغه وخت کې به زمونږ شمير دومره لږ وي چې زمونږ د لاندي کولو لپاره به قامونه سره يو کيږى او مونږ به لاندي کوي، وي فرمايل نه هغه مهال به ستاسې شمير لږ نه وي البته تاسې به په سيلاب کې د بهيدونکيو خاشو په څير بې وزنه ياست او ستاسې د دښمنانو له زړونو به ستاسې ويره ووځى، او ستاسې په زړونو کې به بې همتى او د مخلوقه ويره پيدا شي پر دي يو سړى پوښتنه وکړه يا رسول الله ! دا بې زړه توب به ولۍ پيدا کيږۍ ؟ وي فرمايل له دي امله چې تاسې به له دنيا سره مينه کوي او له مرځې به کړکه کوي [ سنن ابو داود ]

الله نس پالنی مزو چړو، د ښځو له مشرتابه او له ګناهونو نه خپله ټولنه پاکه کړئ ، او خپل ملی يووالی له قوي نه لاپسی قوي کړی د خپل ملی او ټولنيز قوت په وسيله د فتنۍ او فساد له منځه وړلو او په ملت کې د زړور توب ، ژونديتوب او حوصلی د پيدا کولو کوښښ وکړی د نبې اکرم ﷺ فرمان دي : کله چې ستاسې حاکمان ښه خلک وي او ستاسې شتمن کسان لاس پراخی او سخيان وي او ستاسی ټولنيزۍ چاری د خپلمنځی مشورو په وسيله فيصله کيږی نو په رښتيا سره ستاسې لپاره د ځمکې پر مخ (ژوندون) د ځمکې په نس کې ( له مرګه ) غوره دي او چې کله ستاسې آمران او حاکمان بد کاری وي او ستاسې د ټولني شتمن زر خوښي او بخيلان وي او ستاسې چاري ستاسې د ټولني شتمن زر خوښي او بخيلان وي او ستاسې چاري ستاسې د

### ूपार्ग काज़**ी २** ऐड ५८०। कै

. ښځو په لاسو کې وي نو بيا ستاسې لپاره د ځمکې نس (مرګ) د ځمکې له مخ نه څو چنده غوره دې [جامع ترمذي]

80

حالات که هر څومره لړزوونکی وي ، د حق له ملاتړ نه لاس مه اخلی ، د حق پر ملاتړ مرګ ته غاړه ورکول تر دي څو چنده غوره دي چې سړی د بې دینی او بې غیرتی ژوندون تیر کړي.

له گران نه په گران آزمیښت او د خورا زیاتی ویری ترهی په حالت کې د حق لمن مه پریږدی ، څوک مو چې له مرګه ویروي ورته موسکی شي او که د شهادت وخت راشي نو په مینه او ولوله ورته ښه راغلاست ووایې، د نبې ﷺ فرمان دي: د اسلام ژرنده په ګرځیدو ده، نو چې په کوم لوری د قران مخه وي تاسې هم په هغه لوری و ګرځی، او هوښیار اوسي قرآن او اقتدار به په نږدې وختونو کې سره بیل شي ( خبر دار ) تاسې قران پری نږدي ، په ګانسده ( راتلونکی ) کې به داسې حاکمان وي چې ستاسې په باب به پریکړه کوي، که راتلونکی ) کې به داسې حاکمان وي چې ستاسې په باب به پریکړه کوي، که تاسې د هغو پیروي کوي، نو هغوي به تاسې له سمی لاری بې لاری کړی او که مونې څه وکړو؟ یا رسول الله! وي فرمایل هماغه وکړی چې د عیسی علیه السلام ملګرو وکړل، هغوي په اره څیری کړای شول، پر سولی وخړول شول ، د الله که په پیروي نافرمانی کې له ژوندي پاتی کیدلو نه په کراتو غوره ده چې سړی که په پیروي نافرمانی کې له ژوندي پاتی کیدلو نه په کراتو غوره ده چې سړی که په پیروي

د هغو ټولنيزو ناروغيو پر خلاف پرله پسۍ جهاد وکړئ چې په نتيجه کې
 يې په ټولنه کې د ويري ترهي فضا خپريږي، مفلسي، قحطی او وينی تويول عام کيږدې او
 د دښمنانو په تيری کوونکيو لاسونو کې ملت بې لاس پښــو پاتی کيږي.

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنه فرمايى: په كوم قام كې چې د خيانت بازار گرم وي، الله ﷺ د هغه قام په زړونو كې د دښمن ويره كښينوي او په كومه ټولنه كې چې د زنا ناروغى خپره وي هغه ملت او قام له منځه ځى (١) په كومه

۱ ـ د ایدز د سپکی او تباکونکی ناروغی خوریدل د پورتنی حدیث د حکمت او دی دین د کمال ستر ثبوت دی (مهتمم)

ټولند کې کې چې په ګز او تول کې خيانت کيږي هغه خامخا د قحط او ولږي ښکار کيږي او چيري چې ناحقه فيصلي کيږي هلته به په حتمي ډول ويني تويول عام وي ، او کوم قوم او ملت چې وعده خلافي کوي ، پر هغوي به خامخا دښمن واکوال کيږي [جامع ترمذي]

﴿ كَلِهُ حِي د دُسِمنانو له لوري له خطري سره مخامخ ياست دا دعا ولولى: اللهُمُّ أَنَّا نَجُعَلُكَ فِي نُحُورِهِمُ وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شُرُورِهِمُ [ابو داود، نسايي].

يا الهي ا مونږد دي دښمنانو په مقابل کې تا خپل ډال کوو او د هغوي له شر او فساد ته له تا څخه پناه غواړو

مر او چې كله د دښمن په واك كې ګير ياست دا دعا لولى: اَللَّهُمَّ اسْتُرُ عُوْرَاتِنَا وَاَمِنُ رُوْعَاتِنَا [احمد بحواله حصين حصن]

یا الهی! ته زمونږد پت او حیا ساتونکۍ شي او له ویری ترهۍ امان را کړی.

اله کله چې سیلی او دوړی مردونه ووینی نو ویره ترهه احساس کړی، حضرت عایشه رضی الله عنها فرمایی چې ما نبې شخ داسې په خټ خټ خندا نه دی لیدلی چې د هغه مبارکه خوله پری ټوله خلاصه شوي وي ، هغه به یوازي مسکی کیده او چې کله به مردونه دوړۍ او سیلی راغلی نو هغه به ویریده او په دعا به یې پیل کاوه، د ویری له امله به کله پاڅیده او کښیناسته او چې ترڅو به اوبه نه وي راتوي شوي د هغه به همدا حالت و، ما تری پوښتنه وکړه یا رسول الله اوری او تاسې چې محورم چې کله تاسې وریځ ووینی نو خوشحاله کیږی چې اوبه به راوه اوری او تاسې چې محورم چې کله تاسې وریځ ووینی نو له مبارکی څیری نه مو پریشنانی او خفاکان ښکاره کیږی، رسول الله کی وفرمایل:

عایشي! څنګه زه ونه ویریږم چې که په دي وریخ کې عذاب وي او د عاد پر قام هم سیلۍ راغلی وه، د عاد قام چې کله هغه وریخ ولیده نو ویلی یې وو، چې پر مونږ به باران اوری [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

ر الهی ! ته دا د خیر هوا کړی د شر سیلی یې مه ګرزوي ، خدایا! ته یې د رحمت کړی عذاب یې مه کړی)

او که د سیلۍ سره ډېره تیاره هم وي نو قل اعوذ برب الفلق او قل اعوذ برب الناس هم ولولي [سنن ابو داود]

حضرت عایشه رضی الله تعالی عنها فرمایی چې نبې ﷺ به چې کله سیلی را روانه ولیده نو دا دعا به یی کوله:

َ ٱللَّهُمَّ انِّيُ ٱلسَّلَكَ خَيْرُهَا وَخَيْرُمَا فِيهَا وَخَيْرُمَا أُرْسِلَتُ بِهِ وَاَعُوذِبِكَ مِنْ شُرِّهَا وَشَرِّمَا فِيهَا وَخَيْرُمَا أُرْسِلَتُ بِهِ وَاَعُوذِبِكَ مِنْ شُرِّهَا وَشَرِّمَا فِيهَا وَشَرِّمَا فَيُهَا وَشَرِّمَا أُرُسِلَتُ بِهِ [صحيح مسلم، جامع ترمذي]

ريا الهي! زه له تانه د دي سيلي خير او څه چې په دي کې دي د هغې خېر غواړم او د دي غواړم او د دي غواړم او د دي سيلي ، توپان له شر نه او څه چې په دي کې دي د هغې له شر نه او د کوم غرض لپاره چې دا راليږل شوي ده د هغې له شر نه او د کوم غرض لپاره چې دا راليږل شوي ده د هغې له شر نه پناه غواړم .

الله چې د باران د زیاتوالي له امله د وړانی اندیښنه وي نو دا دعا ووایاست : الله م حو الینا لا علینا الله م علی الاکام والظراب و بُطون الاودیه و وایاست : الله م حوی بخاری، صحیح مسلم].

یا اُلهی ! زمونږ پر شاً و خوا یې وه اوروي پر مونږ یې مه را اوروي ، یا الهی ! پر غرونو ، درو ، کرنیزو ځمکو او فصلونو یې او د ونو پر راشنه کوونکیو ځایونو یې وه اوروي .

کله چې د وړیځو شور او د بریښنا کړسار واوړې نو خبریې اتری بندي
 کړی او د قران عظیم دا اېت لوستل پیل کړی :

وَيُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلْسُكَةُ مِنْ حِيفَتِهِ (او د وريخو غرهارى د الله ﷺ له حمد سره، د هغه ثنا وايى او ملايكي هم د هغه له ويرى لړزيږى او پاكى او لوړاوي يې بيانوي)

حضرت عبدالله بن زبير رضى الله عنه چې كله د وريځو غرهارى اوريده نو خبريې اترى به يې بندي كړى او همدا ايت به يې تلاوت كاوه [ الادب المفرد ] حضرت کعب رضی الله تعالی عنه فرمایی چې څوک د وریځو د غرهـاری پر وخت دری کرتی دا آیت تلاوت کړی ، هغه به د تندر له افت نـه پـه امان وي [جامع ترمذی]

نبي اکرم ﷺ به چې کله د وریځو غرهاری او د بریښنا کرساری اوریده نو دا دعا به یې لرهتله : اللهم آلا تَقَتُلُنَا بِغَضبِکَ وَلَا تُهَلُکِنَا بِعِدابِکَ وَعَافِنَا قَبُلُ دَعا به یې لرهتله : اللهم آلا تَقَتُلُنَا بِغَضبِکَ وَلَا تُهَلُکِنَا بِعِدابِکَ وَعَافِنَا قَبُلُ دَالکَ [الادب المفرد].

ريا الهى ! مونږ پخپل قهر مه وژنى پخپل عذاب مو مه هلاكوي او د داسې وخت له راتګ نه مخكې مونږ د خپل امان تر لمنى لاندي راولى).

کله چې کوم ځای کې اور ولګی د هغه د مړ کولو د زیات کوښښ سره
 الله اکبر هم ووایې د نبې صلی الله علیه وسلم فرمان دي کله چې اور لګیدلی
 ووینی نو الله اکبر ووایي تکبیر اور وژنی

سبحان الله الملک القدوس رَبَ الْمَلَانَكَةِ وَالرُّوحِ جَلَّلْتُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ بِلُقَّتُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ بِلُعِزَهِ وَالْجَبُرُونِ (الله پاک او تر ټولو لوړ دي، رښتيني بادشاه دي، له عيبونو پاک دي، ای د ملايکو او جبرائيل پروردګاره؛ هم ستا واک او پرتم پر ځمکو او آسمانونو واکوال دي).

## 

## د خوښي او خوشحالي آداب

⇒ د خوښي او خوشحالي په وختونو کې خوشحالي خامخا وکړی ، خوښي د انسان فطرۍ غوښتنه او اړتيا ده، دين ستاسې د فطری اړتيا اهميت احساسوي او له يو څه ګټورو بريدونو او شرايطو سره مو د دغو اړتياو پوره کولو ته ليوالوي، دين هيڅکله دا نه خوښوي چې تاسې د مصنوعی وقار، د ناوړه کلانکاريو هر وخت مړ زړيتوب او مړ ژوانديتوب له امله د خپل سريتوب په کلانکاريو هر والی پای ته ورسوي، دين د خوښي په ګردو روا وختونو کې د خوښيدلو مکمل حق ورکوي او دا غواړی چي تاسې تل له لوړو حوصلو، تازه ولولو او نويو هيلو سره تر او تازه اوسي، په روا وختونو کې خوشحالي نه ښکاره کول، او خوشحالی نه کول د دين له پوهي نه بې برخی والی دي.

تاسې ته که د کومي فريضي د سرته رسولو برياليتوب در په برخه شي، تاسې او يا ستاسې کوم خپلوان په علم او پوهه کې لوړ مقام تر لاسه کړی، الله جل جلاله تاسې د مال او دولت په نعمت ونازوي، که تاسې له کوم اوږده سفر نه په خير سره کورته راشئ ، يا ستاسې څوک خپلوان له کوم اوږده سفر نه په خير سره راورسي ، ستاسې کره کوم عزتمن ميلمه راتلونکي وي، د کوم خپل د روغتيا او خيرت پيغام درته راشي ، يا د صحيح مسلمانانو د برياليتوب خبر واوري يا د کومي خوشحالي ورځ وي، په دي ټولو وختونو کې خوشحالي کول ستاسې فطري حق دي، اسلام نه يوازي د خوشحاليو کولو اجازه ورکوي بلکې پخپله يوه ديني چاره يې ګني

د حضرت کعب بن مالک رضی الله عنه وینا ده چې کله الله تعالى زما تویه قبوله کړه او ماته یې زیری راکړ شو، نو زه په سملاستی توګه د نبې ﷺ په خدمت کې حاضر شوم زه ولاړم سلام می وکړ، هغه مهال د نبې ﷺ څیره له خوشحالي نه خلیده او همداسې به چې پر نبې ﷺ د کومی خوشحالي زیری کیده، د هغه مبارکه څیره به د سپوږمۍ د یوي ټوتي په څیر ځلیده او مونږ

به د هغه له خلا او ښکلا نه پوهيدو چې هغه دا مهال بې اندازی خوشحاله دي [رياض الصالحين].

→ د خوشحاليو د ورځو پر وخت ښه په پړاخه زړه خوشحالي وکړی ، او طبيعت يو څه آزاد پريږدي، نبې اکرم ﷺ چې کله مدينی ته تشريف راووړ نو وي فرمايل: تاسې په کال کې دوه خوشحالي کولی، اوس الله تعالی تاسې ته له هغې نه غوره خوشحالي دربخښلی دی (کوچنی اختر او لوي اختر) نو د کال په دي دوه د خوشحاليو په وختونو کې ښه په پراخه زړه خوشحاله اوسي او يو څه په آزادانه طبيعت، تفريحی مزاج او تفريحی چاری پخپل فطری اندازه سره اختيار کړی ، نو ځکه د دي دوه د خوشحاليو په وختونو کې د روژۍ نيول منع دي، د نبې اکرم ﷺ ارشاد دي : کوچنيانو ته وخت ورکړی چې هغوي په روا ډول لويو زړونه خوښ کړی او آزادانه خوشحالي وکړی .

د حضرت عایشي رضی الله عنها وینا ده چې د اختر ورځ وه څو تنه پیغلوتی ناستی وي هغو شعرونه یې ویل چې د بعاث (۱) د جنګ په اړه انصارو ویلی وه چې په دي دوران کې حضرت ابو بکر صدیق شه تشریف راوړ وي ویل : د نبې اکرم ﷺ په کور کې سندرۍ ویل: نبې ﷺ وفرمایل: ابو بکره! پری یې ږده، د هر قام لپاره د خوښي یوه ورځ وي او نن زمونږ د اختر ورځ ده.

یو کرتی د اختر په ورځ څو تنه حبشي لویغاړو پوځی حیرانوونکی ننداری ښودلی، هغه دغه لویه پخپله هم ولیدله او حضرت عایشه رضی الله عنها یې هم پخپل څنګ کې ودروله او لویه یې ولیدله هغه ﷺ به هغو لویغاړو ته شاباس هم ورکاوه، حضرت عایشه رضی الله عنها یې په لیدو لیدو ستړۍ شوه هغه ورته وویل ښه نو اوس ولاړه شه [صحیح بخاری].

په خوشحاليو کولو کې د اسلامي ذوق او مزاج او د اسلامي لارښوونو او آدابو خامخا خيال وساتي، کله چې تاسې ته خوشحالي حاصله شي نو د خوشحالونکي شکريه ادا کړي د هغه په حضور کې د شکر سجده پر ځاي کړي،

انصارو د دوه قبيلو ( اوس او خزرج ) تر منځ پيښ شوی و.

د خوشحالي په جذباتي لمحو کې کوم داسې کار او رویه اختیار نه کړی چې له اسلامی مزاج سره سمون نه خوری او د اسلامی آدابو او لارښوونو پر خلاف وي، خوښي خامخا ښکاره کړی، خو د اعتدال په هر حال کې خیال وساتي د خوښي په ښکاره کولو کې دومره وړاندي مه درومی ، چې کبر او غرور تری ښکاره شي، او د نیازمندي ، بنده ګې او عاجزی ولولی تر لاندي شي، په قران عظیم کې دي: وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا آتَاکُمْ وَاللّهُ لَا یُحِبُ کُلِّ مُخْتَالِ فَحُور (و ځان لوړ مه ګڼه په هغه څه چې الله ﷺ در کړی دي الله ﷺ کبرجن او ځان غوره ګڼونکی نه خوښوي).

او په خوشحالي کې دومره مستیږۍ هم مه چې د الله ﷺ له یاد نه بې پروا شي، د مومن خوښي دا ده چې هغه خوشحالي راوستونکی نور هم وساتي، د هغه په حضور کې د شکر سجده پر ځای کړی او په خپلو کړو او وینا کې د الهی فضل او کرم او عظمت او جلال لا زیاته یادونه وکړئ.

د روژی په ټوله میاشت کې د ورځی روژی نیول او د شپی له تراویحو او د قرانکریم له تلاوت وروسته چې کله تاسې د کمکۍ اختر میاشت وینی نو په خوشحالي کې ډوب شي چې الله ﷺ چې کوم حکم کړی و د هغه په مرسته مو تر سره کړ او تاسې په سملاسۍ ډول د خپل مال نه د خپلو بې وسی ورونو برخه بیله کړی، او هغوي ته یې ورسوي چې ستاسو په عباداتو کې کومه کوتاهی شوي وي او د بندګۍ د حق په اداء کولو مو لا پروایی کړی وي چې هغه د دي مالی خیرات په وسیله الله ﷺ په خپل فضل او کرم لری کړی او د الله ﷺ بې وسی بنده ګان هم له تاسې سره د اختر په خوشحالیو کې شریک شي او بیا د اختر د ورځی په سهار تاسې په اجتماعی ډول د الله ﷺ په حضور کې دوه رکعته د شکرانۍ لمونځ ادا کوي او خپله خوښي په صحیح ډول ښکاره کوي ، او همدا ډول د لوي اختر په ورځو کې د حضرت ابراهیم او حضرت اسمعیل د بې ساری قربانیو په یادونه پخپله د قربانې په ولوله د الله ﷺ په دربار کې د شکر سجدی ادا کوئ

١ \_ د الحديد سورت ٢٣ آيت

او بيا ستاسې په هر يو کلۍ، کوڅه، ښارونو او بازارونو کې د الهي ستر توب تکبيرونه پيل کيږي و بيا تاسې د الۍ شريعت سره سم چې د اخترونو په ورځو کې ښه خواړه خوري، ښۍ جامي اغوندي او د خوشحاليو د کولو لپاره روا لاري چارۍ غوره کوي، نو ستاسي دا ټولي چارۍ الهي ياد ګرځي.

په خپلو خوښيو کې نور هم شريک کړی او د همدا ډول د نورو په ښاديو
 کې پخپله ګډون وکړی او د هغوي خوشحالي زياتۍ کړی او د ښاديو په وختونو
 کې د مبارکې ورکولو ته هم خيال ساتي .

د حضرت کعب بن مالک چه توبه چې کله قبوله شوه او مسلمانانو ته پته ولګیده نو خلک ډلی ډلی هغه ته د مبارکۍ لپاره ورغلل او خوښي به یې ښکاره کوله، ان تر دي چې د حضرت طلحه چه له مبارکی ورکولو نه هغه دومره اغیزمن شو چې تر ژونده به یې یادوله، حضرت کعب چه چې کله د بوډا توب په زمانه کې خپل زوي عبدالله ته د خپل ازمیښت او توبې پیښه واوروله نو په ځانګړی توګه یې د حضرت طلحه چه د خوښي او مبارکی یادونه وکړه او وي فرمایل چې زه د طلحه چه د مبارکی او خوښي ولولی هیڅکله نشم هیرولای

پخپله رسول اکرم صلی الله علیه وسلم چې حضرت کعب الله ته د توبې قبلیدو زیرۍ ورکړ نو په خورا ډېره خوشحالي یې ورته وفرمایل: کعبه! دا ستا په ژوندانه کې له ټولو نه زیاته د خوښي ورځ ده [ریاض الصالحین]

که د چا واده وي او يا چا کره اولاد پيدا شي او يا دغه ډول کومه بله خوښي يې په برخه شي نو په خوشحالي کې يې ګډون وکړی او مبارکی ورته وواياست.

حضرت ابو هریره الله فرمایی چې نبې الله به چاته په نکاح کولو مبارکی ورکوله نو داسې به یې فرمایل: بارک الله لک وبارک علیکما وجمع بینکما فی خیر [جامع ترمذی].

الله جل جلاله دي تا خوشحاله کړی او پر تاسې دواړو دي برکتونه نازل کړی او په خير او ښه والی دي ستاسې ژوندون تير کړی .

يو کرتي حضرت حسين چ چا ته د زوي د مبارکي ورکولو طريقه زده کوله ورته وي فرمايل داسې وايه الله ﷺ دي تا ته په دي بخښښ کې خير او برکت در

# 

74

کړی د شکرانی ادا کولو دي تاته توفيق درکړی، زوي دي درته زلمي کړی او هغه دي ستا منونکي زوي را لوي کړي .

ح کله چې ستاسې کوم خپل یا پیژندګلو له کوم اوږده سفر نه راستون شي نو هغه ته ښه راغلاست ووایاست او د هغه په خیر راتګ او پخپل مرام کې پر بریالیتوب خوښي ښکاره کړی او که هغه پخپل پخیر راتګ کوم خیرات وکړی په هغې کې ګډون وکړی ، او که کله تاسې له کوم سفر نه راستانه شي او د خوښي کوم خیرات وکړی ، نو خپل نږدې اوسیدونکي پکی رابلی ، البته له بې ځایه اسراف او خان ښودنی ځان وژغوری او داسې لګښت هیڅکله مه کوي چې ستاسې له توانه بهروي

نبې ﷺ چې کله له تبوک نه تشريف راوړ نو د مسلمانانو نارينه او زنانــه د هغه د ښـــهراغلاسـت لپاره ثنيه الوداع تـــهورغلل [سنن ابو داود ] .

و او چې کله رسول اکرم ﷺ له مکې نه مدینې ته په هجرت کولو ورسید او د سویل ( جنوب ) له لوري مدینې منورې ته داخل شو، نو صحیح مسلمانان واړه او زاړه، ښځې او نر ټول د هغه د استقبال لپاره راوتي وو، د انصارو کوچنیو نجونو ل خوشحالي نه دا سندره ویله:

طلع البدر علينا من ثنيات السوداع وجب الشكرو علينا ما دعـــا للداع الهداع المعـوث فينا جنت باالامر المطاع

نن پر مونږ د څوارلسمی سپوږمی راوخته (له سویلی غرونو) ثنیات الوداع نه ، پر مونږ شکر واجب دي د هغه بلنی او لارښوونی چې بلونکی مونږ د الله لوری ته وبللو، ای زمونږ په منځ کې رالیږل شوي رسوله! تاسې داسې دین راوړی دي چې مونږیې اطاعت کوو.

۱ - ثنیه الوداع د مدینی په جنوب کې یوه غونډی وه، د مدینی خلک به د خپلو میلمنو د رخصتولو پر وخت تر دی ځایه ورسره راتلل، په همدی خاطر د ثنیه الوداع ( د رخصت غونډئی ) په نوم یاد شو.

یو کرتۍ نبې ﷺ له کوم سفر نه مدیني منوري ته راستون شو، هغه یو اوښ یا غوایي حلال کړ او خلک یې راویلل [سنن ابو داود ]

⇒ د ښادي او ودونو پر وخت هم خوښي کوي او په دي ښادي کې خپل دوستانو او خپلوانو ته هم د ګډون بلنه ورکړی ، په دي وخت کې رسول الله صلى الله عليه وسلم يو څه ښو سندرو ويلو او چمبې وهلو ته هم اجازه ورکړه، له دي نه د خوښي جذباتو تسکين هم مقصود دي، او د نکاح عام اعلان او مشهورتيا تري هم هدف و.

حضرت عایشي رضی الله عنها له خپل کورنۍ نه د یوي بې بې نکاح له یوه انصار سره وکړه کله چې هغه بې بې رخصت کړای شوه، نو نبې اکرم ﷺ وفرمایل: خلکو د هغې سره کومه وینځه ولی ونه لیږله چې چمبه ( دایره ) یې وهلی او یو څه سندری یې ویلی [صحیح بخاری]

کله چې د حضرت ربيع بنت معوذ رضی الله عنه نکاح وشوه، نو له هغې سره څو نجونۍ ناستی دايره يې وهله او د خپلو هغو لويانو په ستاينه کې يې يو څه اشعار وويل چې د بدر په غزا کې شهيدان شوي وو، يوي پيغلوتی يو بيت ووايه: زمونږ په منځ کې يو داسې نبې دي چې په سبا ته پيښدونکيو خبرو پوهيږي، هغه چې واوريد نو وي فرمايل چې: دا پريږدي او هېاغه سندرې ووايې چې لومړي مو ويلي [صحيح بخاري]

د واده د ښادي په خوښيو کې له خپل توان سره سم خپل خپلوان، دوستان او ګاونډيان خوراک، څښاک ته راوبولي ، نبې اکرم ﷺ هم پخپل مبارک واده کې وليمه (له نکاح نه وروسته خوړه) کړي وه او نورو ته يې هم لارښوونه کړي ده .

د نبي اكرم ﷺ ارشاد دي : كه نور هيڅ نه وي نو يو سپرلي حلال كړي او وي خوري .

که په واده کې د ګڼون وخت کې نه لری نو د مبارکی پیغام خامخا ورولیږی ، په نکاح واده او دا ډول نورو وختونو کې په سوغاتونو ورکولو اړیکی تازه او ټینګیږی ، او مینه محبت لاپسی زیاییږی ، هو! د دي خبری خیال خامخا وساتي چې سوغاتونه د خپلي وسی سره سم ورکوي او له ځان ښودنی ځان وساتی او د خپل خیل خیل اخلاص اظهار خامخا وکړی

### دویم څپرکۍ ( فصل )

### د بندگۍ ښکلا او غوره والۍ

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم فرمايي:

خلکوا د بنده کي پر ښکلا ځانونه ښکلي کړئ - د آخسسرت د ويری څسادر پر خسان وغوړوئ - اخرت د خپل ژوندانه مرام وګرخوئ او دلته ځانته د خای جوړولو لپاره پرله پسي کارو کړئ

ښه پوه شي! ستاسې له دي ځايه تلل دي او د الله جل جلاله حضور ته رسيدل دي - هلته به دوه شيان ستاسې په کار راځی : يا خو هغه غوره او نيک عمل چې تاسې يې په خپل ژوندانه کې له ځانه مخکې وليږۍ او يا هغه جاري صدقه چې تاسې يې له ځانه وروسته پر يږدي .

[درسول اكرم صلى الله عليه وسلم خطبه]

## د جومات آداب

پری آباد کړای شي، له الله جل د ځمکی له ټولو نه غوره برخه هغه ده چې جومات پری آباد کړای شي، له الله جل جلاله سره د مینه لرونکیو نښه دا ده چې هغو له جومات سره هم مینه لری ، د قیامت په هیبتناکه ورځ چې هیچیری به کوم سیوري نه وي، الله ﷺ به په هغه ورځ خپل هغه بنده د خپل عرش له سیوري لاندي ساتۍ چې زړه یې په وجومات کې آرام مومی د نبې ﷺ فرمان دي: او هغه څوک (به د عرش له سیوري لاندي وي) چې زړه یې له جومات سره تړلی وي .

د جومات خدمت وكړى او ودان يې وساتي، د جومات خدمت كول او ودان ساتل د ايمان نښه ده، د الله عَنْ آمَنَ إِلَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ الله عَنْ آمَنَ إِلَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ الله عَنْ آمَنَ إِلَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ الله عَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ عَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَعْمُرُ اللهِ عَنْ آلَمُهُتَدِينَ [د التوبه سورت ١٨ ايت]

د الله د مسجدونو ودانوونكي ( مجاوران او خدمتگاران) خوهماغه خلک كيداي شي چې الله اود اخرت ورځ ومني او لمونځ قايم كړي، زكات وركړي اوله الله نه پرته له بل هيچاڅخه ونه ويريږي. له هماغوي څخه دا توقع ده چې په سمه لاره باندې به لاړشي ).

ورض آمونځونه تل په جماعت سره ادا کړی، په جومات کې د جماعت او اذان تر منځ نظم ساتی او د جومات له نظام سره خپل ټول ژوندون منظم کړی ، جومات يو داسې مرکز دي چې د مومن ټول ژوندون منظم کوی، جومات يو داسې مرکز دي چې د مومن ټول ژوندون د هغې پر شاو خوا څرخی ، نبې ﷺ فرمايلی: په صحيح مسلمانانو کې ځينی کسان داسې دي چې تل په جوماتونو کې وي او له هغه ځايه بل خوانه ځی، ملاتکی د داسې کسانو سره په مجلس کې کينۍ، که دا کسان چيری ولاړ شي نو ملاتکی د هغوی په لتی پسی ګرځې کې کينۍ، که دا کسان چيری ولاړ شي نو ملاتکی د هغوی په لتی پسی ګرځې او که ناروغه شي نو ملايکۍ يې د ناروغی پوښتنه کوي او که کوم کار کوي نو ملايکۍ ورسره مرسته کوي، په جوماتونو کې ناست خلک د الله د رحمت انتظار کوي [مسند احمد]

جومات ته د لمانځه لپاره په مینه ولاړ شي، نبی صلیالله علیه وسلم فرمایلی : د سهار او ماښام جومات ته د لمانځه لپاره تلل داسسی دی لکه جهاد ته تلل، او دا یې هم وفرمایل کوم کسان چې په تیاره کې د سهار لمانځه ته ځی، په قیامت کې به له هغه سره مکمله رڼا وي، او دا یې هم وفرمایل د جماعت د لمانځه لپاره د تلونکیو هر پل یوه نیکی واجبوي او یوه ګناه لشه منځه وړۍ [ ابن حبان]

جومات پاک او صاف ساتی ، جومات جارو کړی ، ډکۍ ، ګیاوي او دوړی تری پاکی کړی، عطر پکی وشیندي، په ځانګړی توګه د جمعی په ورځ په جومات کې د خوشبویی لګولو او یا د مښکو ډکی بل کړی د نبې اکرم پر مان دي : جومات جارو کول، جومات پاک او ښکلي ساتل، له جومات نه ګردونه او دوړۍ لری کول او په جومات کې خوشبویې پاشل، په ځانګړی توګه د جمعی په ورځ پاشل جنت ته د تلونکیو کار دي [سنن ابن ماجه]

او نبې صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى دي له جومات نه خلى خاشاک لرى كول د ښكليو سترګو والا حورو مهر دي [طبراني]

جومات ته لړزيدونکی او ويريدونکی ځی، د داخليدو پر وخت له السلام عليکم ... ويلو وروسته غلی کينی او د الله ﷺ ذکر داسې کوي چې الهی عظمت او جلال مو پر زړونو خپور وي ، په خندا او خبرو او په بې پروايې سره جومات ته مه داخليږي، دا د بې ادبو غافلانو کار دي، د چا زړونه چې د الله ﷺ له ويری خالی دي، ځينی کسان له امام سره په رکوع کې د يو ځای کيدلو او د رکعت لاندي کولو لپاره منډی وهی، دا هم د جومات د درناوي پر خلاف دي.

که رکعت لاندي کړي او که نه په جومات کې په درناوي، وقار او عاجزي سره لاړ شي او له منډو ترړو نه ځان وژغورئ .

په جومات کې ارام کینی او د دنیا خبری مه کوي په جومات کې شور او غوغا جوړول، په قهقهه خندا کول، د بازار نرخونه پوښتل او ویل د دنیا پر حالاتو تبصره کول او د پلورنی اخیستنی بازار ګرمول د جوماتونو بې عزتی ده، جومات د الله جل جلاله د عبادت کور دي، په هغه کې یوازي عبادت وکړی

جومات ته داسې کوچنيان مه راولۍ چې د جومات د درناوي شعور نه لری او په جومات کې تشي يا ډکۍ بولۍ وکړی او يا پکې لاړی توکړي .

د تیریدو را تیریدو لار مه جوړوي، په جومات کې له د اخلیدو نه وروسته پر تاسې دا حق دي چې لمونځ ادا کړی او یا کینی او ذکر او تلاوت وکړي

که ستاسې کوم څيز چيرې بيرون ورک شي نو د هغې اعلان په جومات کې مه کوي .

د نبی صلی الله علیه وسلم په جومات کی به چی چا داسی اعلان کاوه نو هغه به خفه کیده او داسی به یی فرمایل لا رد الله علله دی تاته ستا ورک شوی څیز نه پیدا کوي ]

په جومات کې د داخلیدو پر وخت لومړی ښی پښه کیږدي او پر رسول الله صلی الله علیه وسلم درود ووایاست ، بیا دا دعا ولولی د نبی صلی الله علیه وسلم فرمان دي چې کله له تاسې نه څوک جومات ته راشي، نو لومړی دي درود ووایی او بیا دي دا دعا ولولی: اَللَّهُمَّ اَفْتَحُ لِیُ اَبُوابَ رَحْمَتِکَ [ الهی ! زما لپاره د خپل رحمت دروازی بیرته کړی] [صحیح مسلم]

په جومات کې له داخليدو نه وروسته دوه رکعته لمونځ ادا کړی دي نفلو ته تحيه المسجد وايي، همدا رنګه کله چې له سفر نه راستانه شي، تر هر څه لومړی جومات ته ولاړ شي نبې ﷺ به چې کله له سفر نه راستون شو لومړی به يې جومات ته تشريف ووړ، لمونځ به يې ادا کاوه او بيا به يې خپل کورته تشريف ووړ.

له جوْمات نه د راوتو په وخت کې چپه پښه بيرون کړی او دا دعا ولي : اَلَّلُهُمُّ اِنِّیُ اَسُنَلُکَ مِن فَضُلِکَ ) [صحيح مسلم]

(الهي ازه تانه ستا د فضل او كرم غوښتنه كوم)

په جومات کې پنځه وخته د اذان او د جماعت د لمانځه پوره پوره خيال ساتۍ، او هغه څوک امام او موذن کړی چې په دين او اخلاقو کې په مجموعی ډول غوره وي، تر کومه چې امکان لری داسې کسان امام او موذن وټاکی چې مادي بدله يې نه غواړۍ او پخپله خوښه د اخرت په هيله دغه مېسنووليتونه سرته ورسوي .

له اذان نه وروسته دا دعا وواياست ، نبې ﷺ فرمايلي دي : څوک چې اذان واوري او دادعا ولولي د قيامت په ورځ به زما دعا د هغه لپاره واجب وي [مشکوه ]

اللهُمُ رَبُّ هٰذه الدَّعُوة التامِّة والصَّلوة الْقَائِمَة أَتِ مُحَمَّد نِ الْوُسِيلَة والفَضيلَة والدَرجة الرَّفيعة وابعثه مقامًا مُحمُودا نِ الذِّي وَعَدُته وَارْرُوفَنَا شَفَاعَته يَوْمَ والدَرجة الرَّفيعة وابعثه مقامًا مُحمُودا نِ الذِّي مَكملي بلني او د دي ودريدونكي القيامة إنك لا تُخلِف الميعاد (الهي د دي مكملي بلني او د دي ودريدونكي لمونخ خبنتنه ا محمد على ته خپل نږديوالي، غوره والي او لوړوالي وروبخبه او هغه ني هغه ستايلي شوي مقام سر لوړي كړي چې تا يې ورسره وعده كړى ده او مونږ د هغه له شفاعت نه برخمن وګرځوه، بې شكه چې ته هيڅكله د خپلي ودي پر خلاف نه كوي)

مؤذن چې کله اذان وايۍ نو د اذان د کلماتو په اوريدو اوريدو سره يې تاسې هم تکرار کړی، البته چې کله مؤذن حي علي الصلوة او حي على الفلاح وايۍ نو تاسې يې په ځواب کې لا حُول ولا قُوة الا بالله العَلي العُظيم وواياست او د سهار په اذان کې چې کله موذن الصَّلوة خَيْر مَّنَ النَّوْمُ ووايي نو په خواب کې يې صَدَّقُتَ وَ بَرَرُتُ تا رښتيا وويل او د نيکي خبره دي وکړه، وواياست

َ اقامت كوونكي چې كله : قَدُ قَامَةِ الصَّلَوٰةَ وَوَايَى نَو په خُواب كې يې ووايى : اَقَامُعُااللهُ وَ اَدَامَهَا (الله دې دا تل ولرى) .

بنځی دي جومات ته د تللو په ځای په کور کې لمونځ ادا کړی ، يو ځلی د حضرت ابو حميد ساعدي ميرمن رسول الله ه ته عرض وکړو يا رسول الله زما له تاسې سره د لمانځه ادا کولو سره ډېره مينه ده، هغه ورته وفرمايل : ما ته ستا مينه معلومه ده، خو ستا لپاره په کوټه کې لمونځ ادا کول په دالان کې له ادا کولو نه غوره دي او په دا لان کې لمونځ ادا کول په غولی (حويلی ) کې له ادا کولو نه غوره دي .

هو! موممنی بیبیانی باید د جومات د اړتیاو د پوره کولو لپاره د خپلي وسی په اندازه کوښښ وکړی، د لمونځ کوونکیو لپاره د اوبو تیارولو او د خوشبویی او نور سامان لیږلو او لهجومات سره د مینۍ لرلو کوښښ باید وکړی.

هغوي جومات ته تللو ته ليوال کړی او جومات ته يې وليږي ، تر څو په هغوي جومات ته تللو ته ليوال کړی او جومات ته يې وليږي ، تر څو په

# 

کوچنیانو کې د جومات مینه پیدا شي او په جومات کې له هغوي سره ډېر نرم او د مینی محبت او شفقت رویه وکړی کوچنیان که په جومات کې کوم ورانی وکړی نو د کنځلو او وهلو پر ځای یې په مینه او محبت پوه کړی او نیکی چاری ور وښایاست



CSEO

#### د لمانځه آداب

« د لمانځه لپاره د طهارت او پاکوالۍ پوره پوره خيال ساتی ، د اوداسه
 کولو پر وخت د مسواک وهلو هم خيال ساتی، نبې صلی الله عليه وسلم فرمايلی:
 په قيامت کې به زما د امت نښه دا وي چې د هغو کوچولی او د اوداسه غړی به
 له نوره ځليږي ، نو چې څوک خپل نور زياتول غواړی زيات دي کړی

پاکی ، صافی، ښکلي او درنی جامي واغوندي او لمونځ ادا کړی ، په قران مجید کې دي یابني آدَم ځنوا زینتکم عند کل مسجد (د آدم اولاده د هر لمانځه پر وختځان صاف او ښکلي کوي)

﴿ لمونخ په خپل وخت سره ادا كوي .

إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا (پرمومنانو پخپل خپل وخت لمونخ فرض كراى شوي دي)

حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه يو ځلى د نبې صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وكړه، يا رسول الله! د الله جل جلاله په وړاندي كوم عمل تر ټولو زيات محبوب دي، هغه وفرمايل: لمونځ پر خپل وخت ادا كول، او نبې اكرم ﷺ دا هم وفرمايل: الله جل جلاله پنځه لمونځونه فرض كړى دي، چا چې د دغه لمونځونو لپاره په ټاكلى وخت په ښه ډول اودس وكړ او په خشو او خضوع سره يې ادا كړل، نو پر الله جل جلاله يې دا حق دي چې وه يې بخښى ، او چا چې په دي لمونځونو كې لټى وكړه نو پر الله جل جلاله يې د بښنى او مغفرت هيڅ مسئووليت نشته ، كه وغواړى وه به يې بښى او كه نه په عذاب به يې كړى 1 موطا مالك]

الله لمونځ تل په جماعت ادا كوي، كه كله د جماعت لمانځه ته ونه رسيدي نو بيا هم د فرض لمانځه په جومات كې د ادا كولو كوښښ وكړى، البته سنت لمونځونه په كور كې ادا كول ښه دي، د رسول الله صلى الله عليه وسلم لارښوونه

۱ \_ د الاعراف سورت ۳۱ آیت

ده " څوک چې تر څلويښت ورځو له اولني تکبير " سره د جماعت لمونځ ادا کړی ، هغه به له دوزخ او نفاق دواړو نه په امان وي [جامع ترمذي]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی: که خلکو ته د جماعت د لمانځه د ثواب او اجر اندازه معلومه شي، نو هغوي به له زرونو مجبوریو او اړتیاو سره سره د جماعت د لمانځه لپاره په منډو ولاړ شي، د جماعت د لمانځه لومړی صف داسې دي لکه د ملایکو صف، له ځانله لمانځه نه د دوه کسانو د جماعت لمونځ غوره دي، بیا چې شمیر زیات وي همدومره هغه جماعت الله ﷺ ته ګران وي [سنن ابو داود]

لمونځ په ورو او آرام سره ادا كوي ، او سجده او ركوع په مطمئن زړه سره ادا كوي، د ركوع نه د راپورته كيدو پر وخت سم دريږۍ ، بيا سجدي تـه ولاړ شي، همدا ډول د دواړو سجدو تر منځ لږ څه تم شي او د دواړو سجدو تر منځ دا دعا وواياست : اُللهم اغُفِسرلى وَارْحَمٰنِى وَاهُدِنْرِى وَاجُبُرُنْرِى وَ عَافِنْرى وَارُزَعَمْنِى وَاهُدِنْرِى وَاجْبُرُنْرِى وَ عَافِنْرى وَارُزَعَمْنِى وَاهُدِنْرِى وَاجْبُرُنْرى وَ عَافِنْرى وَارْدَعْمْنِى وَاهْدِنْرِى وَاجْبُرُنْرى وَ عَافِنْرى وَارْدَعْمْنِى وَاهْدِنْرى وَاجْبُرُنْرى وَ عَافِنْرى وَالْمُونْدَى وَالْمُونْدُى وَالْمُونْدَى وَالْمُونْدِيْدَى وَالْمُونْدَى وَالْمُونْدَى وَالْمُونْدِيْدِى وَالْمُونْدَى وَالْمُونْدِيْدِيْدَى وَالْمُونْدَى وَالْمُونْدِيْدَى وَالْمُونْدِيْدَادِدْدِيْدَادْدِدْ وَالْمُونْدُونْدُونْدُونْدَادُونْدَادُونْدَادُونْدُونْدُونْدُونْدَادُونْدَادْدُونْدُونْدُونُونُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْدُونُ وَالْمُونُ وَ

یا الهی ! ته مې وېښی ، ته را باندي رحم وکړی ، پر سمه لاری مۍ روان کړی، زما بد حالي لري کړي ، روغ رمټ مي وساتي او روزي راوېښي .

د نبي اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده ، څوک چې په ښه طريقه لمونځ ادا كوي، لمونځ هغه ته دعا كوي چې الله جل جلاله دي ستا همداسې ساتنه وكرى لكه څنګه چې تا زما ساتنه وكره .

او پیغمبر اکرم ﷺ دا هم فرمایلی دي : بد ترینه غلا د لمانځه غلا ده "خلکو پوښتنه وکړه، یا رسول الله ﷺ په لمانځه کې څنګه غلا کیدای شي؟ وي فرمایل چې نیمګړی نیمګړی سجدي او رکوع ادا کړی .

⇒ د اذان له اوریدو سره سم د لمانځه لپاره تیارۍ پیل کړی اودس وکړی او تر لمانځه د مخه جومات ته ولاړ شي، په صف کې غلی کینی او د لمانځه انتظار وکړی، د آذان له اوریدو وروسته لتی او وروسته والی کول او بې ولولی لمانځه ته تلل د منافقانو نښه ده.

اذان هم په ذوق او شوق سره وواياست ، له نبي اکرم ﷺ نه چا وپوښتل
 يا رسول الله ماته داسي کار وښاست چي جنت ته مۍ بوزي ، هغه وفرمايل : د

لمانځه لپاره اذان کوه هغه دا هم وفرمایل د مودن غږ چې تر کومه ځایه رسیږی او هر څوک یې چې اذان اوری ، هغوي به د قیامت پر ورځ پر هغه ګواهی ورکوي ، څوک چې په ځنګل کې رمه څروي او د اذان پر وخت په لوړ اواز اذان ووایې نو تر کومه ځایه چې د هغه آواز رسیږۍ هغه ټول شیان به د قیامت پر ورځ د هغه په باب ګواهی ورکوي [صحیح بخاری] .

﴿ لمونځ په داسې خشوع او خضوع سره ادا کړی چې د الله جل جلاله عظمت او هیبت مو به زړونو حاوي وي او ویره ترهه در سره وي، په لمانځه کې له څه سبب پرته لاس پښی خوځول، بدن کږول، په ږیره کې ګوتی وهل، په سپږمو کې ګوتۍ وهیل، جامي سمول د سختی بې ادبې حرکتونه دي په کلکه تری ځانوساتي

﴿ د لمانځه په وسیله ځانونه الله جل جلاله ته نږدې کړی، لمونځ داسی ادا کړی چې ګواکۍ تاسې الله جل جلاله ګورۍ، او یا لږ تر لږه دومره احساس ولری چې الله جل جلاله تاسې وینی، نبې صلی الله علیه وسلم فرمایلی دي بنده خپل رب ته هغه مهال نږدې کیږی چې کله یې په حضور کې سجده کوي نو چې کله تاسې سجده کوي نو په سجده کې ښه دعا وکړی [صحیح مسلم]

⊗ لمونځ په شوق او مینه ادا کوي، څو ټونګی وهل په حقیقت کې لمونځ نه
دي، یو وخت لمانځه د ادا کولو وروسته په مینه د بل لمانځه د ادا کولو انتظار
وکړی، یوه ورځ څو کسانو د ماښام له لمانځه وروسته د ماسختن د لمانځه
انتظار کاوه ، نبې اکرم صلی الله علیه وسلم تشریف راوړ او دومره چټک چنپک
راغی چې مبارکه ساه یې په ډېره چټکتیا سره اخیسته ، هغه وفرمایل:

خلكو! خوشحاله شي ستاسې پروردګار د آسمان يوه دروازه خلاصه كړه او تاسې يې ملايكو ته مخامخ كړي، او په وياړ سره يې ورته وفرمايل: وګورۍ زما بنده ګانو يو لمونځ ادا كړي او د بل لمانځه انتظار كوي [سنن ابن ماجه]

﴿ د غافلانو په څیر په چټکتیا سره د لمانځه پیټی له سر نه مه کوزوي او د زړه او دماغ په حاضری سره لمونځ ادا کړی، او زړه، دماغ ، احساسات، ولولی افکارو او خیالاتو هر څه سره د الله جل جلاله لورۍ ته رجوع وکړی، او په مکمل سکون او آرام سره لمونځ ادا کړی، لمونځ هماغه لمونځ دي چې الله جل جلاله پری یاد شي، د منافقانو لمونځ د الله جل جلاله له یادو خالی وي

پ له لمانځه نه بیرون هم د لمانځه حق ادا کړی او خپل ټول ژوندون د لمانځه آتینه وګرزوي، په قرآن مجید کې دي لمونځ له بې حیایی او نافرمانی نه خلک منع کوي، نبې صلی الله علیه وسلم یې ډېر اغیزمن تمثیل داسې وړاندي کړی دي، هغه صلی الله علیه وسلم یوه وچه لښته په زوره زوره وښوروله، د وچی لښتۍ نه ټولی پاڼی ورژیدي هغه وفرمایل د لمونځ کوونکیو ګناه داسې رژیږی لکه څنګه چې له وچی لښتی پاڼی ورژیدي او له دي وروسته هغه د قرانکریم دا ایت تلاوت کې

وَأَقِمْ الصَّلَاةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُنَّفًا مِنْ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيَّاتِ ذَكُرَةَ لِلذَّاكِرِينَ [دهود سُورت ١١٤ آيت]

( او لمونځ ادا کړی د ورځی په پیل او پای کې (سهار او ماښام) او یو څه په شپه کې، بیشکه نیکی بدي له منځه وړی دا نصیحت دي د پند منونکیو لپاره) 

« په لمانځه کې د قرانکریم ایتونه ورو ولولی او د لمانځه نور ذکرونه هم ورو ورو وپه مکمله پاملرنه، د زړه، دماغ او مزاج په حاضری لولی ، د لمانځه

 لمونځ په پابندي سره اداء كوي او هيڅكله يې مه قضاء كوي، د مومنانو اساسۍ غوره والى همدا دي چې هغوي له قضاء كولو پرته په پابندي سره لمونځونه اداء كوي.

پر كلماتو له ځان پوهولو سره د لمانځه سره مينه زياتيږي او لمونځ واقعًا لمونځ كيږي .

إِلَّا الْمُصَلِّينَ ﴾ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَائمُونَ ( مَكُرْ لَمُونَحُ كُوونكي هغه ﴿ حُوك دي چي خپل لَمونځونه په پابندي سَره تل اَدا كوي ) .

ه سنت او نفل لمونځونه کله کله په کور کې هم ادا کوي د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: په جومات کې د لمانځه له ادا کولو وروسته يو څه لمونځ په کور کې هم ادا کړی، الله جل جلاله به د دي لمانځه په وسيله ستاسې په کورونو کې خير پيښ کړی [صحيح مسلم]

او نبي اكرم صلى الله عليه وسلم به خپل سنت او نفل لمونځونه زياتره په كور كى ادا كول

😞 د سهار د لمانځه لپاره چې کله له کوره ووځي نو دا دعا لولي:

أَلْلُهُمَّ اجُعَلُ فِي قَلْبِي نُوْرا وَفِي بَصَرِي نُوْرا وَفِي سَمُعِي نُوْرا وَعَنُ يَمِينِي نُوُرا وَعَنُ شَمُعِي نُورا وَعَنُ يَمِينِي نُورا وَعَنُ شَمَالِي نُورا وَمِنُ خَلْفِي نُورا وَمِنُ أَمَامِي نُورا وَاجْعَلُ لِي نُورا وَفِي عَصِيلَ نُورا وَفِي لِسَانِي نُورا وَفِي عَصِيلَ نُورا وَفِي لَسَانِي نُورا وَاجْعَلُ فِي نُورا وَاجْعَلُ فِي نَوْرا وَاجْعَلُ فِي نُورا وَاجْعَلُ مِنْ فَوْقِي لِسَانِي نُورا وَاجْعَلُ فَي نُورا وَاجْعَلْ مِنْ فَوْقِي لُسَانِي نُورا وَاجْعَلُ فَي نَورا وَاجْعَلُ مِنْ فَوْقِي نُورا وَمِن تَحْتِي نُورا وَاجْعَلْ مِنْ فَوْقِي نُورا وَمِن تَحْتِي نُورا وَاجْعَلْ مِنْ فَوْقِي مُنْ فَوْقِي مُنْ وَالْمَالِي اللّهُمَّ اعْمِلْ مَنْ فَوْقِي مُؤرا وَمِنْ تَحْتِي نُورا وَاجْعَلُ مِنْ فَوْقِي مُنْ اللّهُمَّ اعْمِلْ مَنْ فَوْقِي مُورا وَمِنْ تَحْتِي نُورا وَاللّهُمُ اعْمِلْ مِنْ فَوْقِي مُنْ اللّهُمْ اعْمِلْ مَا مُنْ فَوْقِي مُنْ اللّهُمْ اعْمِلْ مَا مُنْ فَوْقِي مُنْ اللّهُمْ الْمُؤمَّلُ مُنْ اللّهُمْ اعْمِلْ مُنْ اللّهُمْ اعْمِلْ مُنْ اللّهُمْ الْمُؤمِّلُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُ الْمُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُولِولًا وَمِنْ مَا مُنْ مُنْ وَالْمُ الْمُ الْمُؤمِّلُ مُنْ اللّهُمْ الْمُؤمِّلُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُمْ الْمُؤمِّلُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْ

(الهی ا ته زما په زړه کې رڼا پیدا کړی، زما په لید کې رڼا زما په اوریدو کې رڼا، زما ښه اوریدو کې رڼا، زما ښی اړخ ته رڼا، زما شاته رڼا، زما مخی ته رڼا، او زما لپاره رڼا رڼا کړی، زما په پلوکی رڼا کړی، زما په غوښه کې رڼا، زما په وینه کې رڼا او کې رڼا، زما په غوږونو کې رڼا، زما په ژبه کې رڼا او زما په نفس کې رڼا پیدا کړی او ماته ستره رڼا راکړی ، او ما سر تر پایه روښانه کړی او زما له پاسه نور پیدا کړی او زما نه لاندي نور، یا الله ماته رڼا راوېښی

۵ د سهار او ماښام له لمانځه نه چې فارغ شي لومړی اووه کرتی دا دعا وواياست: الله م اُچرنني مِن النّار (يا الله! ماته د جهنم له اور نه پناه راکړی)

د نبي اكرم صلى الله عليه وسلم فرمان دي: د سهار او ماښام له لمانځه نه وروسته اووه كرتى پورته دعا ولولى كه په دي ورځ او يا شپه مړه شوي است نو د جهنم له اور نه به خامخا نجات ومومى [مشكوه]

﴿ له هر لمانځه وروسته درى كرتى "استغفر الله " وواياست او بيا دا دعا ولولى : ٱلله مَّ أَنْتَ السَّلامُ ومِنْكَ السَّلامُ تَبَارَكُتَ يَا ذَالْجُلَالِ وَالْإِكْرَامِ ( اى الله ! ته السلام يې، او د سلامتى بښنه ستاله لورى ده، ته د خير او بركت څښتن يې، اى د عظمت څښتنه او پالونكيه!) [صحيح مسلم]

حضرت ثوبان رضى الله عنه فرمايي چې نبې اكرم صلى الله عليه وسلم به چې د لمانځه نه سلام و ګرځاوه نو له درى كرتى استغفر الله ويلو نه وروسته به يې دا (پورتني)دعا لوستله [صحيح مسلم]

« د جماعت د لمانځه پر وخت د صفونو سم ساتلو خيال ساتي صفونه بيخي مستقيم کړى، او د ودريدو پر وخت اوږي يو تر بله سره ولګوي، چې په منځونو کې خالى ځاى نه پاتى کيږي، او تر څو چې لومړى صفونه ډک نه شي بل صف مه جوړوي، يو ځلى يو سړى د لمانځه ودريدو په وخت کې په صف کې داسې ولاړ و چې سينه يې بهر وتلى وه، رسول الله ﷺ چې وليد خبر دارى يې ورکړ د الله ﷺ بنده ګانو خپل صفونه خامخا سم وساتي او که نه نو الله ﷺ به ستاسې مخ د يو بل پر خلاف کړى [صحيح مسلم]

په يو بل ځای کې نبې اکرم صلی الله عليه وسلم وفرمايل څوک چې د لمانځه کوم صف سم کړی الله ﷺ به هغه کس سم کړی او څوک چې کوم صف وران کړی، الله جل جلاله به هغه وران کړی [ ابو داود ]

« د کوچنیانو صف باید خامخا له لویانو وروسته وي او له لویانو سره یې مه ود، وي ، البته د اختر په لمانځه کې چې د کوچنیانو له ځانه جلا کول مشکلات پیدا کوي یا د کوچنیانو د ورکیدو اندیښنه وي نو هلته د کوچنیانو د وروسته کولو اړتیا نشته او له ځانونو سره یې درولای شو او د زنانه و صفونه دي یا له نارینه و نه وروسته وي او یا دي بیخی جلا وي که په جومات کې د هغوي لپاره جلا ځای جوړ کړای شوي وي ، همدا ډول د اختر د لمانځه په ځای (عید ګاه) کې د زنانوو لپاره د جلا لمونځ ادا کولو چاره وکړی

## د قرآنکریم د تلاوت آداب

د قرآنکریم تلاوت په ذوق او شوق او د زړه په مینه وکړی، او دا باور ولری چې له قرانکریم سره مینه له الله هسره مینه ده، نبې اکرم ﷺ فرمایلی: اوما د امت لپاره تر ټولو غوره عبادت د قران تلاوت دي ".

ص زیاتره وختونه د قرانکریم په تلاوت مشغول اوسی او هیڅکله د قرانکریم له تلاوت نه مه مړه خوا کیږی ، نبی اکرم ﷺ فرمایلی چی د الله جل جلاله لارښوونه ده :

کوم بنده چې د قران په تلاوت کې دومره مشغول وي چې له ما نه د دعا غوښتلو وخت ونه لری نو زه ورته د دعا غوښتونکيو نه له دعا غوښتنی پرته زياته ورکوم [جامع ترمذي]

او نبی اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی : بنده د قرآنکریم د تلاوت په وسله الله جل جلاله ته نږدیوالۍ حاصلوي [جامع ترمذی]

او هغه د قرانکریم تلاوت ته په لیوال کولو دا هم فرمایلی کوم سړی چې قرانکریم ولوست او هره ورځ یې تلاوت کوي، د هغه مثال داسې دي لکه د مشکو ډک زنبیل چې د هغې خوشبویی څلورو خواو ته خپریږی او چا چې قرآن لوستۍ وي او بیا یې تلاوت نه کوي د هغه مثال داسې دي لکه د مشکو ډک بوتل چې سر پوښ پرې لګیدلی او بند کړای شوي وي [ جامع ترمذی]

د قرآنکریم تلاوت یوازي د هدایت غوښتنی په خاطر وکړی، خلک د ځان معتقد کول، خپل دینداری له معتقد کول، خپل دینداری له شهرت نه په کلکه ځان وژغوری ، دا بې اندازی خراب هدفونه دي او د دي اهدافو لرونکي د قرآن تلاوت کوونکي له هدایت نه محروم او بې برخی وي

د له تلاوت د مخه د پاکوالی او نظافت پوره پوره خیال وساتی، له اوداسه پرته په قرانکریم له لاس لګولو نه ځان په کلکه وساتي او په پاک او صاف ځای کې کیښنی او تلاوت وکړی .

د تلاوت په وخت کې قبلۍ ته مخ کړي د قاعدي په شکل کیني او په ټیټ سر په مکلمه توجه او د زړه په حضور او ادب سره تلاوت وکړي .

د الله جل جلاله ارشاد دي: كتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبُّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ ' (كتاب چي مونَو تاسي ته درليولي د بركت والا دي ، چي هغوي پرۍ غور او فكر وكړي او د عقل څښتان ترى پند حاصل كړى) .

ص تر کومه ځایه چې کیداۍ شي د تجوید او ترتیل هم خیال ساتی ، حروف سم او صحیح ادا کړی او په ورو ورو یې ولولی، د رسول اکرم گفرمان دي " په خپل آواز او لهجه قرانکریم ښکلي کړی [سنن ابو داود ]

رسول اکرم گلی یو یو حرف واضحه او یو یو ایت به یې جلا جلا لوسته او د نبې اکرم گلی لارښوونه ده قران تلاوت کوونکي ته به د قیامت په ورځ ویل کیږی ، په کوم ورو والی او ښه آواز سره چې تا ښکلي او ښایسته قرآن لوسته ، هماغسی قرآن لوله او د هر ایت په بدله کې دي یوه درجه لوړیږي ، ستا د اوسیدو ځای ستا د تلاوت وروستي آیت ته نږدې دي [جامع ترمذي]

د مد ډېر په لوړ آواز تلاوت کوي او مه يې بيخي ورو لولي بلکه په برابره اندازه تلاوت کوي ، د الله جل جلاله لارښوونه ده:

وَلَا تَجْهَرُ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُحَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا \(او پخپل المانځد كې مد پدښكاره (جهر) تلاوت او مديې ډوب ډوب كوي، بلكې د دواړو پدمنځ كې لاره غوره كړئ).

دا رنګۍ چې کله هم وخت پیدا کړی تلاوت وکړی خو د تهجد لمانځه پر وخت د قرانکریم د تلاوت کوښښ وکړی ، د دي وخت تلاوت تر نورو ټولو وختونو غوړه دي او د مؤمن باید دا هیله وي چې تلاوت تر ټولو غوره مرتبه حاصله کړی

۱ \_ د صسورت ۲۹ آیت

۲ \_ د بنی اسرائیل سورت ۱۱۰ آیت

د قرآنکریم د ختمولو کوښښ مه کوي، کې د قرآنکریم د ختمولو کوښښ مه کوي، رسول اکرم ﷺ فرمایلی دي : چا چې له دری ورځو نه په کم وخت کې قرانکریم ولوست هغه بیځی قرانکریم ونه پیژانده .

د قرانکریم د عظمت او لویوالی احساس ولری او لکه څنګه مو چې د ښکاره چټلتیا د لری کولو خیال ساتلی همداسې له زړه نه بد خیالونه ، بې کاره ولولی او نا پاکی هیلی اوباسې، کوم زړه چې ناپاک او له بې کاره خیالاتو او وسوسی نه ډک وي، په هغه کې نه د قران عظمت او پاکوالی کیناستلای شي او نه هغه د قران مجید په حقایقو او معارفو پوهیدای شي، حضرت عکرمه د به چې کله قران مجید بیرته کاوه نو زیاتره وختونه به بی هوشه کیده او فرمایل به یې دا زما د جلال او عظمت څښتن الله جل جلاله کلام دي.

د تلاوت پر وخت دا يقين په زړه کې وساتې چې که په مخ د ځمکه انسان ته هدايت په برخه کيداۍ شي، نو يوازي د همدي کتاب په وسيله، او د همدي ډول تصور له مخې د قران مجيد د لوستو پر وخت فکر وکړې او پر حقيقتونو او حکمتونو يې د پوهيدلو کوښښ وکړې، ژر ژر تلاوت مه کوي ، بلکې د ځان له پوهولو سره سره د قرآن کريم تلاوت خپل عادت وګرخوي ، او د غور او فکر کولو کوښښ وکړي ، حضرت عبدالله بن عباس رضي الله عنه به فرمايل چې زه د القارعه او القدر په څير کوچنې سورتونه له پوهي او تدبر سره لوستل تر دي غوره ګڼم چې د "البقره " او "آل عمران " په څير اوږدو اوږدو سورتونو تلاوت وکړم او پر هيڅ پوه نه شم، نبې ﷺ يو ځلې ټوله شپه هم دا يو ايت تکرار وه:

إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (اى الله كه ته دوي په عذاب كړى نو دا ستا بنده ګان دي او كه ته دوي ويخښى نو ته خورا غالب او بى اندازى د حكمت څښتن يې).

ا ـ د المائده سورت ۱۱۸ آیت

۹.

له دي عزم سره د قرانکريم تلاوت وکړی چې زه بايد له دي احکامو سره سم خپل ژوندون بدل کړم او د دي د لارښوونو په رڼا کې خپل ژوندون جوړ کړم او بيا چې کومی لارښوونی درته وشوي، له هغی سره د خپل ژوندون سمولو او له ګناهونو نه د خپل ژوندون د پاکولو پرله پسې کوښښ وکړی قرآن مجيد به د آئينی په څير ستاسې هر داغ او خيری تاسی ته در ښکاره کوي، نو اوس دا ستاسې کار دي، چې تاسې له دي خيريو او داغونو نه خپل ځان پاک کړی.

د تلاوت په دوران کې د قرآن حمید له آیتونو نه د اغیز اخیستلو هم کوښښ وکړي، چې کله د رحمت، مغفرت او د جنت د لازوالو نعمتونو یادونی لولۍ ښه خوشحاله شي او چې کله د الله جل جلاله د قهر او غضب او د جهنم د عذاب ویرونکي یادونی لولی نو بدن مو ولړزیږی ، اوښکي مو بې اختیاره له سترګو را رواني شي او زړه مو د ملامتیا پر توبو وژاړی، چې د مومنانو د بریالیتوبونو حالات لولی نو څیره مو وغوړیږی او چې کله د قامونو د تباهی او بر بادي حالات لولي نو غمجن ښکاره کیږی، چې د وعید او ویری ایتونه لولي نو ویښتان مو پر بدن ودریږی او چې د زیري او بشارت ایتونه تلاوت کوي نو روح مو د شکر پر ولولو خوشحاله شي

الفاظ دا دي: اللهم ارزقنی التفکر والتدبر بما یتلوه لسانی من کتابک والفهم الفاظ دا دی: اللهم ارزقنی التفکر والتدبر بما یتلوه لسانی من کتابک والفهم له، والمعرفه بمعانیه والنظر فی عجائبه والعمل بذالک ما بقیت ، انک علی کل شی قدیر ( ای الله ایزما ژبه چی ستا له کلام نه څه تلاوت کړی ، توفیق را کړی چی زه په کی غور او فکر وکړم، الهی ماته پکی پوهه راکړی، ماته یی د مفهرم او معانیو پیژندنه را په برخه کړی او د عجایباتو د میندلو ستر می او لید راکړی، او تر څو چی ژوندي یم توفیق راکړی چی زه پری عمل وکړم، بی شکه چی ته پرهر څه قادر یی)

### د جمعی ورځی آداب

د جمعي په ورځ د پاكوالي او نظافت او د ځان د مينځلو او لمېلو او ښكلا او ښكلا او ښايسته كولو پوره پوره خيال وساتي .

حضرت عبدالله بن عمر رضي الله عنهما وايي چي: كله څوك د جمعي لمانځه ته ځۍ نو بايد غسل وكړي [صحيح بخاري، صحيح مسلم].

او حضرت ابو سعید رضی الله عنه فرمایی چې د نبې اکرم پ لارښوونه ده: د جمعی پر ورځ پر هر بالغ او عاقل مسلمان غسل کول لازم دي او مسواک کول او خوشبویۍ لګول که وسنه یې وشي [صحیح بخاري، صحیح مسلم]

حضرت سلمان گه بیانوي چې نبې گ فرمایلی دي : چا چې د جمعی په ورځ ولمبل او ځان یې ومینځه او پخپل وس سره یې د پاکوالی او نظافت خیال وساته او بیا یې تیل ولګول، خوشبویې یې ولګوله بیا، غرمه وخته مسجد ته ولاړ او په جومات کې په صف کې د کیناستلو پر وخت یې دوه کسان له خپله ځایه لری نه کړل او بیا یې چې څه تقدیر او لمونځ ادا کړ، او بیا چې کله امام د ممبر خواته راغی نو غلۍ کیناست او خطبه یې واوریدله نو د دي سړی هغه ټول ګناهونه وبخښل شول، چې له یو جمعی نه تر بلۍ یې کړی وو [صحیح بخاری]

د جمعی ورځ زیات نه زیات د ذکر او تسبیح، د قران د تلاوت او دعا او د خیرات او ناروغانو د پوښتنی ، په جنازه کې د ګډون هدیری ته په تللو او د نورو نیکو کارونو په سر ته رسولو کې ولګوي .

حضرت ابو هريره رضى الله عنه وايې چې نبې اكرم ﷺ فرمايلى دي : ډېره غوره ورځ په كومه چې لمر راوخوت هغه د جمعى ورځ ده، په همدي ورځ آدم عليه السلام پيدا شو او په همدي ورځ په جنت كې داخل شو او په همدي ورځ له جنت نه راوايستلاى شو، ( د الله جل جلاله خليفه وګرځول شو ) او په همدي ورځ به قيامت قايميږى [صحيح مسلم]

حضرت ابوسعید خدر ورضی الله عنه وایی چې نبې ﷺ فرمایلی ، پنځه کارونه داسې دي چې څوک یې په جنتیانو داسې دي چې څوک یې په جنتیانو کې ولیکۍ : د ناروغ پوښتنه کول ، په جنازه کې ګلون کول، روژه نیول ، د جمعی لمونځ ادا کول او غلام آزادول [ابن حبان]

ښکاره خبره ده چې دا پنځه کارونه کول هغه وخت امکان لری چې د جمعی ورځ وي

ابو سعید خدری رضی الله عنه روایت کوي چې نبې اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی: کوم بنده چې د جمعی پر ورځ سوره کهف تلاوت کوي د هغه لپاره به د دواړو جمعو تر منځ یو نور ځلیږۍ [سنن نسایی]

د حضرت ابو هريره رضى الله عنه وينا ده چې رسول اكرم ر فرمايلى دي: كوم بنده چې د جمعى په شپه سوره دخان تلاوت كوي، د هغه لپاره اويازره فرښتى استغفار وايي او ټول كناهونه يې بخښل كيږي [جامع ترمذي]

نبی ﷺ فرمایلی دي: د جمعی په ورځ کې یو داسې مبارک ساعت دي چې بنده په هغې که هره دعا وغواړۍ هغه قبلیږۍ [صحیح بخاری]

دا ساعت کوم يو دي، په دي باب د علماو تر منځ اختلاف دي، ځکه چې په روايتونو کې د بيلا بيلو وختونو يادونه شوي ده، خو علماو ويلی دي چې دوه روايتونه په هغو کې بيخی صحيح دي، يو دا چې خطيب کوم وخت د خطبې لپاره ممبر ته راځی، دويم روايت دا دي چې دا وخت د جمعی د ورځی وروستی ساعت دي، کله چې لمر پريووځی، غوره دا ده چې تاسې په دواړو وختونو کې په خورا عاجزۍ او زاری سره په دعا تير کړی ، د خپلو نورو دعاګانو سره چې دا

دعا هم وغوارى نو ډېره ښه ده : ٱللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِيُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا أَنْتَ خَلَقْتَنِيُ وَأَنَا عَبُدُكَ وَأَنَا عَلَيْ عَهُدِكَ وَ وَعُدكَ كمااسُتَطَعُتُ أَبُوءُ لَكَ بِنَعُمَتِكِ عَلَى وَأَبُوهُ بِذَنْبِي فَاغُفِرُلِي فَإِنَّه لاَيغُفِرُ الـذَّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ أَعُوذُبِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعُتَ [صحيح بخارى - سنن نساني]

الله هم ته زَما رب يي له تا پرته بل هيڅوک معبود نشته، تا زه پيدا کړی يم، زه ستا بنده يم او تر خپلي وسۍ له تا سوه په کړيو وعدو ولاړ يم، زه ستا د نعمتونو او حساناتو اقرار کوم چې تا پر ما کړی دي او پر خپلو ګناهونو اعتراف

کوم، نو ته ما ویخښه ، ځکه چې له تا پرته بل هیڅوک نشته چې د ګناهونو بخښوونکی وي او د خپلو اعمالو له شر نه په تا سره پناه او امان غواړم).

چه د جمعی د لمانځه پوره پوره خیال ساتی، د جمعی لمونځ پر هر بالغ روغ رمټ، مقیم او هوښیار مسلمان باندي فرض دي ، که کوم ځای کې له امام پرت ه دوه کسان هم وي نو د جمعی لمونځ خامخا ادا کړی ، نبې اکرم پرت دومایلی دي خلکو ته پکار دي چې د جمعی لمونځ هیڅکله پری نږدې او که نه نو الله جل جلاله به یې پر زړونو مهر ولګوي بیا به (له هدایت نه محروم شی) او له غافلانو نه به وشمیرل شي [صحیح مسلم]

د حضرت ابوهریره رضی الله عنه وینا ده چې نبې ﷺ فرمایلی دي چې چا ولمبل او ځان یې ومینځه او د جمعی د لمانځه لپاره جومات ته راغی بیا یې سنت ادا کړل، چې الله چل جلاله یې په نصیب کړې وو، بیا چوپ کیناست ( خطبه یې واوریده) تر دي چې له خطبې اوریدلو نه وزګار شو بیا یې له امام سره فرض ادا کړل نو د هغه له یوي جمعی نه تر بلی ګناهونه بخښل کیږی او دری ورځی پر د پاسه.

حضرت يزيد بن مريم رضى الله عنه فرمايي چې زه د جمعى لمانځه ته تللم چې په لار كې مى. د حضرت عبايه بن رفاعه رضى الله عنه سره خبريې اترى وشوي هغه له مانه پوښتنه وكړه چيرۍ روان يي ؟ ما ورته وويل د جمعى د لمانځه ادا كولو لپاره ځم، وي فرمايل بختور دي وي ستا تلل د الله جل جلاله په لار كې تلل دي، نبې ﷺ فرمايلى دي : د كوم بنده پښى چې د الله جل جلاله په لاره كې كردجنۍ شوي پر هغو اور حرام دي.

چ د جمعی د اذان آوریدو سره د جومات په لور روان شي، کارو بار او نوری چارۍ له یوه سره بندي کړی او په جمع زړه د خطبې اوریدلو او لمانځه ادا کولو لپاره حاضر شي او چې کله له لمانځه نه وزګار شي، بیا د پخپل کارو بار پیل وکړی په قران مجید کې دي :

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجمعه فَاسْعَوْا إِلَى ذَكْرِ اللَّه وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُون ﴿)فَإِذَا قُضِيَتْ الصَّلَاةُ ۖ فَانتَشِرُوا في الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَصْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (اى مومنانو كله چې د جمعي په ورخ د لمانځه لپاره ندا، وشي نو د الله د ذكر خواته وځغلۍ او پيرل پلورل پريږدي دا ستا سې لپاره ډيره غوره ده كه تاسې پوهيږي - بيا كله چې لمونځ تر سره شي نو په ځمكه كې خواره شي او د الله على فصل ولټوي او د الله على ډير يادونكي اوسى ، ښايي چې تاسې ته فلاح په برخه شي )

له پورتدایتونو نه چې مومن ته کومي لارښوونۍ کیږي هغه دا دا دي:

ا - د مومن لپاره په پوره فکر او شعور سره په لمانځه کې ګڼون کول پکار دي او د آذان له اوریدو سره سم باید هر څه پریږدي او د لمانځه په لور ولاړ شي

ب - د اذان له اوريدو وروسته د مومن لپاره روا نه دي چې په نورو دنيوي چارو کې لګياوي او له الله ﷺ غافل دنيا دار وګرځي

ج-د مومن د ښيګنی راز دا دي چې هغه به دنيا کې د الله الله او غلام په حيثت وي، او چې کله ورته د الله الله او او او او وشي نو هغه د وفادار بنده او غلام په څير خپل ټول کارونه پريږدي او له خپلو ټولو دنيوي ګټو نه تير شي او د الله جل جلاله لور ته د آواز کوونکي په لور ولاړ شي او د خپل عمل په وسيله اعلان وکړی چې تباهی او ناکامی دا نه ده چې سړی پر دينی غوښتنو دنيوي ګټۍ قربانی کړی، بلکې تباهی او ناکامی دا ده چې انسان د دنيا جوړلو په مينه دين او او اخرت قربان کړی

د دنیا پدباب دا نظر صحیح نه دی چې سړی له هغی نه سترګی پټی کړی او داسې دیندار جوړ شی چې د دنیا لپاره بیخی بیکاره ثابت شی، بلکې قران لارښوونه کوی چې د لمانځه نه په وزګاریدو سره د الله جل جلاله په ځمکه کې خواره شی او الله جل جلاله چې پخپله ځمکه کې د رزق کوم وسایل پیدا کړی دی له هغو نه پوره پوره فایده واخلی او خپل ټول استعدادونه په کار واچوی او خپله برخه روزی تر لاسه کړی نو ځکه د مؤمن

١٠- د الجمعه سورت ٩ - ١٠ آيتونه

لپاره دا هم صحیح نه ده چې هغه د خپلو اړتیاو د پوره کولو لپاره نورو ته اړوی، او نه دا صحیح ده چې د خپلی کورنۍ د اړتیاو په پوره کولو کې سستی او لتی وکړی او هغوي د پریشانی او لتی ښکار شی

© وروستی مهمه لارښوونه دا ده چې مومن په دنیوی چارو او کارونو کې داسې ونښلی چې له خپل الله گله نه بی پروا شی او هغه په هر حال یاد ساتل په کار دی، ځکه چې د مومن د ژوندانه اصلی جوهر د الله گله یادول دی د الله گله یادول دی د الله گله یادول یوازی دا نه دی چې په ژبه تسبیح او حمد او تکبیر او تهلیل وویل شی، بلکې هر هغه څوک په الهی ذکر کې مشغول دی چې د الهی اطاعت لاندی د خپل ژوندانه په جوړولو بوخت وی

©د جمعی د لمانځه لپاره ژر تر ژره جومات ته د تللو کوښښ وکړی، او په لومړی سر کې تلل او په لومړی صف کې د ځای نیولو هڅه وکړی د حضرت ابوهریره رضی الله عنه وینا ده چې نبی ﷺ فرمایلی دی: هر چا چې د جمعی په ورځ داسې ولمبل لکه څنګه چې د پاکوالی لپاره غسل کوی (په مکمل دقت سره خپل ټول بندن مینځی او خپل بندن پاکوی) او بیا په لومیړی وخت کې ځان جومات ته رسوی نو ګواکی چې هغه د یو اوښ قربانی وکړه او څوک چې په دریم نمبر کې ځان جومات ته رسوی نو هغه ګواکی د غوایې قربانی وکړه او څوک چې په دریم نمبر کې ځان جومات ته رسوی نو هغه رسوی نو هغه د میانی کړ او څوک چې په څلورم رسوی نو هغه ګواکی د ښکرونو والاپسه قربانی کړ او څوک چې په څلورم نمبر کې جومات ته ورسید، ګواکی چې هغه د الله ﷺ د رضا لپاره یوه هګی ورکړه.

کله چې خطیب د خطبی لپاره راشی نو ملائکی د جومات دروازه پریږدی او راځی د خطبی اوریدلو او لمونځ ادا کولو لپاره کینی [صحیح بخاری ، صحیح مسلم]

حضرت عرباض بن ساریه رضی الله عنه وایی چی نبی ﷺ به د لومړی ۔ صف کیناستونکی ته دری کرتی استغفار فرمایه او د دویم صف لپاره به یی یو ځلی [سنن ابن ماجه، سنن نسایی] حضرت ابو هریره رضی الله عنه فرمایی: چې خلکو ته د لومړی صف اجر او ثواب معلوم نه دی، که د لومړی صف اجر او ثواب ورته معلوم شی نو خلک په پر لومړی صف پچه ( قرعه ) واچوی .

د لمونځ په جامع جومات کې ادا کړی او چیری چې ځای وی هلته کینی، د خلکو پر اوږو او سرونو د تیریدلو کوښښ مه کوی، په دی سره خلکو ته بدنی تکلیف هم رسیږی او زړونه یې هم خفه کیږی، او د هغوي په سکون او توجه کې هم خلل پیدا کیږی

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما فرمایی، چې د نبی گلار ښوونه ده: کوم سړی چې لومړی صف پریښود او په دویم صف کې ودرید، د دی لپاره چې مسلمان ورور ته یې تکلیف ونه رسی نو الله گله به ورته د لومړی صف والاو نه دوه چنده اجر او ثواب ورکړی [طبرانی]

حضرت سلمان رضی الله تعالی عنه وایی چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چا چې په لومړی برخه ورځ کې ولمبل او ځان یې ومینځه او د خپلی وسی په اندازه یې ځان پاک او صاف کړ بیا یې تیل او خوشبویی ولګوله او له غرمی سره یې ځان جومات ته ورساوه او دوه کسان یې پخپلو کې سره پانه څول یعنی د نورو پر سرونو او اوږو یې پښی وانه ړولی، د صفونو په منځ کې تیر نه شو او یا یې د دوه لمونځ کوونکیو تر منځ د کیناستو غلطی ونه کړه، بلکې چې چیرته ورته ځای پیدا شو همالته یې غلی لمونځ او سنت اداء کړل، هر څه یې چې الله جل جلاله په تقدیر کې لیکلی و، بیا چې کله خطیب ممبر ته راغی چوپ کیناست او (خطبه یې واوریده) نو داسې سړی ته هغه ټول ګناهونه وبښل شول چې له یوی جمعی نه یې تر بلې جمعی پوری کړی دی [صحیح بخاری]

خطبه تل د لمانځه په مقابل کې لنډه لولی، ځکه چې خطبه په اصل کې یادونه ده چې تاسې د الله بنده ګان بنده ګې او عبادت ته هڅوی، او لمونځ نه یوازی دا چې عبادت دی بلکې تر ټولو غوره عبادت دی، نو ځکه دا هیڅکله صحیح نه ده چې خطبه دی اوږده او د ډېر وخت لپاه ورکړل شی او لمونځ دی لنډ او ژر ژر اداء کړای شی، د نبی صلی الله علیه وسلم

لارښوونه ده: لمونځ اوږدول او خطبه لنډول د دی خبری نښه ده، چې خطیب د پوهی او فراست څښتن دی نو تاسې لمونځ اوږد ادا، کړی او خطبه لنډه ورکړی [صحیح مسلم]

واوری او د الله جل جلاله او رسول الله ﷺ چی کوم احکام درته معلوم وی واوری او د الله جل جلاله او رسول الله ﷺ چی کوم احکام درته معلوم وی پر هغی په رښتیا سره د عمل کولو اراده وکړی، نبی ﷺ فرمایلی دی چا چی غسل وکړ او بیا د جمعی د لمانځه اداء کولو لپاره راغی او پخپله اندازه یی لمونځ ادا کړ بیا غلی کیناست او په پوره توجه او پام سره یی خطبه واوریده ان تر دی چی خطیب له خطبی نه وزګار شو، بیا یی له امام سره فرض لمونځ ادا کړ، نو د ده هغه ټول ګناهونه وبښل شول چی له یوی جمعی نه تر بلی جمعی پوری تری شوی دی، بلکی د دری نورو ورځو ګناهونه یی هم وبښل شول [صحیح مسلم]

په يو بل روايت کې دی چې کله خطيب د خطبی لپاره راووت نو بيا نه لمونځ کول صحيح دی او نه خبری کول صحيح دی

© دویمه خطبه په عربی ژپه ولولی، البته په لومړی خطبه کې مقتدیانو ته یو څه د الله جل جلاله او رسول الله الله الله الله خامو له ضرورت سره سم یو څه نصیحتونه او لارښوونی او د ذکر او عباداتو په باب یو څه په خپله ژبه کې هم بیان کړی، نبی صلی الله علیه وسلم چې د جمعی په ورځ کومی خطبی ورکړی دی، له هغو نه همدا معلومیږی چې خطیب دی له حالاتو سره سم یو څه هدایات او لارښوونی وکړی او دا مقصد هغه وخت پوره کیدای شی چې خطیب د اوریدونکیو په ژبه هغوي ته وینا وکړی

د جمعی په فرضونو کې الاعلی سورت او الغاشیه لوستل او یا د منافقون سوره او جمعه سوره تلاوت کول غوره او سنت دی، نبی ﷺ به زیاتره همدا سورتونه د جمعی په لمانځه کې تلاوت کول

د جمعی په ورځ په خصوصی توګه په نبی ﷺ درود او سلام لیږلو اهتمام وکړی او د نبی ﷺ لارښوونه ده: د جمعی په ورځ پر ما زیات

# لِ أُونَانَ أَوْلَ إِنْ الْمِالِ عِلَى الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ

درودونه ولیږی، په دی ورځ درود لوستلو کې ملائکی حاضری وی او دا درود زما حضور ته وړاندی کیږی [جامع ابن ماجه]



### د جنازي د لمانځه آداب

▶ د جنازی په لمانځه کې باید ګډون وکړی، د جنازی لمونځ د مړی لپاره د بښنی دعا ده او دا د مړی مهم حق دی که دا اندیښنه وی چې د اوداسه په کولو کولو د جنازی لمونځ تیریږی نو تیمم وکړی او ودریږی، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د جنازی لمونځ ادا کړی ، ښایې چې د دی لمانځه لامله تاسې غمجن شی غمګین انسان د هر نیک کار استقبال کوی [حاکم]

او رسول اکرم ﷺ دا هم فرمایلی: چې پر کوم مړی دری صفه د جنازی لمونځ اداء کړای شي د هغه لپاره جنت واجبیږي [سنن ابو داود ]

۱۹۰ جنازی د لمانځه لپاره کټ ( چارپایی ) داسې کیږدی چې سر یې د شمال لوری ته وی او پښی یې د جنوب لوری ته وی او د مړی مخ د قبلی لوری ته کړی ۱

که تاسې د جنازی د لمانځه امامت کوی نو داسې ودریږی چې تاسې د مړی سینی ته مخامخ ولاړ واوسی .

۹۰ جنازی په لمانځه کې د صفونو شمیر تل طاق ساتی او که لږ کسان وی یو صف جوړ کړی او که نه نو دری، پنځه، اوه څومره چې کسان زیات وی هماغومره صفونه جوړ کړی خو شمیر یې باید طاق وی

◄ چې د جنازی لمونځ شروع کوی نو دا نیت وکړی چې مونږ د دی مړی لپاره د ارحم الراحمین ذات جل جلاله نه د ده د بښنی لپاره د جنازی لمونځ ادا کوو، امام دی هم نیت وکړی او مقتدی دی هم همدا نیت وکړی

◄ جنازی په لمانځه کې چې څه امام لولی مقتدی به یې هم هماغه لولی، مقتدی باید چپ ولاړ نه وی، البته امام به تکبیرونه په جهر (ښکاره) لولی او مقتدی به یې په پټه لولی

۱ - داسې د کیښودل شی چې په ښی اړخ راړول شی مخ یې قبلی ته وی د هر وطن او اقلیم سره برابر (مهتم).

1...

۹۹ جنازی لمانځه کې څلور تکبیرونه ولولی د لومړی تکبیر په ویلو سره لاسونه تر غوږونو یوسی او بیا لاسونه وتړی او ثنا ولولی: سُبُحنَکَ اللّهُمُّ وَبِحَمْدِکُ وَتَبَارَکَ اسْمَکَ وَتَعَالَی جُدُّکَ وَجُلَّ ثَنَاءًکَ وَلَا إِلهُ عَیْرُکَ .

(یا اللهٔ ته پاک یې او تر ټولو لوړ یې د خپل حمد او ثنا سره او ستا نوم د خیر او برکت والا دی او ستا لویی او ستر توب ډېر لوړ دی او ستا تعریف ډېر د عظمت څښتن دی او له تا پرته هیڅوک معبود نشته).

او دویم تکبیر ووایاست، خو په تکبیر کې نه لاسونه پورته کړی او نه په سر کومه اشاره وکړی، له دویم تکبیر وروسته درود شریف ووایاست اللهم صلی علی مُحَدِّد وَعَلی الراهیم وَعَلی الراهیم وَعَلی الراهیم الله علیه وسلم رحمت وکړی او د هغه پر آل رحمت وکړی لکه څنګه چې تا رحمت وفرمایه پر ابراهیم علیه السلام او د ابراهیم پر آل، بیشکه ته د ډېرو ستاینو او عظمت څښتن یې، خدایا! ته برکت نازل کړی پر محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه پر آل، لکه څنګه چې تا برکت نازل کړ پر ابراهیم علیه السلام او د هغه پر آل بی شکه د زیاتو ستاینو څښتن او د ابراهیم علیه السلام او د هغه پر آل بی شکه د زیاتو ستاینو څښتن او د عظمت خښتن یې)

اوس د لاسونو له پورته کولو پرته دریم تکبیر ولولی او د مړی لپاره مسنون دعا ولولی، بیا څورم ځلی تکبیر ووایاست او دواړو خواو ته سلام وګرځوی

◄ که مړى بالغ سړى او بالغه ښخه وى نو له دريم تکبير وروسته دا دعا ولولى : اللهم اغفر لحيينا وميتنا وشاهدنا وغائبنا وصغيرنا وکبيرنا وکبيرنا وکائبنا وکينرنا وکنين والهم الهم من الهم من الهم من الهم من الهم من الهم ومکن توقيته منا فتوفه على الإسلام ومکن توقيته منا فتوفه على الإيمان اله اى الله زمونو دوندى، زمونو مړى، زمونو حاضر، زمونو غائب، زمونو کوچنيان، زمونو لويان، زمونو نران، زمونو ښځى ويښى، خدايدا زمونو نه چې ته څوک ژوندى ساتل غواړي، پر اسلام يې ژوندى وساتى او څوک کې ته مړ کوى هغه له ايمان سره مړ کړى م

# أور السالة الأورض المنافق المن

او که مړی نابالغ هلک وی دا دعا ووایاست : اُللهُمَّ اَجْعلُهُ لَنَا فَرطاً وَّ اَجْعلُهُ لَنَا فَرطاً وَّ اَجْعلُهُ لَنَا شَافِعا وَ مَشْفَعا ( خدایا؛ ته دا هلک زمون لپاره د بښنی وسیله وګرځوی او دا زمون لپاره اجر او د اخرت ذخیره وګرځوی او دا سپارښتنه چې ومنل شي )

او که مړی نابالغه نجلی وی نو دا دعا ووایاست د دی دعا مطلب هماغه دی چی د هلک لپاره لوستل کیږی : اُللَّهُمَّ اجُعَلُهَا لَنَا فَرَطًا تَّوَ اجْعَلُهَا لَنَا أَجُرا وَّذُخُرا وَّجُعَلُهَا لَنَا شَافِعَةً وَمُشَفِّعَةً.

چې جنازي ته ځي د خپل اُنجام په باب فکر کوي او دا فکر له ځان سره کوي لاه څنګه چې تاسې د بل چا خاورو ته د سپارلو لپاره ځي، همداسې به يوه ورځ نور خلک تاسې وړي، د دي غم او فکر په نتيجه کې به تاسې لږ تر لږه دومره وخت د اخرت د فکر نيکېختي بيامومي او د دنيا له لانجو نه او نورو چارو به بي غمه ياست.



## دِ مرِي آداب

♦ کله چې کوم څوک مرګ ته نږدی انسان ته ورشی نو په یو څه لوړ آواز سره د توحید کلمه ( لا اله الا الله محمد رسول الله ) لولی، ناروغ ته یې د ویلو مه وایې د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده کله چې د ځنکدن په حالاتو کې ناروغانو سره ناست یاست نو د کلمی ذکر کوی [صحیح مسلم]
 ♦ د ناروغ د نزع (ساه وتو ) په وخت کې سوره یس تلاوت کړی، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې: د مرګ په حال کې کسانو سره سوره یس لولی، ( عالمګیری سلم مخ لومړی ټوک ) هو! له ساه وتلو نه وروسته تر څو چې مړی ته غسل نه وی ورکړای شوی ( چې د غسل اړتیا ورته وی ) چې ورسره ناست واست تلاوت مه کوی

او هغه څوک چې غسل ته يې اړتيا وي د حيض او نفاس لرونکي ښځه دي هم مړي ته نه ورنږدي کيږي

۵ مرای د خبر له اوريدو سره (إنّا للهِ وإنّا اللهِ رَاجِعُونَ) ولولى .

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم فرمان دی څوک چې د مصیبت پر وخت راتنا پلا واتنا پالیه راجعون وایی د هغه لپاره دری اجرونه دی .

لومړی داً چې پر هغه د الله جل جلاله له لوری رحمت او سلامتی وی . دويم دا چې هغه ته د حق د لتی او تلاش اجر او ثواب ورکول کيږي.

دريم دا چې د هغه زيان تلافي کيږي او هغه ته د هر ورک شوي څيز له هغي نه ښه بدله ورکول کيږږي [طبراني]

◊ د مړى په غم كې د چيغو سورو او ستاينو ويلؤ نه خان وساتى، البته كه په غم كې د چا له سترګو اوښكى ولاړى شى دا فطرى خبره ده، د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم زوى حضرت ابراهيم چې وفات شو نو د هغه له سترګو اوښكى روانى شوى همدا رنګه كله چې يې لمسى ( د حضرت زينب رضى الله عنها زوى) وفات شو نو د هغه له سترګو مباركو اوښكى روانى وى، پوښتنه ترى وشوه يا رسول الله دا څه دى؟ وى فرمايل دا رحمت دى چې الله ﷺ د خپلو بنده ګانو په زړونو كې ايښى دى او الله ﷺ په خپلو

بنده ګانو کې پر هغه چا رحم کوی چې رحم کوونکی دی: او هغه دا هم وفرمایل چې . څوک مخ په خپیړو وهی، ګریوان څیری کوی د جاهلیت په څیر ستاینی کوی د هغو زمون سره هیڅ اړیکی نشته .

♦ له ساه وتلو وروسته د مړی پښی لاسونه سم کړی سترګی یې پټی کړی، او په یوه چیرړه یې زنه وتړی، او د پښو دواړه غټی ګوتی یې هم په یوه چیرړه وتړی څادر پری وغوړوی او دا وایاست بشم الله وَعُلی مِله رَسُول الله) (شروع کوم په نامه د الله او د رسول الله پر ملت ) او خلکو ته د مړی خبر ورکړی او قبر ته د کوزیدو پر وخت هم همدا دعا ولولی.

♦ د مړی نيکی بيانوی او د بديو يادونه يې مه کوی ، د نبی ﷺ
 لارښوونه ده: د خپلو مړيو نيکی بيانوی او د هغوي له بديو نه ژبه بنده
 کړی [سنن ابو داود]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی کله چې څوک مړ شی او د هغه څلور ګاونډیان د هغه پر نیکی ګواهی ورکړی نو د الله جل جلاله فرمایی : ما ستاسې ګواهی قبوله کړه او د کومو خبرو نه چې تاسې خبر نه وی هغه می وبښلی [ابن حبان]

یو ځلی د نبی صلی الله علیه وسلم پر وړاندی صحابه کرامو د یوی جنازی ستاینه وکړه هغه صلی الله علیه وسلم وفرمایل " د ده لپاره جنت واجب شو، خلکو تاسی پر خمکه د الله جل جلاله گواهان یاست، تاسی چی چاته بنه وایاست الله جل جلاله هغه جنت ته داخلوی او تاسی چی چا ته بد وایاست الله جل جلاله هغه دوزخ ته لیږی [صحیح بخاری، صحیح مسلم] او هغه دا هم فرمایلی چی کله د کوم ناروغ پوښتنی ته ولاړ شی او یا د چا په جنازه کی ګدون وکړی تل پر ژبه د خیر کلمات وایاست، ځکه چی ملائکی ستاسی پر خبرو آمین وایی [صحیح مسلم]

خای کړ؛ بیا الله ﷺ پوښتنه کوی تاسې زما د بنده د زړه ټوټی روح قبض کړ؟ هغوي وایې هو! بیا الله ﷺ پوښتنه کوی نو زما بنده څه وویل؟ هغوي وایی الهی هغه ستا حمد وایه او " إِنّا لِلْهِ وَإِنّا اللّهِ رَاجُعُونَ " یې په خوله جاری و نو الله ﷺ وایې: زما د دی بنده لپاره په جنت کې یو کور ودان کړی او د هغه نوم بیت الحمد یعنی د شکر کور کیږدی [جامع ترمذی].

◊ د زیات وخت لپاره مړی بی غسله مه پریږدی که د غسل لپاره په اوبو کې د بیری پاڼی واچوی او تړمی یې کړی نو ښه ده ، مړی په پاکه او صافه تخته باندی واچوی جامی تری اوباسی او لنګ تری تاو کړی، د لاس نه ټوټه تاوه کړی لومړی یې غټه او وړه استنجا ورکړی او خیال کوی چې لنګ تری تاو وی، بیا یې اودس ورکړی، په اوداسه کې په خوله او چېزه کې اوبو تیرولو ته ضرورت نشته ، د غسل ورکولو په وخت کې د مړی په پوزه او غوږونو کې مالوچ کیږدی چې اوبه پکې لاړی نه شی، بیا یې پر سر صابون او یا بل څیز ووهی او ښه یې ومینځی او پاک یې کړی بیا یې په چپه ډډه واړوی او په ښی اړخ یې له سره تر پښو اوبه تیری کړی، بیا یې په ممداسې چې اړخ له سره تر پښو ومینځی، اوس لوند شوی لنګ تری لری کړی، او چې اړخ له سره تر پښو ومینځی، اوس لوند شوی لنګ تری لری کړی، او چې اړخ له سره تر پښو ومینځی، اوس لوند شوی لنګ تری لری کړی، او کیږدی، نبی گو فرمایلی دی: چا چې مړی ته غسل ورکړ او د هغه عیب یې کټ کړ، الله گه د داسې شخص څلویښت کبیره ګناهونه بښی او چا چې مړی په قبر کې کییښود ګواکی چې د مړی لپاره یې د قیامت تر ورځی کور چوړ کړ [طبرانی]

♦ کفن د منځنی درجی له سپینی ټوټی نه جوړ کړی چې رخت یې نه ډېر قیمتی وی او نه ډېر خراب، د نارینه و لپاره کفن دری ټوټی کړی یو څادر، یو لنګ او یو د کفن کمیس، د څادر اوږدوال باید د مړی له قد نه زیات وی، چې سر او پښو دواړو خواته وتړل شی او سور یې باید دومسره وی چې مړی پکې ښه تاو شی، د ښځو لپاره پر پورته دری ټوټو سربیره یو سربند ونیسی چې د یو ګز نه لې پلن او له یو ګر لې څه اوږد وی او له تخرګونو واخله تر زنګونونو پوری یو سینه بند یې هم باید وی.

د نبی ﷺ فرمان دی، چې چا مړی تـه کفن واغوست اللہ جل جلالہ به هغه ته په جنت کې د سندس او استبرق جامي ورواغوندي [حاکم].

🗞 جنازه د هدیری په لور لږ څه په چټک مِژله یوسی، نبي ﷺ فرمایلي دى: په جنازه كي له چتكتيا نه كار اخلى حضرت ابن مسعود رضي الله عنه له رسول الله صلى الله عليه وسلم نه پوښتنه وكړه يا رسول الله! جنازه په څه ډول رفتار سره يوسو؟ وي فرمايل: چټكه چټكه له منډو وهلو نه لن څه كمه "که مړي د خير څښتن وي، نو هغه ژره تر ژر د خير انجام ته ورسوي او که د شر څښتن وي نو دغه شر ژر تر ژره له ځانه لري کړي [سنن ابو داود].

◊ له جنازي سره پياده لاړ شي نبي ﷺ له يوي جنازي سره روان وي ليدل چې څو تنه سپاره روان دي، هغه ورته وويل تاسې ته شرم نه درځي چې د الله جل جلاله ملایکی پیاده روانی دی او تاسی د څارویو پر شا یاست، البته له جنازی تر شاته سپاره راتلای شی، نبی ﷺ ابو واحدی په جنازه کې پیاده ولار او بیرتد پر آس سپور راغی .

🕸 کله چې تاسې جنازه را روانه وويني نو ودريږي بيا مو که ورسره د تللو اراده نه وی نو معطل شی چې جنازه يو څه وړاندی ولاړه شي، نبي ﷺ فرمایلی دی: چې کله تاسې جنازه ووینی نو ودریږی او کوم خلک چې له جنازی سره ولاړ شی هغوي دی تر هغو نه کینی ترڅو چې جنازه کې نه ښودل شي.

◊ د جنازي د لمانځه د ادا كولو خيال ساتي او له جنازي سره ځي هم او پر اوږه کوی يې هم، د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: پر مسلمان د مسلمان دا هم حق دی چې د هغه له جنازی سره ولاړ شي او رسول اکرم 爨 دا هم فرمایلی څوک چې په جنازه کې شریک شو او د جنازي لمونځ یې هم ادا کر هغه ته به يو قيراط ثواب ورکول کيږي، د لمانځه وروسته چې په ښخولو کې هم ګډون وکړ هغه ته به د دوه قیراطو اومره ثواب ورکول کیږی، چا تری پوښتنه وکړه، دوه قیراطه به څومره وی وی فرمایل د دوه غرونو اومره [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

◊ د مړی قبر د شمال او جنوب لور ته اوږد وکنی او مړی چې قبر ته کوزوی نو د قبر په ښی غاړه یې کټ کیږدی او بیا یې لحد ته کوز کړی، که د مړی وزن کم وی نو دوه کسان یې کوز کړی او که نه نو د اړتیا په اندازه یې دری یا څلور کسه قبر ته کوز کړی، د کوزولو پر وخت د مړی مخ د قبلی په لور کړی، او د کفن غوتی خلاصی کړی

قبر ته د ښځينه مړی ښکته کولو پر وخت پرده وکړی .

په قبر کې د خاورو اړولو پر وخت د سر او سینی له لوری پیل وکړی، او دواړه لاسونه له خاورو ډک کړی او دری کرتی یې په قبر واچوی، لومړی ځل د خاورو اچولو پر وخت و مِنْهَا خَلَقُنکُمُ (له همدی خاوری مونږ ته پیدا کړی) دویم ځل د خاوری اچولو پر وخت و وَنْیَهَا نُعیْدُکُمُ (او همدی ته دی بیا راولو) او دریم ځل چې خاوری اچوی نو وَمِنْهَا نُخْرِجُکُمْ تَارُهُ اُخْری (او له همدی نه به بیا مونږ تا را پاڅوو) ولولی

 ♦ د مړی قبر مه ډېر لوړوی او نه یې له ځمکې سره برابر کړی بس همدومره خاوره پر قبر واچوی څومره مو چې تری ایستلی وی او له خاوری اچولو وروسته پری لږ څه اوبه وشیندی

◊ د مړی له دفن کولو نه وروسته يو څه وخت له قبر سره ودريږی د مړی لپاره د مغفرت دعا وکړی، يو څه قرآن شريف تلاوت کړۍ او ثواب يې مړی ته وبخښۍ او د خلکو پام هم را وګرځوی چې استغفار ووايی ، نبی اکرم ﷺ به د مړی له دفن کولو وروسته په خپله استغفار وايه او خلکو ته به يې هم لارښوونه کوله: دا د حساب وخت دی د خپل ورور لپاره د ثابت قدمی دعا وکړی او (له الله يې) بخښنه وغواړي [سنن ابو داود].

د خپلو خپلوانو او یا ګاونډیانو کره مو چې مړی واقع شی نو هغوي
 کره یو دوه وخته خواړه ولیږی، څکه چې هغوي به په غم کې غمګین وی،
 په جامع ترمذی کې دی چې کله د حضرت جعفر رضی الله عنه د شهادت
 خبر راغی نو رسول الله گ وفرمایل: د جعفر رضی الله عنه د کور خلکو
 لپاره خواړه تیار کړی، هغو نن مشغول دی.

## ين احال في وني النان أونوان أولي أوان

♦ له دری ورخو زیات د مړی په غم مه کینی البته که د کومی ښځی میړه وفات شی نو د هغی د غم ناستی موده څلور میاشتی لس ورځی ده کله چې د ام المومنین حضرت ام حبیبه رضی الله عنها پلار ابوسفیان رضی الله عنه وفات شو نو بی بی زینب رضی الله عنها یې فاتحی ته ورغله، حضرت ام حبیبه رضی الله عنها خوشبویی را وغوښته په هغی کې د زعفرانو ژیړوالی و ام المومنین هغه خوشبوی پر خپلی مینځی ومږله او بیا یې پر خپل مخ ووهله او بیا یې وفرمایل: الله شاهد دی ماته د خوشبوی بیا یې پر خپل مخ ووهله او بیا یې وفرمایل: الله شاهد دی ماته د خوشبوی میرمن پر الله جل جلاله او د اخرت پر ورځ ایمان لری هغه دی د کوم مړی غم له دری ورځو زیات نه کوی، البته د میړه موده څلور میاشتی او لس ورځی وی [سنن ابو داود]

د مړی له خوا د خپلی وسی سره سم صدقه او خیرات هم ورکړی، خو
 په دی چار کې غیر مسنون لاری مه غوره کوی



## د هدیری آ**د**اب

که دفن کولو کې کډون وکړی او د مړی په دفن کولو کې کډون وکړی او کله هسی هم هدیری ته ځی او د اخرت یاد پری تازه کیږی او له مرګه وروسته ژوندانه لپاره د تیاری ولوله پیدا کیږی، نبی اکرم ﷺ له جنازي سره هدیری ته ولاړ، هلته د یو قبر تر څنګ کیناست او دومره یې وژړل چې ځمکه لمده شوه، بیا یې صحابه و ته په خطاب کې وویل: وروڼو! د دی ورځی لپاره تیاری وکړی [ابن ماجه]

یو کرتی له قبر سره کیناست او وی فرمایل، قبر هره ورخ په ډېر ویروونکی آواز غږ کوی ای د آدم ځوځاته! آیا تا زه هیر کړی یم! زه د یوازیوالی کور یم، زه د پردیتوب او ویری ځای یم، زه د چنجیو کور یم، زه د تنګسیا او مصیبت ځای یم، له هغو نیکبختانو پرته د چا لپاره چې زه الله پاک پلن او پراخه کړم، زه د ګردو انسانانو لپاره همداسي تکلیف ورکوونکی یم، او هغه وفرمایل قبر یا د جهنم له کندو یوه کنده ده او یا د جنت له باغیچو نه یوه باغیچه ده [طبرانی]

هدیری ته ولاړ شی او پند تری واخلی او د سوچ او فکر قوتونه رایو خای کړی او له مرګه وروسته د ژوندانه په باب فکر وکړی، یو ځلی حضرت علی رضی الله عنه هدیری ته تشریف یووړ، له هغه سره حضرت کمیل رضی الله تعالی عنه هم و هدیری ته په رسیدو یې ټولو قبرونو ته وکتل او بیا یې د قبرونو واسیدونکیو، ای بیا یې د قبرونو اوسیدونکیو، ای په کنډرو کې اوسیدونکیو ای په وحشت او تنهایی اوسیتونکو وایاست ستاسې د خیر خبر څه دی؟ زمونږ حال خو دا دی چې مال وویشل شو اولاد یتیم شو، کونډو نور میړونه وکړل، دا خو زمونږ حال دی، اوس تاسې هم خپل ووایاست، بیا هغه تر ډېره وخته غلی و، له دی وروسته یې د حضرت کمیل رضی الله عنه په لوری وکټل او وی فرمایل: کمیله! که دی قبرونو ته خبرو کولو اجازه وای، نو دوی به ویلی وو چې: غوره توښه تقوی ده " دا

المرون ا

یې وفرمایل او په ژړا شو، تر ډېره یې وژړل بیا یې وویل کمیله! قبر د عمل صندوق دی او د مرګ پر وخت دا خبره معلومیږی

♣ په هدیره کې د بی پروا او غافلانو په څیر خنداو ټوکی او د نیاوی خبری مه کوی، قبر د اخرت دروازه ده، د دی دروازی په لیدلو د هغه ځای فکر وکړی او د ویری او ژړا کوښښ وکړی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی: ما به تاسې د هدیری له تللو منع کړی واست (چې د توحید عقیده ستاسې په زړونو کې په مکمله توګه ځای ونیسی) اوس نو که غواړي ولاړ شی ځکه چې قبرونه د اخرت یاد تازه کوی [صحیح مسلم]

د قبرونو له پخو جوړولو او ښايسته کولو نه ځانونه وژغوری پر نبی صلی الله عليه وسلم چې کله د نزع حالت جاری و، د درد له تکليف نه خورا زيات پريشانه و، کله به يې پر مخ څادر غوړاوه او کله به يې لری کاوه، په همدی بی اندازی تکليف کې تری حضرت عايشه رضی الله عنها واوريدل پر مبارکه ژبه يې دا الفاظ وو پر يهودو او نصاراو د الله جل جلاله لعنت، هغوي د خپلو پيغمبرانو قبرونه عبادت ځايونه کړل

د مې هديسرى ته ولاړ شسى، د مې و لپاره د خير دعا وغواړي او له الله څخه د بښنى دعا وغواړي، حضرت سفيان رحمه الله عليه فرمايې : څه ډول چې ژوندى انسان خوراک او څښاک ته اړوى ، همدا رنګه مړى د دعا لپاره بى اندازى محتاج وى

د طبرانی په يو روايت کې دی چې الله على په جنت کې د يوه نيک بنده درجه لوړوی نو هغه بنده پوښتنه کوی، الهی ماته دا مرتبه له کومه راکړای شوه، الله على وفرمايي ستا د زوی له امله چې هغه تاته د بښني دعا کوله

## دکسوف او خسوف آداب

- که لمر یا سپوږمی تندر ونیسی نو د الله تعالی ذکر کوی ، له هغه جل جلاله نه دعا وغواړي، تکبیر او تهلیل او خیراتونه وکړی د دغو نیکو چارو په برکت الله ﷺ مصیبتونه او افتونه ځنډوی، حضرت مغیره بن شعبه رضی الله عنهم فرمایی چی نبی ﷺ فرمایلی لمر او سپوږمی د الله ﷺ دوه نبیی دی، د چا په مړه کیدلو او یا پیدا کیدلو یې تندر نه نیسی، کله چی تاسی وینی چې تندر نیولی دی نو الله ﷺ ته زاری وکړی او له هغه نه دعا وغواړي او لمونځونه ادا کړی، ان تر دی چې لمر یا سپوږمی صافه شی [صحیح بخاری ، صحیح مسلم]
- کلّه چې لمر تندر ونيسې نو په جومات کې په جماعت سره لمونځ ادا کړی البته د دې لمانځه لپاره اذان او اقامت مه واياست، همداسې خلک په نورو وسيلو راټول کړی او چې کله سپوږمي تندر ونيسې نو ځانله نوافل ادا کړی، په جماعت سره يې مه کوي
- د قرانکریم تلاوت اوږد وکړی او تر هغه وخته په لمانځه مشغول اوسی تر څو چې لمر تندر پری نږدی، او په لوړ آواز تلاوت وکړی، د نبی په وخت کې لمر تندر ونیو، په اتفاقی ډول په دی ورځ د هغه شیدی خوړونی زوی کې لمر تندر ونیو، په اتفاقی ډول په دی ورځ د هغه شیدی خوړونی زوی حضرت ابراهیم وفات شو، خلکو ویل چې څرنګه چې نن حضرت ابراهیم بن محمد په وفات شوی دی نو ځکه لمر تندر نیولی دی، نو رسول اکرم په خلک راټول کړل، دوه رکعته لمونځ یې په جماعت سره ادا کړ، په دی لمانځه کې هغه اوږد تلاوت وکړ، د بقره سوره اومره تلاوت یې وکړو اوږدی رکوع او سجدی یې وکړی، د لمانځه نه چې فارغیدو لمر تندر پریښی و، له دی نه وروسته یې خلکو ته وویل لمر او سپوږمی د الله تعالی پریښی و، له دی نه وروسته یې خلکو ته وویل لمر او سپوږمی د الله تعالی

د لمر تندر نیولو ته کسوف وایی او د سپوږمی تندر نیولو ته خسوف وایې.

کله چې تاسې له داسې پیښی سره مخ شې نو د الله جل جلاله په یاد مصروف شی، له الله جل جلاله دعا وغواړي او په تکبیر او تهلیل مشغول اوسی، لمونځونه ادا کړی او خیراتونه صدقی ورکړی [ صحیح بخاری اوصحیح مسلم].

حضرت عبدالرحمن بن سمره رضی الله عنه وایی چی د رسول اکرم په نه رمانه کی یو ځلی لمر تندر ونیو، ماله مدینی نه بیرون غشی ویشتل، سملاسی می غشی وغورزول چی وګورم نن په دی پیښه کی نبی اکرم پخه عمل کوی، د حضرت محمد عربی په خدمت کی حاضر شوم، هغه مبارک لاسونه پورته نیولی وو د الله رب العالمین، حمد، ثنا، تکبیر او تهلیل یی واید، بیا یی دوه رکعته لمونځ ادا کی او دوه اوږده اوږده سورتونه یی تلاوت کړل او تر هغه وخت مصروف و چی لمر صاف شو

صحابه کرامو به هم د خسوف او کسوف پر وخت لمونځ ادا کاوه یو کرتی په مدینه منوره کې تندر واقع شو، نو حضرت عبدالله بن زبیر رضی الله تعالی عنهم د لمانځه امامت وکړ او یو بل وخت تندر واقع شو نو حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهم خلک را ټول کړل او په جماعت سره یې لمونځ ادا کړ.

• د کسوف (لمر تندر) په لمانځه کې په لومړی رکعت کې له فاتحی

سورت وروسته عنکبوت سورت تلاوت کړی او په دویم رکعت کې روم سورت تلاوت کړی او په دویم رکعت کې روم سورت تلاوت تلاوت کړی، د دغو سورتونو لوستل سنت دی، البته ضروری نه دی، نور سورتونه هم لوستل کیدای شی

- د لمر تندر په جماعت لمانځه کې که زنانه ګډون کول غواړي او د ګډون کولو آسانتیا وی نو خامخا د ګډون اجازه ورکړی او کوچنیان هم لیواله کړی چې له پیله د هغوي پر زړونو د توحید نقش کینی او د توحید پر خلاف بل ډول فکر یې په زړونو کې ځای ونه نیسی
- په کومو وختونوکې چې د لمانځه ادا کول منع دی يعنی د لمر راختلو، لمر پريوتلو او د زوال (غرمی) په وختونو کې که لمر تندر ونيسی نو لمونځ مه کوی، البته ذکر او تسبيح وواياست ، غريبانو او مسکينانو ته خيراتونه

117

## بِاوَا تِنَافُوا وَ لِهِ الْمُواتِ الْمُواتِ الْمُواتِ

ورکړی او که د لمر راختلو او د غرمی ( زوال ) د وخت تیریدلو وروسته بیا هم تندر پاتی وو نو بیا لمونځ ادا کړی .



#### د رمضان المبارك آداب

- د رمضان المبارک (روژی) له شانه سره سم ښه راغلاست لپاره د شعبان (برات) نه خپل دهن تیار کړی، او د برات (شعبان) میاشتی له پنځلسمی د مخه روژی ونیسی د حضرت عایشی رضی الله عنها وینا ده چې رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به د برات په میاشت کې تر نورو میاشتو زیاتی روژی نیولی.
- په پوره مینه او هیله د روژی مبارکی د میاشتی د لیدلو کوښښ وکړی او د سپوږمی په لیدلو دا دعا ولولی : الله اکبر اللهم اهله علینا وکړی او د سپوږمی په لیدلو دا دعا ولولی : الله اکبر والسلامة والاسلام، والتوفیق لما توب وترضی ربنا وربک الله الله الله الله تر هر څه لوی یې، الهی! دا میاشت زمونږ لپاره د امن، ایمان، سلامتیا او اسلام میاشت راوخیژوی او د هغو چارو توفیق راکړه چې ستا خوښ دی، ای سپوږمی! زمونږ رب او ستا رب الله جل جلاله دی].
- د هری میاشتی نوی سپوږمی چې ووینی همدا دعا ولولی [ جامع ترمذی، ابن حبان ]
- د روژی په میاشت کې په ځانګړی توګه عبادت زیات وکړی، پر فرض لمونځونو سربیره په خصوصی توګه نوافل هم ادا کړی، او د زیات نه زیاتی نیکی ګټلو لپاره ملا وتړی، دا د ستر توب او برکت میاشت ده، د الله جل جلاله د ځانګړی پخشش او رحمت میاشت ده، د برات میاشتی په وروستی ورځ رسول الله صلی الله علیه وسلم د روژی د برکتونو په یادونه کې وفرمایل : خلکو! پر تاسې د یوه ستر عظمت او برکت میاشت سیوری کیدونکی ده، دا هغه میاشت ده چې پکی یوه شپه (لیل القدر) له زرو میاشتو نه غوره ده، الله جل جلاله د دی میاشتی روژی فرض کړی ، او د میاشت یې (مسنون تراویح) نفل مقرر کړی دی، څوک چې په دی میاشت کې د زړه په غوښتنه نیک کار وکړی، د نورو میاشتو د فرضو په اندازه به اجر ومومی او څوک چې په دی میاشت کې ومومی او څوک چې په دی میاشت کې ورته د نورو میاشتو د فرضو په اندازه به اجر ومومی او څوک چې په دی میاشت کې فرض ادا کړی، الله جل جلاله به ورته د نورو میاشتو د اویا فرضونو اجر او ثواب ورکړی

- د روژی د میاشتی ټولی روژی په ذوق او مینه ونیسی او که کله د ناروغتیا له امله یا د کوم شرعی عذر له مخی روژی نشی نیولای بیا هم د روژی د درناوی په خاطر په ښکاره له څه خوړلو نه ځانونه وساتی او داسې اوسی چې ګواکی تاسی روژه یاست.
- په ځانګړی توګه د قرآن مجید تلاوت زیات کوی د دی میاشتی له قرانکریم سره ځانګړی مناسبت دی، قران مجید په همدی میاشت کې نازل شو او نور آسمانی کتابونه هم په همدی میاشت کې نازل شوی دی، حضرت ابراهیم خلیل الله ته د همدی میاشتی په لومړی یا دریمه نیټه صحیفی وربښل شوی وی، حضرت داود علیه السلام ته د همدی میاشتی په دولسمه یا اتلسمه نیټه زبور ورکړای شو، پر حضرت موسی علیه السلام د همدی میاشتی په همدی میاشتی په همدی میاشتی په دولسمه یا دیارلسمه نیټه انجیل ورکړای شو نو ځکه په دی میاشتی په دولسمه یا دیارلسمه نیټه انجیل ورکړای شو نو ځکه په دی میاشت کې د قرآن مجید د زیات تلاوت کولو کوښښ وکړی، حضرت جبرائیل علیه السلام به هر کال د روژی په میاشت کې پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم ته قرانکریم اوراوه او تری اوریده به یې او په وروستی کال کې یې دوه کرتی له هغه سره دور وکړ
- قرآن عظیم ورو ورو او د ځان پوهولو سره سره تلاوت کړی له زیات تلاوت
   سره سره پری د ځان پوهولو او تری د اغیز اخیستلو هم کوښښ وکړی
- په تراویځ کې د مکمل قرانکریم د لوستلو کوښښ وکړی، په روژه کې يو ځل قرانکریم اوریدل سنت دی .
- د تراویح لمونځ په خشوع خضوع او مینه او ولوله سره ادا کړی، ژر ژر د شل رکعتو شمیر مه پوره کوي، بلکې لمونځ د لمونځ په څیر ادا کړی، چې ستاسې په ژوندانه یې اغیز پریوزی او له الله تعالی سره مو اړیکی کلکی شی، او چې الله توفیق در کړی د تهجد لمانځه کولو هم کر نین وکړی.
- کنیراتونه او صدقی ورکړی، د غریبانو، کونډر، او یتیمانو له حاله ځان خبر کړی او د بی وسیلی خلکو لپاره د روژه ماتی او پیشمنی ( سحری )

انتظام وکړی د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم فرمان دی دا د مواساتو (همدردی) میاشت ده، حضرت ابن عباس رضی الله عنهما فرمایی چی نبی صلی الله علیه وسلم خو سخی و خو د رمضان په میاشت کی به یی سخاوت او فیاضی نوره هم زیاتیده، کله به چی حضرت جبرائیل علیه السلام هره شپه هغه ته راته او قران کریم به یی لوسته او اوریده، نو په هغو ورځو کی به نبی صلی الله علیه وسلم له تیزی چلیدونکی هوا نه هم زیات سخی و .

په حدیث شریف کې راغلی دی چې د قدر شپه د مبارکی روژی د میاشتی په وروستیو لسو شپو کې طاق شپی وی، په دی شپه دا دعا ووایاست : أُللَّهُمَّ إِنَّکَ عَفُو تُحِبَّ الْعَفُو فَاعُفُ عَنِیْ (الهی! هم ته ډېر زیات بخښوونکی یې ځکه چې بخشش کول ستا خوښ دی نو ته ماته معافی وفرمایی [حصین حصین]

حضرت انس رضی الله تعالی عنه فرمایی یو کال د روژی میاشت راتلونکی وه نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: خلکو پر تاسی یوه میاشت را روانه ده چی یوه شپه پکی له زرو میاشتو غوره ده، څوک چی له

<sup>&#</sup>x27; - یعنی له غریبانو او حاجتمندانو سره د همدردی میاشت، له همدردی نه مراد مالی همدردی هم ده او ژبنی همدردی هم، له هغوی سره په خبرو او سلوک کی نرمی وکړی، په خپلو نوکرانو اسانتیا راولی او مالی مرسته ورسره وکړی

دی میاشتی بی برخی پاتی شو هغه له ټول خیر نه بی برخی پاتی شو او د دی شپی له خیر او برکت نه هغه څوک بی برخی پاتی کیږی چې واقعی محروم وی [سنن ابن ماجه]

د روژی په وروستیو لمو کې اعتکاف وکړی، نبی ﷺ به د روژی په وروستو لسو کې اعتکاف کاوه.

د حضرت عایشی رضی الله عنها وینا ده چی د روژی د ورستی لسیزه به را ورسیده نو نبی صلی الله علیه وسلم به د شپی زیات نه زیات ویش و او عبادت به یی کاوه او د کور والا و د پاڅیدو خیال یی هم کاوه او په پوره جذبه او یکسویی سره به یی د الله جل جلاله بنده می کوله

- د روژی په میاشت کې د خلکو سره په ډېره نرمی او مهربانی رویه وکړی، مزدورانو ته زیات نه زیاتی اسانتیا وی برابری کړی او په پراخه زړه د هغوي اړتیاوی پوره کړی، او د کور خلکو سره هم د مهربانی او سخاوت سلوک وکړی.
- په ډېره عاجزی او مینه او ولوله سره زیاتی دعاګانی وکړی په دورمنثور کې دی چې کله به د روژی میاشت راتله نو د نبی چې مبارک رنګ به بدلیده او په لمونځونو کې به یې زیاتوالی راته او په دعا کې به یې ډیره عاجزی کوله او ویره به پری ډیره غالبیده

او په حدیث شریف کې دی چې الله جل جلاله په روژه کې عرض وړونکیو ملایکو ته حکم کوی، چې خپل عبادت پریږدی او د روژه نیوونکیو پر دعاګانو امین ووایاست.

● صدقه فطر (سرسایه) د زړه په مینه او اخلاص سره ورکوی او د اختر د لمانځه نه یې د مخه ورکوی، بلکې دومره یې د مخه ورکوی چې اړ او بی وسی خلک په اسانتیا سره د اختر اړتیاوی پری پوره کړای شی او هغوي هم له ټولو سره یو ځای د اختر د لمانځه ځای (عیدګاه) ته ولاړ شی، او د اختر په خوشالیو کې ګډون وکړای شی

په حديث کې دی چې نبی ﷺ د امت لپاره سر سايه په دي، خانېر ضروری کړی ده، چې هغه بی ځايه او بدی خبری چې له روژه دار نه په نړو ته کې

## ١١٧ أُوالِ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ ا

شوي وي، کفاره وګرځي او د بي وسي مسکينانو د خوراک، څښاک چاره وشي [سنن ابو داود].

 د روژی په مبارکو ورځو کې پخپله د زیاتو نیکیو کولو سره سره نور وګړي هم په ډېره نرمي، هیله، مینه او حکمت سره د خیر کارونو ته وهڅوي، تر څو په ټوله فضا کې له الله د ویرې خیر خوښوني او نیکې ولولی خپری شی، او ټولنه زیات نه زیات د روژی میاشتی له بی اندازی يركتونو نه ګټه واخلي.

> **688**0 26

### د روژی آداب

د روژی ستر اجرونه او توابونه په نظر کې ونیسی او په پوره مینه او ولولو سره د روژی نیولو خیال ساتی، دا یو عبادت دی چې بدل یې بل یو عبادت هم نشی کیدای، همدا علت دی چې روژه پر هر امت فرض شوی ده، رب العلمین فرمایی: یَاآیُهَا الَّذِینَ آمَنُوا کُتِبَ عَلَیْکُمْ الصَیّامُ کَمَا کُتِبَ عَلَی الَّذِینَ مِنْ قَبْلِکُمْ لَعَلَّکُمْ تَتُقُونَ (ای مؤمنانو! پر تاسی روژه فرض کړای شوی ده لکه څنګه چې له تاسی مخکې خلکو باندی فرض کړای شوی وه، ښایی تاسی متقیان او پرهیزګاران شی)

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم د روژی دا ستر مقصد داسی بیان فرمایلی دی کوم سری چی د روژی له نیولو سره سره دروغ ویل او په درواغو عمل کول پری نه ښودل د الله جل جلاله له دی سره هیڅ دلچسپی نشته چی هغه وږی تړی اوسی [صحیح بخاری]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم آرشاد فرمایلی کوم سری چی له ایمان کیفیت او احتساب ( ') سره د روژی میاشتی روژی ونیسی نو الله جل جلاله به یی هغه گناهونه و بخښی چی د مخه تری شوی دی [صحیح بخاری ]

د رمضان المبارک روژی په مکمله پاملرنه سره ونیسی او له کومی سختی ناروغی او یا شرعی عذر پرته هیڅکله روژه ونه خوری، د رسول عربی صلی الله علیه وسلم فرمان دی کوم سړی چې د کومی ناروغی او یا شرعی عذر پرته د رمضان یوه روژه هم پریښوده نو د ټول ژوندون په روژو نیولو د دی یوی روژی تلافی نه شی کیدای [جامع ترمذی]

په روژه کې له ځان ښودنې او ريا نه د خلاصون په خاطر د پخوا په څير تازه او تکړه او هشاش بشاش په خپلو کارونو لګيا اوسې او په خپلو

<sup>&#</sup>x27; - له احتساب نه مراد دا دی چې روژه یوازی د الله جل جلاله د خوشحالی او د اخرت د اجر لپاره ونیول شی او له هغو ټولو بی کاره خبرو ځان وساتل شی چې روژه یې روحه کوی.

کړو وړو کې د روژي له امله کمزورتيا مه ښکاره کوي، د حضرت ابو هريره رضي الله تعالى عنه وينا ده، سړي چې کله روژه ونيسي نو پکار ده چې د پخوا په څير تيل ولګوي چې د روژي اغيزه پري نه ښکاره کيږي.

په روژه کې له خورا زیاتي پاملرني سره له هرې بدې نه د لری اوسیدلو کوښښ وکړی، ځکه چې د روژي اساسې هدف ژوندون سپیڅلی کول دی د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښونه ده : روژه ډال دی او چې کله له تاسې نه څوک روژه وی نو له خپلی خولی نه دې کومه د بی شرمي خبره ونه باسي او نه دې شور او نه غوغا جوړه کړی او که څوک ورته کنځلی کوی یا ورسره جنګ ته تیار شي نو روژه نیونکي ته فکر کول پکار دې چې زه خو روژه یم نو زه څنګه چا ته د ښکنځلی ځواب ورکولای شم [صحیح بخاري ، صحیح مسلم]

په احادیثو کې چې د روژی کوم ستر اجر بیان کړای شوی دی د هغی هیله ولری او په ځانګړی توګه د روژه ماتی پر وخت الله جل جلاله ته دعا وکړی، چې الله! زما روژی قبولی کړه او ماته هغه اجر او ثواب راکړی چې تا یې وعده کړی ده، د رسول الله صلی الله علیه وسلم لارښونه ده: روژه دار به په جنت کې په یوه ځانګړی دروازه ننووزی، د دی دروازی نوم "ریان "(') دی چې کله روژتی پری ننووزی نو دا دروازه به بنده شی، بیا به هیڅوک په دی دروازه نشی ننوتلی [صحیح بخاری]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی چې: د قیامت په ورځ به روژه سپارښتنه کوی او وایې به پروردګاره! ما دا سړی د ورځی له خوړو څښو او نورو خوندونو بچ وساته الهی د دی سړی په باب زما سپارښتنه منظوره کړه او الله جل جلاله به یې سپارښتنه منظوره کړی [مشکوه].

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی چې: د روژه ماتی پر وخت چې روژتی هر څه وغواړي د هغه دعا قبلیږی، ردیږی نه [جامع ترمذی]

ا د ریان معنی ده سیرابوونکی د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: په باب الریان داخلیدونکی به هیڅکله نه تړی کیږی. ( ترمذی ).

د روژی تکلیفونه په خوښی خوشحالی وزغمی او د ولږی تندی د زیاتوالی له امله په شکایت کولو د روژی بی قدری مه کوی.

ک د سفر په دوران یا د ناروغی د مشکل له امله که روژه نشی نیولای نو پریږدی او په نورو ورځو کې یې قضا پر ځای کړی، قرآن فرمایی : فَمَنْ کَانَ مِنْکُمْ مَرِیطًا أَوْ عَلَی سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ آیَامٍ أُخَرَ (که څوک ناروغ او یا په سفر کې وی نو په نورو ورځو کې دی هغه شمیر پوره کړی)

حضرت انس رضی الله تعالی عنه فرمایی: کله به چې مونږ له نبی علیه السلام سره په روژه کې پر سفر وو، نو ځینو خلکو به روژی نیولی او ځینو به نه روژه نیوونکی پر روژه پریښودونکی اعتراض کاوه او نه به روژه پریښودونکی اعتراض کاوه او نه به روژه پریښودونکی پر روژه نیونکی اعتراض کاوه [صحیح بخاری]

په روژه کې له غیبت او بد نظر نه په ځانګړی توګه ځان وساتی د رسول الله گل لارښوونه ده: روژتی له سهاره تر ماښامه د الله جل جلاله په عبادت کې وی، تر څو چې هغه د چا غیبت ونه وکړې آو چې کله هغه د چا غیبت کوی نو په روژه کې یې درزونه پیدا کیږی [الدیلمی]

ک د حلالی روزی خوړلو کوښښ وکړی، په حرامه ګټه د لوی شوی بدن عبادت نه قبلیږی، د نبی کریم ﷺ لار ښوونه ده: په حرامه ګټه چې کوم بدن را لوی شوی وی هغه هم د جهنم لایق دی [صحیح بخاری]

پیشمنی (سحری) خامخا وخوری، چې روژه نیول پری آسانیږی او کمزوری اوسستی نه پیدا کیږی، د پیغمبر اکرم ﷺ فرمان دی: پیشمنی خوری د دی لپاره چې په پیشمنی کې برکت دی [صحیح بخاری]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایل: په پیشمنی خوړلو کې برکت دی، که نور څه نه وی څو ګوټه اوبه خو وڅښیی او د الله جل جلاله ملائکی پر پیشمنی کوونکیو سلامونه وایي [احمد]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: غرمه دیو څه وخت لپاره آرام وکړی او د شپی د ویښیدو لپاره آسانتیا تر لاسه کړی او پیشمنی وخوری د ورځی د روژی قوت حاصل کړی [جامع ابن ماجه]

او په صحیح مسلم کې دی د نبی عربی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: زمونږ او د اهل کتابو په روژه کې یوازي د پیشمنی خوړلو فرق دی

له لمر پریوتو وروسته روژه ماتی مه وروسته کوی ځکه چې د روژی اصل هدف د فرمانبرداری ولوله پیدا کول دی نه چې ولږه تنده، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: مسلمان به په ښه حالت کې وی تر څو چې ژر روژه ماتی کوی [صحیح بخاری]

کړه، او چې کله روژه ماته کړې نو دا دعا ولولي [صحیح مسلم]
ذَهَبَ الظّمُاء وَابْتَلَتِ الْعُرُوق وَنَبْتَ الْأَجْرُ إِنشَاءَ اللهُ (آینده ولاړه ، رګونه ترو تازه شول او اجر به هم ضرور را کړل شي که الله جل جلاله غوښتل) [سنن ابو داود]

ﷺ چې د چاکره روژه ماته کړې نو دا دعا ولولي : اَفْطَرَ عِنْدَ کُمُ الصَّائِمُونَ وَاکَلَ طَعَامَکُمُ الْاَبُرُارُ وَصَلَتُ عَلَيْکُمُ الْمَلائِکةُ [سنن ابو داود] . الصَّائِمُونَ وَاکَلَ طَعَامَکُمُ الْاَبُرارُ وَصَلَتُ عَلَيْکُمُ الْمَلائِکةُ [سنن ابو داود] . (الله جل جلاله دي وکړي چې ستاسې کره روژه تیان روژه ماتي وکړي او ستاسې خواړه نیکان خلک وخوري او ملائکي ستاسې لپاره د رحمت دعا کاني وکړي .

خلکو ته د روژه ماتی ورکولو هم خیال ساتی د دی لوی اجر دی، د نبی گلارښوونه ده: څوک چې په روژه کې چاته روژه ماتی ورکړی، نو په بدله کې یې الله جل جلاله ګناهونه بخښی او د جهنم له اوره نجات ورکوی او روژه ماتی ورکوونکی ته د روژه تی اومره اجر ورکول کیږی او د روژه تی په ثواب کې هیڅ کمی نه راځی، خلکو وویل: یا رسول الله! مونږ ټولو سره دومره خواړه کوم دی چې روژه تیانو ته روژه ماتی ورکړو او پر هغوي خواړه وخورو، ارشاد یې وفرمایه: یوازی یوه خرما او یا یو ګوټ اوبه یا شیدی ورکول هم د روژه ماتی لپاره بس دی [ابن خزیمه]

## د زکوه او خیرات آداب

⇒ د الله جل جلاله په لاره کې چې هر څه ورکوی يوازی د الله جل جلاله د خوشحالی لپاره يې ورکړی، د کوم بل غرض په خاطر خپل سپيڅلی عمل هيڅکله ضايع نه کړی دا اسره هيڅکله مه کوی چې تاسې چاته څه ورکړی دی هغه دی ستاسې احسان ومنی ، ستاسې شکريه دی ادا کړی او ستاسې پر پرتم دی قانع شی، مومن د خپل عمل بدله يوازی له خدايه غواړي په قرآن مجيد کې د مومنانو د جذباتو ښکارونه داسې شوی ده: إلّمَا تُطْعُمُکُمْ لِوَجْهِ الله لَا تُرِيدُ مِنْکُمْ جَزَاءً وَلَا شُکُورًا ( مونږ يې پر تاسې خاص د الله جل جلاله لپاره خوروو نه له تاسې د بدلی غوښتونکی يو او نه د مننی ) [ الدهر]

 ⇒ له ریا او ځان ښودنی ځانونه په کلکه وژغوری، ریا له ښه نه ښه عمل د خاورو سره خاوری کوي.

⇒ زکوه په ښکاره ورکړی، چې په نورو مسلمانانو کې هم د فرض اداء کولو ولوله پيدا شی، خو نور خيراتونه په پټه ورکړی، چې اخلاص په کې لازيات شی، د الله ﷺ پر وړاندی هغه عمل ارزښت لری چې په اخلاص سره شوی وی، د قيامت په ويروونکی ډګر کې هيچيری به سيوری نه وی ، الله جل جلاله به خپل داسې بنده د عرش له سيوری لاندی ساتی، چا چې په ډېر پټه توګه د الله ﷺ په لاره کې لګښت کړی وی، تر دی چې چې لاس يې له دی نه خبر نه وی چې ښی لاس څه لګولی دی [صحيح بخاری]

یې مادی مه بېرو کې له خیرات کولو وروسته مه پر چا احسان کوی او مه هغه کسان خفه کوی چې تاسې څه ورکوی چاته له څه ورکړی وروسته له اړو او محتاجو خلکو سره د حقارت رویه کولو د هغوي خپلواکی ته ضرر رسول، پر هغوي احسان بارول، د هغوي مات زړونه غمول، او دا فکر کول چې هغوي دی ستاسې احسان ومنی، ستاسې پر وړاندی دی سر ټیټ کړی، ستاسې لوړاوی دی ومنی، دا ډېر بد احساسات

دی د مؤمن زړه باید له داسې اجساساتو پاک وی، الله ﷺ فرمایی: یَاآیُهَا الَّذینَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِکُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَی کَالَّذِی یُنفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ ( مؤمنانو! خپل خیراتونه په احسان بارولو او د غریبانو د زړونو په خورولو د هغه چا په څیر مه په خاوری کوی چې یوازی د ریا لپاره لګښت کوی).

 ⇔ د الله جل جلاله په لاره کې له ورکړی وروسته لوی (غرور) مه مر کویی، پر خلکو خپل غوره والی مه ثابتوی بلکې دا فکر وکړی چې معلومه نده الله جل جلاله ته زما خیرات منظور هم شو او که نه، د الله جل جلاله فرمان دی : وَالَّذِینَ یُوْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنْهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ (او د هغوي دا حال دی یې ورکوی هر څه چې وړکوی او زړونه یې له دی فکر نه رپیږی چې د خپل رب لوری ته زمونږ ورګرځیدل دی).

⇒ له اړو او غریبو خلکو سره نرمه رویه کوی نه هغوي ودګی او مه پری دپکی وکړی، او نه پری خپل لوړاوی ثابت کړی سوالګر تـه که د ورکړی لپاره هیڅ هم نه وی بیا هم ورسره په ښو اخلاقو چلن وکړی ، او بخښنه تری وغواړي چې له څه لاس ته ورتلو پرتـه هغوي تاسې ته دعا وکړی او ولاړ شی، قران مجید لارښوونه کوی : وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمْ ابْتِغَاءَ رَحْمَة مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قَوْلًا مَیْسُورًا ( که ته له هغوي نه پـه مخ اړولـو مُجبور شی د خپل الله جل جلاله د مرحمت پـه هیله له هغوي سره پـه نرمـی خبری وکړه)

او دا هم د الله فرمان دى: وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ ( او سوالګر مه رتى ) .

⇒ د الله جل جلاله په لاره کې په پراخه زړه او مینه لګښت وکړی، خیرات تاوان، زور او زیاتی مه ګڼی او په تنګ زړیتوب سره یې مه ورکوی، د خلاصون او بریالیتوب حقدار هماغه کسان وی، چې له بخیلی، تنګ زړیتوب، خسیتوب او نورو بدو ولولو نه خپل زړونه پاک ساتی.

⇒ د الله جل جلاله په لاره کې حلال مال ولګوی ، الله ﷺ يوای هماغه
 مال قبلوی چې پاک او حلال وی، کوم مومن چې د الله جل جلاله په لاره

## ١٢٢ كِيْ وَرُقِ الْمُوالِ الْمُوالِينَ الْمُوالِينَ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ

کې د ورکړي او لګښت جــ ذبه ولري، نو هغه څنګه دا منلاي شي چې د هغه په ګټه کې دی حرام مال وی، الهي لارښوونه ده: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيِّبَات مَا كَسَبْتُمْ (دايمان حُسِتنانوا دالله جل جلاله په لاركي خيله ياكه ګټه ولګوي).

 ⇒ د الله جل جلاله په لار کې غوره مال ولګوي، الله جل جلاله فرمايي: لَنْ تَنَالُوا الْبُرُّ حَتَّى تُنْفَقُوا مَمَّا تُحَبُّونَ وَمَا تُنْفَقُوا مَنْ شَيْءَ فَإِنَّ اللَّهَ به عَليمٌ رتاسی نیکی ته نشئ رسېدای ترڅو خپل هغه شیان د الله ﷺ په لار کی ونه لګوئ چې تاسې تــه ګران وي، او څه شي چې تاسې ولګوئ الله ﷺ به ورڅخه ناخېره نه وي ).

په خيرات کې ورکړای شوی مال د اخرت د تلپاتي ژوندانه لپاره ذخيره کیږي، نو مؤمن دا څنګه فکر کولای شی چې هغه دی د خپل دایمی ژوندانه لیاره خراب او بی کاره مال جمع کری .

 ⇒ د زکاه د فرض کیدو نه وروسته په ورکړه کی ډیل مه کوی ژر یی د ورکولو کوښښ وکړی او ښه حساب وکړی او وریی کړی، چې الله ﷺ مه کړه ستاسي پر غاړه څه پاتي نه شي .

 ⇒ زکوه په ټولنيز ډول ادا کړی او د لګښت لپاره يې هم ټولنيز چار ولټوی، چیری چې د مسلمانانو حکومت نشته هلته دی مسلمانان خپلمنځي بيت المال جوړ کړي او زکات دي پکې د ټولنيزو ښيګڼو لپاره ورکړي .



## د حج آداب

د حج په کولو کې ډیل او تاخیر هیڅکله مه کوی هر وخت چې الله ﷺ
 د ومره توان درکړی چې دغه په زړه پوری فریضه ادا کړای شی نو په لومړی فرصت کې روان شی، پر ژوندانه هیڅ باور نشته، چې تاسې به دغه فریضه له یو کال نه بل کال ته ټال کوی، قران مجید لارښوونه کوی:

عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن ۚ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْ الْعَالَمِينَ ( او پر خلكو د الله ﷺ دا حق دى چې څوک يې كور ته د تللو توان ولرى هغوي دى حج وكړى او څوک چې د دى حكم له پيروى نه انكار وكړى نو هغه ته دى معلومه وى چې الله ﷺ له ګردو نړيوالو بى نيازه دى)

د انسان به له دی نه نوره تباهی او محرومی بله کومه وی چې الله ﷺ ورسره د لاپروایی او بی تعلقی اعلان وکړی

حدیث شریف دی څوک چې د حج اراده وکړی، په ادا کولو کې دی له چټکتیا نه کار واخلی، امکان لری چې اوښه یی بی کاره شی، او امکان لری چې کومه داسې اړتیا ورته پیښه شی چې بیا یې ورته حج ادا کول امکان نه لری [جامع ابن ماجه]

مطلب دا دی چی له شتمن کیدو نه وروسته له ډیل او ټال ورکولو نه کار نه اخیستل کیږی، معلومه نه ده چی په ګانده (آینده ) کی به د وسایلو پر اختیا او پریمانی وی او که نه او بیا چی الله گلا مکړه سړی د بیت الله له حج نه بی برخی پاتی شی، الله گلا دی محرومی نه هر مومن بنده وساتی، رسول اکرم گلا داسی کسانو ته ډېر سخت خبرداری ورکړی دی، په حدیث مبارک کی دی څوک چی (له حج ادا کولو نه ) کومی ناروغی یا کوم واقعی ضرورت یا کوم ظالم او جابر حکم منع کړی نه وی او بیا هم هغه حج ادا، نه کړ نو خوښه یی چی یهودی مړ کیږی او که نصرانی [سنن کبری ۴ ټوک]

او له حضرت عمر رضی الله عنه نه اوريدل شوی دی، چې کوم کسان له توان لرلو سره سره حج نه ادا کوی، زما زړه غواړي چې جزيه پری ولګوم، هغه مسلمان نه دی هغه مسلمان نه دی...

وَأَتِمُوا الْحَجُّ وَالْقُمْرَةَ لِلَّهِ رحج أو عمره يوازى د الله ﷺ د خوشحالى لپاره پوره كړى ...) .

او د رسول اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده چې د مبرور حج (١) بدله له جنت نه كمه نه ده [صحيح مسلم، كتاب الحج].

که حج ته مو د تللو توان نه وی، بیا هم د الهی کور د لیدلو او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم پر روضه د سلام کولو او له حج نه د پیدا کیدونکی ابراهیمی ولولو په وسیله خپل زړونه آباد کړی، له دی ولولو

<sup>&#</sup>x27; - مبرور حج هغه دی چې د الله جل جلاله د رضا لپاره په ټولو آدابو سره ادا کړای شوی وی .

پرته کومه سینه د مؤمن سینه نشی کیدای، بلکی یو وران کنډر به وی، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: حج او عمری ته تلونکی د الله ﷺ میلمه وی، هغه که خدای ته دعا کوی الله جل جلاله یې قبلوی او که بخښنه تری وغواړي نو بخښی یې [طبرانی].

د د ده سپیڅلی سفر په دوران کې د الهی نافرمانیو نه د ځان ژغورلو او د ده سپیڅلی سفر په دوران کې د الهی نافرمانیو نه د ځان ژغورلو او د بیت الله د حج نه د زیاتو برکتونو او ګټو اخیستو والا بنده هغه دی چې په هر حال کې له الله جل جلاله ویریږی او د هغه د خوشحالولو مینه ناکه ولوله ولری، قران عظیم کې دی : وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَیْرَ الزَّادِ التَّقْوَی وَاتَّقُونِي یَااُولِي اللَّهِ به د لارې توښه پرهیزګاري ده - نوای هوښیارانو! زما له نافرمانۍ نه ډډه وکړئ)

په د حج له ارادی کولو سره سره ذهنی تیاری هم پیل کړی ، د حج تاریخ تازه کړی او د یوه یوه رکن پر حقیقت یی غور وکړی او د الله ﷺ د دین په باب هم غور وکړی، د حج د دی ارکانو په وسیله چې د مومن بنده په زړه کې کوم جذبات پیدا کول پکار دی، پر هغې د پوهیدلو کوښښ وکړی او بیا د یوه با شعوره مومن په څیر په پوره دقت سره د حج د ارکانو په اداء کولو د دغو حقایقو د جذب او د هغوي سره سم د ژوندون تیرولو په خپل ځان کې د صالح انقلاب راوستلو کوښښ وکړی، د څه لپاره چې الله ﷺ پر مومنانو حج فرض کړی دی، الهی لارښوونه ده:

وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنْ الضَّالِّينَ ( او الله جل جلاله یاد كړى، د څنګه یادولو چې تاسې ته لارښوونه شوى ده او دا حقیقت دى چې تاسې تر دى د مخه له دغو حقیقتونو بي لارى شوى یاست ) .

د دى مقصد د حاصلولو لپاره د قران مجيد د هغو برخو ژوره مطالعه وكړى په كومو كې چې د حج د حقيقت او اهميت نه د پيدا كيدونكيو ولولو ښكارونه شوى ده. او د دى لپاره د نبى احاديثو او د هغو كتابونو مطالعه هم ضروری ده چې د حج د تاریخ او ارکانو د حقیقت په باب پکې خبری شوی دی

د حج په دوران کې چې کومی مسنونی دعاګانی د احادیثو په کتابونو
 کې دی هغه یادی کړی او د رسول الله پ په وینا کې له الله جل جلاله
 هماغه څه وغواړي چې د الله څخه رسول الله خوښتی وی

پوره پوره پوره ساتنه وکړی او یاد ساتی چې ستاسې حج چیری د هغو دنیا پالونکیو حج نه شی چې په آخرت کې یې هیڅ برخه نشته، ځکه چې هغوي له اخرت نه په سترګو پټولو هر څه په دنیا کې غواړی، هغوي چې کله بیت الله ته رسیږی، نو دعا یې دا وی: رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْیَا وَمَا لَهُ فِي الآخِیَا وَمَا لَهُ فِي الآخِیَا وَمَا لَهُ فِي الآخِیَا وَمَا لَهُ فِي الآخِیَا وَمَا لَهُ فِي الرَّخِرَةِ مِنْ خَلَاق (خدایا! مونږ ته چې څه په دنیا کې دی په همدی دنیا کې راکړی، د داسی د دنیا پالونکیو) خلکو په اخرت کې هیڅ برخه نشته) .

تاسې د حج په وسیله د دواړو جهانو نیکبختی او بریالیتوبونه وغواړي او خدای جل جلاله ته دعا وکړی چې الهی زه ستا حضور ته ځکه راغلی یم چې ته می په دواړو ژوندونو کې کامیاب او بریالی کړی او دا دعا پرله پسی کوی : رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّیَا حَسَنَهُ وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَهُ وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (ای ربه امون ته په دی دنیا کې هم ښیګنی را په برخه کړی او په اخرت کې هم ښیګنی را په برخه کړی او د اور له عذابه نه مو وساتی)

\*د حج په دوران کې د الله گه له نافرمانی نه په کلکه ځانونه وژغوری، د حج سفر د الله گه د کور سفر دی، تاسې د الله گه د میلمنو په حیث تللی یاست، له هغه سره د بنده ګی د وعدی تازه کولو لپاره تللی یاست، پر حجر اسود د لاس ایښودلو سره ګواکی تاسې د الله که په لاس کې لاس ورکوی، او وعده کوی او د هغی په مچی کولو ګواکی تاسې الهی دربار مچی کوی، هر ځل د تکبیر او تهلیل د آوازونو په لوړولو سره خپله وفلهاری ښکاره کوی، په داسې حالاتو کې غور وکړی کومه معمولی ګناه او سهوه به څومره خطرناکه او ویروونکی وی الله که خپل دربار ته

حاضری ورکوونکیو بنده گانو ته د هوښیار اوسیدلو ویلی دی ولا فسوق (د الله جل جلاله د نافرمانی خبری باید نه وی).

د حج په دوران کې له جنګ جګړو نه په مکمله توګه ځانونه وساتی ، د سفر په دوران کې ځای په ځای د خلکو هجوم وی، مشکلات وی، تکالیف وی، ځای په ځای ګټی له لاسه ورکوی او ځای په ځای مو جذبات مجروح کیږی نو د الله جل جلاله د میلمه کار دا دی چې هغه له پر اخزریتوب او قربانی نه کار واخلی او له هر چا سره په تیریدنه او د سخاوت رویه وکړی، ان تر دی چې د خدمتګار له رټلو هم ځان وساتی، الله جل جلاله فرمایی: وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجُّ (او د جنګ جګړی خبری باید نه وی)

د حج په دوران کې له شهوانی خبرو نه د ځان ساتلو پوره پوره خیال وساتی ، د سفر په دوران کې د جذباتو را پاریدلو او هر لوری ته د نظر کولو اندیښنه هم یو څه زیاته وی، تاسې هم زیات هوښیار اوسی او د نفس او شیطان له چالونو خپل ځانونه وژغوری، او که ستاسې میرمن له تاسې سره وی نو نه یوازی دا چې له هغه سره مخصوصی اړیکی مه ساتی، بلکې د داسې خبرو نه هم په شعوری توګه ځان وساتی چې د شهوانی ولولو راپارونکی کیدای شی. الله جل جلاله رښتیا فرمایلی دی : الْحَجُّ أَشْهُرٌ راپارونکی کیدای شی. الله جل جلاله رښتیا فرمایلی دی : الْحَجُّ أَشْهُرٌ رَا حَدَالَ فِي الْحَجُ مَا الله میاشتو کې په دی ټاکلیو میاشتو کې د حج په دوران کې باید شهوانی د حج نیت وکړی هغه باید باخبر اوسی چې د حج په دوران کې باید شهوانی خبری نه وی)

او د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم لارښونه ده: څوک چې د الله ﷺ د کور زیارت ته دلته راغی او له بی حیایی او شهوانی خبرو یې ځان وژغوره او په فسق او فجور کې هم اخته نه شو نو هغه به پاک او صاف بیرته داسې ستنیږی لکه څنګه چې د مور له نس نه پاک او صاف پیدا شوی وی [مسلم، صحیح بخاری]

د شعائر الله (الهى نښانو) پوره پوره درناوى وكړى، د كوم روحانى او معنوى حقيقت د احساس كولو او يادولو لپاره چې الله جل جلاله كوم څيز

د نښی په توګه ټاکلی دی هغه ته شعیره وایی شعایر یې جمع ده، د حج په لړ کی هم ټول شیان د الله پالنی د یو نه یو حقیقت د احساسولو لپاره د علامت (نښی) په توګه ټاکلی دی، د هغو ټولو درناوی وکړی په قرآن مجید کې الهی لارښوونه ده: یَاآیها الّذینَ آمَنُوا لَا تُجِلُوا شَعَائِرَ اللّه وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدْيَ وَلَا الْقَلَائِدَ وَلَا آمِینَ الْبَیْتَ الْحَرَامَ یَبْتَغُونَ فَصْلًا مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضُوالًا (ای مومنانوا د الله نمانځنی د دغو نښو بی عزتی مه کوی، نه د دغو میاشتو بی عزتی وکړی او نه د قربانی څارویو ته لاس وروړی، نه هغه څارویو ته لاس وروړی چې پر غاړو کې یې د الهی نیر د نښی په توګه پتی پرتی وی او نه د هغو خلکو په لارو کې خنه شی چې د خپل پروردګار د نښی پرتی وی او نه د هغو خلکو په لارو کې خنه شی چې د خپل پروردګار د فضل او خوشحالی په لټه کې د درناوی د کور (کعبی) په لور روان وی) او په سوره حج کې دی: ذَلِكَ وَمَنْ یُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَی الْقُلُوبِ ( او څوک چې د الله جل جلاله نمانځنی د هغو نښانو درناوی وکړی چې الله جل جلاله ټاکلی دی نو دا د زړونو د تقوا خبره ده)

په د حج د ارکانو د ادا کولو پر وخت د بی اندازی تواضع او احتیاج او د بی خواکی او بی وسی ښکارونه وکړی. چې الله ﷺ ته د بنده بی وسی او عاجزی تر هر څه زیاته خوښه ده، له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نه چا پوښتنه وکړه حاجی څوک دی؟ وی فرمایل: د چا ویښته چې ګډ وډوی او ستړی ستومانه وی.

له احرام تړلو نه وروسته د هر لمانځه نه وروسته پر هر پیچومی دختو پر وخت، پر هر ځوړی د کوزیدو پر وخت، له هری قافلی سره د یو څای کیدو پر وخت او هر سهار له خوبه ویښیدو پر وخت په لوړ آواز تلبیه ووایاست، تلبیه دا ده: لَبیّک أَللهُم لَبیّک لَاشریک لَک لَبیّک اِن الْحَمُد والنعُمَد لَک کَالمُمُک لَک لَبیّک اِن الْحَمُد والنعُمَد لَک کَالمُمُک لَک کَالمُمْک لَک اَلْمُمْک لَک اَمشکوه ا

ا د المایده سورت ۲ آیت

<sup>ً -</sup> د الحج سورتُ ۳۲ آيت

(زه حاضریم، خدایا! زه حاضمیم، له تا سره هیڅوک شریک نشته، زه حاضریم بی شکه ټوله حاضریم بی توله بی شکه ټوله بی شخول هم ستا دی، ټوله بادشاهی هم ستا ده، تا سره هیڅوک شریک نشته)

د عرفات په میدان کې د حاضریدو په وخت زیات نه زیات استغفار او توبه وکړی، د قران مجید لارښوونه ده : ثُمَّ اَفیضُوا مِنْ حَیْثُ اَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِیمٌ (بیا تاسی (مکه والو) را کوز شی له کوم خایه چې نور خلک را کوزیږی او له الله بخښنه وغواړي، بیشکه الله جل جلاله ډېر زیات بخښونکی او ډېر زیات مهربانه دی) .

د الله ﷺ پر وړاندی د عرفی ورځ له ټولو ورځو نه غوره ده، په دی ورځ الله چل جلاله په ځانګړی توګه د دنیا اسمان ته متوجه شی، د ملایکو پر وړاندی د خپلو حاجیانو بنده ګانو د عاجزی او بی وسی پ، حالت ویاړ کوی، ملایکو ته فرمایی: فرښتو! وګوری زما بنده ستړی ستومانه په ګرمی کې زما په حضور کې ولاړ دی، دا خلک له لری لری نه دلته راغلی دی. زما د رحمت هیلو دلته راوستی دی حال دا دی چې دوی زما عذاب لیدلی نه دی، له دی ویاړ وروسته خلکو ته د جهنم له عذاب آزادولو حکم ورکول نه دی، او د عرفی په ورځ دومره خلک بخښل کیږی چې دومره په بله ورځ نه بخښل کیږی چې دومره په بله ورځ نه بخښل کیږی [ابن حبان]

منی ته په رسیدو سره په هماغو ولولو قربانی پوره کړی له کومو جذباتو سر چی حضرت ابراهیم علیه السلام د خپل گران زوی حضرت اسمعیل علیه السلام پر غاړه چاړه ایښی وَه، او د قربانی داسی ولولی په خپل زړه او دماغ کې ولری چې د ژوندانه په هر ډګر تاسی د قربانی لپاره تیار اوسی او ژوندون مو په واقعی توګه د دغی وعدی عملی شکل وګرځی چې: قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُکِي وَمَحْیَاي وَمَمَاتِي لِلّه رَبِّ الْعَالَمِینَ() لَا شَرِیكَ لَهُ وَبِذَلكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُسْلِمِینَ ( ووایه، زما لمونخ، زما د عبادت ټول مراسم، زما ژوند او زما مرګ هر څه د الله رب العلمین له پاره دي چې د

هغه هېڅوک شریک نشته، د هماغه امر ماته شویدی او تر ټولو لومړی د اطاعت سر ټیټوونکی زه یم)

د چې په وختو کې پرله پسی د الله جل جلاله په يادو کې مشغول اوسی او يو وخت يې هم له ذکر نه زړه غافل نه کړی، د الله جل جلاله يادونه د ټولو عباداتو اصلی جوهر دی

الهى لارښوونه ده: وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي آيَّامٍ مَعْدُودَات ( او د الله جل جلاله په ياد كې مشغول اوسى د شمار په دغو څو ورځو كې)

او همدا رنګه فرمایی: فَإِذَا قَصَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللّهَ كَذَكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدُ ذكرُوا اللّهَ كَذَكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدُ ذكر الله عَلَمْ ذكر كوى لكه خُنګه چې ستاسې مور او پلار ذكر كاوه بلكې له هغوي نه زيات كوه)

د حج د ارکانو مقصد همدا دی چې تاسې په دی وختونو کې پرله پسي د الله ﷺ په یاد کې ډوب اوسی او په دی ورځو کې مو د هغه یاد داسې په زړونو کې ځای شی چې بیا د ژوندانه مشکلات او اړو پیچ هیڅ شی تاسې د هغه له یاد نه غافل نه کړی د جاهلیت په دوران کې به خلک د حج د ارکانو له ادا کولو نه وروسته د مور او پلار لویی بیانوله او لا پي به یې وهلی، الله ﷺ لارښوونه وکړه چې دا وختونه د الله ﷺ په یاد کې تیر کړئ او د هماغه لویی بیان کړئ چې واقعًا لوی دی

ده: او پکار دی چې د بیت الله طواف وکړی، الهی لارښوونه ده: او پکار دی چې د بیت الله طواف وکړی

د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده الله ﷺ هره ورځ د خپلو حاجیانو بنده ګانو لپاره یو سل شل رحمتونه نازلوی چې له هغو نه شپیته رحمتونه د هغو لپاره وی چې د بیت الله طواف کوی، څلویښت د هغو لپاره چې هلته لمونځ ادا کوی او شل د هغو لپاره چې یوازي کعبه وینی [بیهقی]

او نبی اکرم ﷺ دا هم فرمایلی: چا چې پنځوس کرتی د بیت الله طواف وکړ هغه له خپلو ګناهونو داسې پاک شو لکه چې خپلی مور همدا اوس زیږولی وي [جامع ترمذی]

### دریم خپرکی ( فصل )

#### د ټولنيز ژوندانه ښکل

وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْمَاحِبِ
وَالْمَسَاكِينِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ
بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَائُكُمْ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا
فَخُورًا ( د الله جل جلاله بنده می وکړه څوک ورسره مه شریکوه ، او بنه
رویه کوه له مور او پلار سره ، له خپلوانو سره . له یتیمانو سره ، له
غریبانو سره . له محاوندیانو سره چی خپلوان دی وی او له هغه محاوندی سره
چی خپلوان دی نه وی ، له ملکری سره چی ملکرتیا یی د لږ وخت لپاره هم
در په برخه شی ، او له مسافر سره ، او له هغو لاس لاندی خلکو سره چی
ستا په واک کی وی - د احسان چار چلند وکړی، باور ولرئ چی الله ﷺ
یو داسی څوک نه خوښوی چی په خپله انګېرنه مغرور وی او په خپله
لوړتیا ویاړی) .

[د النساء سورت ۳۶ آیت]

## د مور او پلار آداب

وَقَصَى رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴿ او ستا رب پريكړه كړى ده چې ته له الله جل جلاله پرته د پل چا بنده محي مه كوه او له مور او پلار سره ښه رويه كوه).

حضرت عبدالله رضی الله عنه فرمایی: چې یو سړی د نبی علیه السلام په خدمت کې حاضر شو او وی ویل: زه ستاسې په لار د هجرت او جهاد لپاره بیعت کوم او له الله یې اجر غواړم، نبی ﷺ تری پوښتنه وکړه ایا ستا له مور او پلار نه څوک ژوندی دی ؟ هغه وویل هو! بلکې د الله ﷺ شکر دی دواړه ژوندی دی، هغه ورته وفرمایل: ایا ته واقعًا له الله ﷺ د خپل هجرت او جهاد بدله غواړي؟ هغه وویل هو! ( زه له الله ﷺ اجر غواړم ) نبی صلی الله علیه وسلم ورته لارښوونه وکړه نو لاړ شه د خپل مور او پلار په خدمت کې اوسه او له هغوي سره ښه چلن کوه [صحیح مسلم]

حضرت ابو امامه که فرمایی پو سړی له نبی گ پوښتنه وکړه؟ يا رسول الله د مور او پلار پر اولاد څه حق دی؟ لارښوونه يې وکړه مور او پلار ستا لپاره جنت دی اجامع ابن ماجه].

يعني که له هغوي سره ښه رويه وکړي نو د جنت مستحق به شي او که د هغوي حقوق د پښو لاندي کړي نو د جهنم خس به شي .

ے د مور او پلار شکریه ادا کوونکي اوسئ ، د چا له تاسې سره د ښه کولو له امله د هغه شکریه ادا کولو او احسان منلو لومړی غوښتنه دا ده او دا حقیقت دی چې زمونږ د وجود احسان سیدونکی لامل مور او پلار دی، بیا د مور او پلار په پالنه او سر پرستی کې مونږ رالوییږو، شعور پیدا کوو او هغوي چې د کومی اندازی قربانی او بی مثاله تکالیفو او له خورا زیات شفقت او مهربانی سره زمونږ سر پرستی کوی، د هغی غوښتنه او تقاضا ده چې زمونږ سینی د هغوي له درناوی او احسان مننی او مینی او محبت نه ډکی وی او زمونږ د زړونو رګ رګ د هغوي احسان وړونکی وی، همدا لامل دی چې الله ﷺ پر بنده د ځان د شکر ادا کولو تر څنګ د مور او پلار د شکر یې ادا کولو تاکید او تینګار فرمایی: ان اشکرلی ولوالدیک

مونږ لارښوونه کړی چې زما شکريه ادا کړه او د خپل مور او پلار احسان مند اوسه.

ت تل د مور او پلار د خوشحاله ساتلو کوښښ وکړئ او د هغوي له خوښی او مزاج پرته هیڅکله هم کومه داسې خبره ونکړی چې د هغوي خوښه نه وی، په ځانګړی توګه د بوډا توب په وخت کې چې کله د هغوي مزاج یو څه تند او تروش شی او مور او پلار یو څه داسې هیلی او غوښتنی کوی چې د توقع پر خلاف وی، دا مهال هم هره خبره په خوشحالی سره وزغمی او د هغوي کومه خبره چې درباندی ښه ونه لګی په ځواب یې کومه داسې خبره هیڅکله ونه کړئ چې د هغوي خوښه نه وی او د هغوي احساساتو ته تری زیان رسیږی.

إِمَّا يَبْلُقَنُّ عِنْدَكَ الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُلُّ لَهُمَا أُفَّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمٌ ﴿ كَدَ لَهُ هَغُوي نَهُ يَوْ يَادُ وَارِهُ دَ بَوْدًا تُوبِ عَمَرَ تَهُ وَرَسَيْنِي نَوْ تَهُ هَغُوي تَهُ اف اومره هم مه وايه او مه هغوي ربّه ﴾

په اصل کې د بوډا توب په عمر کې د خبری د زغم توان نه پاتی کیږی او د کمزورتیا له امله د خان د اهمیت احساس زیاتیږی، نو ځکه کوچنی کوچنی خبره پری بده لګیږی، نو د همدی نزاکت په نظر کې لرلو په خاطر د خپل کوم قول او فعل په وسیله خپل مور او پلار خفه نکړی

حضرت عبدالله بن عمرو وایی چې نبیاکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه کړی ده د الله جل جلاله خوشحالی د پلار په خوشحالی کې ده او د الله جل جلاله له نارضائیت د مور او پلار په خفګان کې دی [جامع ترمذی، ابن حبان، حاکم]

یعنی که څوک الله جل جلاله خوشحالول غواړي خپل مور او پلار دی خوشحاله کړی، د پلار په ناراضه کولو الله نشی خوشحالولای څوک چې پلار خفه کوی، هغه الهی غضب راپارول غواړي

د همدی حضرت عبدالله رضی الله عنه وینا ده چې یو سړی خپل مور او پلار په ژړا پریښودل او د رسول الله صلی الله علیه وسلم سره د هجرت د بیعت کولو لپاره راغی، نو نبی صلی الله علیه وسلم ورته وفرمایل: لاړ شه خپل مور او پلار ته بیرته او هغوي داسې خوشحاله کړه راشه لکه څنګه چې دی په ژړا پریښی راغلی وی [سنن ابو داود]

خ د زړه پـه مينه د مـور او پـلار خـدمت وکړئ ، که تاسې تـه الله 響 د دی خبری وخت درکړی وی نو په اصل کې دا د دی خبری توفيق دی چې تاسې خپل ځان د جنت حقدار وګرځوي، او د الله 攀 خوشحالی حاصله کړی، د همدی مور او پلار د خدمت په وسیله د دواړو جهانو بریالیتوب او نیکبختی او عظمت حاصلیږی، او انسان د دواړو جهانونو له مشکلاتو په امان وی، د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده، چې نبی اکرم ﷺ فرمایلی

# ූ දාන් එමේ ඉදිනි **දැන්** දැන් දැන්

دی: څوک چې غواړي چې عمر يې اوږد شی لو روزی يې پراخه وی، هغه ته پکار دي چې د خپل مور او پلار سره ښه رويه او نيکي وکړي [الترغيب والترهيب]

چې د خپل مور او پدر سره سه رویه او بیحی و دړی د اسرعیب واسرهیب ا او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: هغه څوک دی ذلیل وی ، بیا دی ذلیل وی، بیا دی ذلیل وی، خلکو پوښتنه وکړه یا رسول الله کوم سړی؟ هغه وفرمایل: هغه سړی چا چې مور او پلار د زړښت په حالت کې ومیندل، یا یې دواړه ومیندل او یا یی یو ومینده او بیا د هغوي په خدمت کولو جنت ته داخل نه شو [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

په يو وخت كې خو نبى صلى الله عليه وسلم د مور او پلار خدمت د جهاد په څير له ستر عبادت نه هم لوړ ګڼلى دى او يو صحابى يې له جهاد نه منع كړ او د مور او پلار د خدمت كولو ټينګار يې پرى وكړ.

حضرت عبدالله بن عمرو رضی الله عنه فرمایی یو سړی د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کې په جهاد کې د ګډون لپاره حاضر شو هغه تری پوښتنه وکړه مور او پلار دی ژوندی دی ، هغه وویل هو! ژوندی دی، لارښوونه یې ورته وکړه ، ولاړ شه او د هغوي خدمت کوه ، همدا جهاد دی [صحیح بخاری صحیح مسلم].

ت د مور او پلار آدب او درناوی وکړی او کومه داسې خبره یا حرکت مه کوی چې د هغوي د درناوی پر خلاف وی، قران عظیم فرمایی: وَقُلْ لَهُمَا فَوْلًا كَوْمًا (او له هغوي سره په احترام خبری کوی).

یو کرتی حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنه له حضرت ابن عباس رضی الله عنه وپوښتل، آیا ته غواړي چې له جهنم نه لری اوسی او په جنت کې داخل شی؟ ابن عباس رضی الله عنه ورته وویل ولی نه، پر الله ﷺ سوګند همدا غواړم، حضرت ابن عمر تری وپوښتل، ستا مور او پلار ژوندی ژوندی دی؟ ابن عباس رضی الله عنه وویل هو! زما مور او پلار ژوندی دی، ابن عمر رضی الله عنه ورته وویل که ته له هغی سره په نرمی خبری کوی او د هغی د خوراک څښاک خیال ساتی، نو خامخا به جنت ته ځی، په دی شرط چی ځان له کبیره ګناهونو څخه وساتی [الادب المفرد]

حضرت ابو هریره رضی الله عنه یو کرتی دوه سپی ولیدل له یوه نه یی پوښتنه وکړه دا بل دی څه کیږی؟ هغه ورته وویل : دا زما پلار دی، هغه ورته وویل وګوره نه د هغه نوم واخلی، نه له هغه نه مخکی ولاړ شی او نه کله له هغه نه د مخه کښینی. [الادب االمفرد]

 له مور او پلار سره له عجز او تواضع نه کار اخلی وَاحْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلّ مِنْ الرَّحْمَةِ (او د تواضع او انکسار وزرونه د هغوي په مخ کې وغوړوه)

له وزرو غوړولو نه مراد دا دی چې هر وخت د هغوي د مرتبی خیال وساته او هیڅکله د هغو په مخ کې خپله لویی مه بیانوه او مه د هغوي په شان کې بی ادبی کوه.

له مور او پلار سره مینه و کړی ، هغوي د خپل ځان د اجر او سعادت او د اخرت د نیکبختی لامل و ګڼی، حضر بن عباس رضی الله عنه وایی چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی : هر نیک اولاد چې له مینی ډک یو نظر مور او پلار ته ګوری، د هغی په بدل کې الله ﷺ ورته د یو قبول شوی حج ثواب ورکوی، خلکو تری پوښتنه و کړه، ای د الله ﷺ پیغمبره! که څوک په یوه ورځ کې سل کرتی مور او پلار ته له مینی په ډکو نظرونو و ګوری؟ په یوه ورځ کې سل کرتی مور او پلار ته له مینی په ډکو نظرونو و ګوری؟ هغه صلی الله علیه وسلم وفرمایل هوا که څوک سل ځلی داسې و کړی بیا هم الله جل جلاله (ستاسې له تصور نه) ډېر لوی او د تنګ زړیتوب په څیر عیبونو نه بیخی پاک دی [صحیح مسلم]

 $\Rightarrow$  د مور او پلار اطاعت په اخلاص سره وکړی او که هغوي يو څه زياتی هم کوی، بيا هم په خوشحاله زړه يې مينه وکړی، او د هغوي عظيم احسانات په نظر کې ولری، د هغوي هغه غوښتنی په خوشحالی سره پوره کړی، چې ستاسې پر ذوق او مزاج درندی وی، په دی شرط چې د دين پر خلاف نه وی.

د حضرت ابو سعید رضی الله عنه وینا ده، چې د یمن یو سړی د رسول الله په خدمت کې حاضر شو، هغه تری پوښتنه وکړه په یمن کې ستا څوک شته؟ هغه سړی ورته وویل هو! زما مور او پلار شته، هغه تری پوښتنه

## إلى المنافع ال

وکړه، هغوي تاته اجازه در کړی ده، سړی ورته وویل نه! ما خو له هغوي نه اجازه اخیستی نه ده، حضور صلی الله علیه وسلم ورته وفرمایل نو ښه نو ته بیرته ولاړ شه او له مور او پلار نه اجازه راواخله، که هغوي اجازه در کړی بیانو په جهاد کې ګډون وکړه او که نه نو د هغوي په خدمت کې اوسه او ښه رویه ورسره کوه [سنن ابو داود].

د مور او پلار د اطاعت د اهمیت اندازه له دی نه ولګوی چې یو سړی له لری لری نه راځی او غواړي چې د رسول اکرم ﷺ تر څنګ د دین د سر لوړی لپاره په جهاد کې ګډون وکړی، خو رسول اکرم ﷺ هغه بیرته لیږی او فرمایی چې په جهاد کې ګډون ته په داسې حال کې کولای شی چې مور او پلار دواړه اجازه وکړی.

د حضرت ابن عباس رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: پر کوم سړی چې په داسې حال کې سهار شو چې هغه الهی لارښووننی او احکام یې عملی کړل چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې نازل کړی دی، نو پر ده په داسې حال کې سهار شو چې د ده لپاره د جنت دوه دروازی بیرته دی او که د مور او پلار نه یو ژوندی وی نو د جنت ورته یوه دروازه بیرته ده او پر چا چې په داسې حال کې سهار شو چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې له الهی احکامو غاړه غړولی وه، نو پر ده په داسې حال سهار شو چې د هغه لپاره د دوزخ دوه دروازی بیرته دی او که له مور او پلار نه یې یو ژوندی وی نو د دوزخ یوه دروازه ورته بیرته دی او که له مور او پلار نه یې یو ژوندی وی نو د دوزخ یوه دروازه ورته بیرته ده، هغه سړی پوښتنه وکړه ای د الله گل رسوله! که مور او پلار له چا سره زیاتی کوی بیا هم، وی فرمایل هو! که زیاتی ورسره کوی بیا هم که زیاتی ورسره کوی بیا

⇒ مور او پلار د خپل مال خاوندان وګڼې او په خلاص مټ پرې لګښت وکړی، په قران عظیم کې دی: يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَا اَنفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلُوالدَيْنِ (خلک له تانه پوښتنه کوی مونږ څه ولګوو ورته ووایه کوم مال چې ته یې لګوی د هغې لومړنی حقدار مور او پلار دی).

وکړه، هغوي تاته اجازه در کړی ده، سړی ورته وویل نه! ما خو له هغوي نه اجازه اخیستی نه ده، حضور صلی الله علیه وسلم ورته وفرمایل نو ښه نو ته بیرته ولاړ شه او له مور او پلار نه اجازه راواخله، که هغوي اجازه در کړی بیانو په جهاد کې ګډون وکړه او که نه نو د هغوي په خدمت کې اوسه او ښه رویه ورسره کوه [سنن ابو داود].

د مور او پلار د اطاعت د اهمیت اندازه له دی نه ولګوی چې یو سړی له لری لری نه راځی او غواړي چې د رسول اکرم ﷺ تر څنګ د دین د سر لوړی لپاره په جهاد کې ګډون وکړی، خو رسول اکرم ﷺ هغه بیرته لیږی او فرمایی چې په جهاد کې ګډون ته په داسې حال کې کولای شی چې مور او پلار دواړه اجازه وکړی

د حضرت ابن عباس رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: پر کوم سړی چې په داسې حال کې سهار شو چې هغه الهی لارښوونی او احکام یې عملی کړل چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې نازل کړی دی، نو پر ده په داسې حال کې سهار شو چې د ده لپاره د جنت دوه دروازی بیرته دی او که د مور او پلار نه یو ژوندی وی نو د جنت ورته یوه دروازه بیرته ده او پر چا چې په داسې حال کې سهار شو چې د مور او پلار د حقوقو په باب یې له الهی احکامو غاړه غړولی وه، نو پر ده په داسې حال سهار شو چې د هغه لپاره د دوزخ دوه دروازی بیرته دی او که له مور او پلار نه یې یو ژوندی وی نو د دوزخ یوه دروازه ورته بیرته دی او که له مور او پلار نه یې یو ژوندی وی نو د دوزخ یوه دروازه ورته بیرته ده، هغه سړی پوښتنه وکړه ای د الله گرسوله! که مور او پلار له چا سره زیاتی کوی بیا هم، وی فرمایل هو! که زیاتی ورسره کوی بیا هم که زیاتی ورسره کوی بیا

 یو ځلی د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم حضور ته یو سړی راغی او له خپل پلار نه یې په شکایت کولو شروع وکړه، چې هغه کله وغواړي زما نه مال اخلی، نبی ﷺ د هغه سړی پلار راوغوښت، یو بوډا سړی چې همسا یې لګوله حاضر شو ، هغه بوډا سړی نه تحقیق پیل کړ، هغه وویل: د الله جل جلاله رسوله! یوه زما نه وه چې دی کمزوری او بی وسی و او په ما کې توان و زه مالدار وم او دی خالی لاس و، ما دی هیڅکله د خپل څیز له اخیستلو منع نه کړ، اوس زه کمزوری یم او دی تکړه او قوی دی، زه تش لاس یم او دی شتمن دی، اوس دی له مانه خپل مال بچ بچ ساتی، د بوډا سړی د دی خبرو په اوریدو رسول اکرم ﷺ په ژړا شو او د بوډا زوی ته یی وویل ته او ستا مال ستا د پلار دی

وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّلَيَا مَعْرُوفًا (كه مور او پلار درباندی فشار راوړل جې زما (الله) سره څوک شریک کړه چې تاسې ته یې هیڅ علم نشه، نو هیڅکله د هغوي خبره مه منه او په دنیا کې له هغوي سره ښه چلن کوه)

حضرت اسماء رضی الله عنها فرمایی چې د نبی ﷺ په زمانه کې زما مور چې هغه مهال مشرکه وه راغله، ما نبی صلی الله علیه وسلم ته عرض وکړ، چې ما کره زما مور راغلی ده او هغه له اسلام نه کرکه کوی، ایا زه د خپلی مور سره ښه چلن وکړم؟ هغه وفرمایل هو! ته له خپلی مور سره صله رحمی کوه [صحیح بخاری]

ته د مور او پلار لپاره همیشه دعا کوی او د هغوي د نیکیو په یادولو د الله جل جلاله په حضور کې ودریږی او په خورا زړه سوی او د زړه په ولوله د هغوي لپاره د رحم او مهربانئ غوښتنه وکړی، الهی لارښوونه ده:

وَقُلُ رَّبِّ ارْحَمُهُمَا كُمَا رَبِيَّنِي صَغِيْراً [ او دعا كوه چې پروردګاره! پر هغو دواړو رحم وكړه، لكه څنګه چې هغوي دواړو په كوچنيوالى زما پالنه كړى وه ].

یعنی ای پروردګاره! د کوچنیتوب په بی وسی کې چې په کومه مهربانی او قربانی او مینه او شفقت سره دوی زما پالنه کړی وه او زما په خاطر یې خپلی خوشحالی قربان کړی وی، پروردګاره! اوس دوی بوډاتوب، کمزوری او بی وسی په حال کې زما نه زیات پخپله رحمت او شفقت محتاج دی، الهی زه د دوی هیڅ بدله نشم ورکولای هم ته د هغوي پالنه وکړی او د هغوي پر مشکل حالت رحم وکړی.

ے د مور د خدمت په خاصه توګه خيال ساتی، مور په فطری توګه کمزوری او ډېره حساسه وی او ستاسې د خدمت او ښی رویی ته اړه هم وی، بيا د مور احسانات او قربانی هم د پلار په نسبت څو چنده زياتی وی، نو ځکه په دين کې د مور حق زيات دی، او له مور سره په ښه چلن کولو هم ټينګار شوی دی، په قران مجيد کې لارښوونه ده: وَوَصَيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالدَيْهِ إِحْسَانًا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ کُرهًا وَوَضَعَتُهُ کُرهًا وَحَمْلُهُ وَقِصَالُهُ ثَلَاتُونَ شَهْرًا (او مونږ انسان ته د مور او پلار سره د ښی رویی کولو ټينګار کړی، د هغه مور په تکليف يې زيږولی او په تکليف يې زيږولی او په تکليف يې زيږولی او په غيږ کې د ګرځولو او شيدو ورکولو دا تکليف ورکوونکی موده دوه نيم کاله يعنی ديرش مياشتی ده).

قران مجید له مور او پلار سره د ښه چلن پر کولو ټینګار کړی، او د دی تر څنګ یې په ځانګړی توګه د مور پرله پسی تکالیفو زغملو او مشکلاتو تیرولو نقشه یې په ډېر اغیزمنه توګه وړاندی کړی ده او په خورا ښه طریقه یې په سیکالوژیکی دود سره د دی حقیقت په لور اشاره کړی، چې قربانی ورکوونکی مور د پلار په پرتله ستا د خدمت او ښه چلن ډېره حقداره ده او بیا همدا حقیقت د الله جل جلاله پیغمبر حضرت محمد صلی الله علیه وسلم هم په ښکاره ښکاره بیان کړی دی

ابوهریره رضی الله عنه وایی چې یو سړی د نبی صلی الله علیه وسلم حضور ته راغی او پوښتنه یې وکړه، ای د الله پیغمبره! زما د ښه چلن تر ټولو زیات حقدار څوک دی؟ هغه وفرمایل ستا مور، هغه پوښتنه وکړه بیا څوک دی؟ هغه صلی الله علیه وسلم وفرمایل. ستا مور، بیا یې پوښتنه وکړه بیا څوک دی؟ لارښوونه ورته وشوه ستا مور، هغه سړی وویل بیا څوک دی، نو هغه وفرمایل: ستا پلار [الادب المفرد]

حضرت جاهمه رضی الله عنه د نبی ﷺ په خدمت کې حاضر شو او وی ویل: یا رسول الله! زما اراده ده چې زه له تاسره جهاد کې ګډون وکړم او د همدی لپاره راغلی یم چې تاسره په دی باب مشوره وکړم ( وفرمایاست څه حکم دی؟) نبی صلی الله علیه وسلم تری پوښتنه وکړه، ستا مور ژوندی ده ؟ جاهمه رضی الله تعالی عنه وویل هو! ژوندی ده نبی ﷺ ورته لارښوونه وکړه نو بیا لاړ شه او د هماغی خدمت کوه ځکه چې جنت د هماغی په قدمونو کې دی [جامع ابن ماجه او سنن نسایی]

حضرت اویس رحمه الله علیه د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په زمانه کې موجود و، خو له هغه سره یې د ملاقات شرف حاصل نه کړای شو، د هغه یوه ژړه مور وه، شپه ورځ به یې د هغی خدمت کاوه، د نبی گاد لیدلو یی ډېره هیله وه او کوم مومن به وی چې دا هلیه یې په زړه کې ټوپونه نه وهی چې د هغه سترګی په نبوی دیدار روښانه نه شی لکه چې حضرت اویس راتلل هم وغوښتل، خو نبی صلی الله علیه وسلم منع کړ، د حج د فریضی د ادا کولو یې هم په زړه کې ډېره هیله وه، خو تر څو چې د هغه د مور بی بی ژوندی وه، د هغی د ځانله پاتسی کیدو له امله یې حج ونه کې، او د هغی له وفات وروسته یې دا هیله تر سره شوه

له رضاعی مور سره هم ښه رویه وکړی، د هغی خدمت وکړی او په ادب او درناوی ورسره چلن وکړی، حضرت ابو طفیل که فرمایی، ما په جعرانه ( یو ځای دی ) کې نبی ﷺ ولیده چې غوښه ویشی، په دی وخت کې یوه ښځه راغله او نبی ﷺ ته نږدی راورسیده، هغه ورته خپل څادر وغوړاوه، هغه پری کیناسته ما له خلکو نه پوښتنه وکړه دا کومه صاحبه ده ؟

خلکو وويل دا د رسول اکرم ﷺ هغه مور ده چې شيدي يې پري خورولي وي [سنن ابو داود ].

ت د مور او پلار له مړيني وروسته هم د هغوي خيال ساتي او له هغوي سره د ښه چلن کولو لپاره لاندي خبري په نظر کې ولري:

مور او پلار ته تل د بښنی دعا کوی .

قرآن مجید مؤمنانو ته دا دعا زده کړی ده: رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلُوَالِدَيُّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ (پروردگاره! ماته بښنه وکړی او زما مور او پلار ته او ټولو مؤمنانو ته په هغه ورځ بښنه وکړی کله چې حساب کتاب پيل شي).

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې کله د مړی مرتبی لوړیږی هغه په حیرانتیا سره پوښتنه کوی، دا ولی وشول؟ د الله جل جلاله له لوړی ورته ویل کیږی چې ستا اولاد ستا لپاره د بښنی دعا کوله (او الله ﷺ هغه قبوله کړه).

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې نبی ﷺ فرمایلی دی : کله چې څوک مړ شی د هغه د عمل وخت پای ته رسی، یوازی دری شیان داسې دی چې له مرګه وروسته ورته هم ګټه رسوی ، یو جاری خیرات (صدقه جاریه) دویم د هغه خپور شوی علم چې وګړی تری ګټه اخلی ، دریم هغه صالح اولاد چې د هغه لپاره د بښنی دعا کوی .

ت د مور او پلار کړی وعدی او وصیتونه پوره کړی، مور او پلار به مو پخپل ژوندانه کې د خلکو سره ډېری وعدی کړی وی، د خپل الله ً سره به یې څه وعده کړی وی، کوم نذر به یې منلی وی، چاته به یې د څه مال د ورکولو وعده کړی وی، د هغه پر غاړه به د چا پور پاتی وی او د ورکولو وخت به یې میندلی نه وی ، له مرګ نه مخکې به یې څه وصیتونه کړی وی، تاسې د امکان تر حده د دی ټولو کارونو د پوره کولو کوښښ وکړی . د حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه وینا ده چې حضرت سعد ابن عباده رسول الله ؤ، خو عباده رسول الله ﷺ ته عرض وکړ، یا رسول الله! زما مور نذر منلی و، خو هغه د نذر له ورکولو د مخه وفات شوه، آیا زه د هغی له لوری نذر پوره کولای شم، نبی ﷺ ورته لارښوونه وکړه؛ ولی نه، ته خامخا د هغی له لوری نذر یوره کولای شم، نبی ﷺ ورته لارښوونه وکړه؛ ولی نه، ته خامخا د هغی له لوری نذر یوره کولای شم، نبی ﷺ ورته لارښوونه وکړه؛ ولی نه، ته خامخا د هغی له لوری نذر یوره

یو ځلی حضرت ابو درداء رضی الله عنه ناروغ شو او ناروغتیا یې زیاته شوه ان تر دی چې د روغیدو هیله یې نه وه، نو حضرت یوسف بن عبدالله رضی الله تعالی عنهما له لری ځایه سفر راوکړ او د هغه د پوښتنی (عیادت) لپاره ولاړ، حضرت ابو الدرداء رضی الله عنه چې هغه ولید په ډېره حیرانتیا یې تری پوښتنه وکړه ته دلته له کومه؟ یوسف بن عبدالله وویل: زه دلته یوازی د دی لپاره راغلی یم چې ستا پوښتنه (عیادت) وکړم، ځکه چې زما له محترم پلار سره ستاسې ژوری اړیکی وی

حضرت ابو برده رضی الله عنه فرمایی چې: زه کله مدینی منوری ته راغلم نو حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما ماته راغی او وی ویل ابو برده ته پوهیږی، زه تا ته څنګه راغلی یم؟ ما ورته وویل: زه خو نه پوهیږم چې تاسې څنګه تشریف راوړی دی، پر دی حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما وویل: ما له نبی اکرم ﷺ نه اوریدلی چې فرمایل یې چې څوک په قبر کې د خپل پلار سره ښه رویه کول غواړي هغه ته په کار دی چې د پلار له مرګ وروسته د هغه دوستانو سره ښه رویه وکړی او بیا یې وفرمایل: وروره زما د پلار حضرت عمر رضی الله عنه او ستاسې د پلار تر منځ ډیره ژوره دوستی ویالم او د هغی دوستی ویالم او د هغی دوستی حقوق اداء کړم [ ابن حبان ]

□ د مور او پلار له خپلوانو سره پرله پسی ښه چلن کوی او د رحم او مهربانی د خپلویو په مکمله توګه خیال وساتی، ځکه چې له دغو خپلوانو بی پروایی ده، نبی ﷺ فرمایلی دی: تاسی له خپلو پلرونو او نیکونو هیڅکله مه بی پروا کیږی، له مور او پلار نه بی مپروا کیږی، له مور او پلار نه بی مپروا یې په اصل کې د الله جل جلاله ناشکری ده.

## 

 الله مه كړه كه په ژوندانه كې له مور پلار سره له ښه چلن كولو او د هغوي د حقوقو په ادا کولو کې درنه کوتاهي شوي وي، نو بيا هم د الله 🎇 له رحمت نه مه نهيلي كيږي، له مرګ وروسته تل د هغوي په باب له خدايه د بښني دعا غواړي، هيله ده چې الله ﷺ به ستاسې سهوه درويښي او پخپلو صالحو بنده ګانو کې به مو وشميري.

د حضرت انس رضى الله عنه وينا ده چې نبي اكرم ﷺ فرمايلي دى: كه کوم د الله ﷺ بنده په ژوندانه کې د مور او پلار منونکې نه وي او له مور او پلار نه يې يو يا دواړه وفات شول، نو اوس هغه ته په کار دي چې خپل مور او پلار ته تل د بښني دعا وکړي او له الله ﷺ د هغوي بښنه وغواړي او تر دى چې الله ﷺ يى خپل رحمت سره په نيكانو بنده محانو كى وشميرى .





## د كورنيز ژوندانه آداب

اسلام چې د کوم تهذیب او تمدن په لور بلنه ورکوی، هغه، هله منځته راتلای شی چې کله مونږ د یوی سپیڅلی ټولنی په جوړولو کې بریالی شو او د پاکی او سپیڅلی ټولنی د جوړولو لپاره ضروری ده چې تاسې د کورنۍ ژوندنیز نظام زیات نه زیات مستحکم او بریالی کړی، د کورنۍ ژوندانه پیل د میړه او میرمنی د پاکیزه ازدواجی ژوندانه له اړیکو پیل کیږی، او د دغو اړیکو ښه والی او دوام پیدا کول هغه وخت امکان لری چې ښځه او میړه دواړه د ازدواجی ژوندانه له اړیکو او آدابو او مسئولیتونو نه په ښه توګه خبر هم وی، او د دغو آدابو او فرایضو د پر ځای کولو لپاره په پوره زړه سوی او اخلاص سره کار هم وکړی، لاندی مونږ لومړی هغه آداب او فرایض بیانوو چې په میړه (خاوند) پوری اړه لری او بیا به هغه آداب بیان کړو چې په ښځی (میرمن) پوری اړوند دی:

خان له میرمنی سره په ښه توګه او نیکه رویه ژوندون تیر کړی، د هغی حقوق په پراخه زړه ادا کړی او په هره چار کې د احسان او ایثار لاره خپله کړی، الهی لارښوونه ده: وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمُعْرُونِ ( او له هغی سره په ښه طریقه ژوند تیر کړه)

نبی صلی الله علیه وسلم په حجة الوداع کې کې یوی لویی غونډی ته په وینا کې لارښوونه وکړه، خلکو واوری له میرمنو سره ښه رویه کوی، څکه چې هغوي له تاسې سره د بندیانو په ډول دی، تاسې له هغوي سره د بد چلنی هیڅ حق نه لری او پرته له دی چې د هغوي له لوری په ښکاره نافرمانی وګوری، که هغوي داسې وکړی نو بیا په خوب ځایونو (بستر) کې له هغوي نه بیل شی او وه یې وهی، خو داسې یې ونه وهی چې سخت زخم ورورسیږی، او بیا چې کله هغوي ستاسې خبری منلو ته غاړه کیږدی، نو بیا ورته خامخا هیلی بانی مه لټوی، ګوری، واوری ستاسې یو څه حقوق پر تاسې دی، پر حقوق مو پر میرمنو دی او ستاسې د میرمنو یو څه حقوق پر تاسې دی، پر هغوي چې ستاسې خوښ نه وی او ستاسې کورونو ته داسې کسان هیڅکله

را دننه نه کړی چې راتګ يې ستاسې خوښه نه وی، او واوری د هغوي پر تاسې دا حق دی چې تاسې پر هغوي ښه خواړه وخوری او ښی جامی ورته واغوندی [رياض الصالحين] .

يعنی د هغوي د خوراک څښاک داسې چاره وکړی چې د ښځی، خاوند د بی ساری ګرانښت، د زړه مينی او د ملګرتيا له شانه سره مناسبه وی.

خیک تر کومه خایه چې امکان لری پر میرمن ښه محمان ساتی او په ژوندانه تیرولو کې ورسره له صبر، تحمل او پراخزړیتوب نه کار اخلی، که په میرمن کې مو د شکل او ښکلا یا د عاداتو، اخلاقو او یا د پوهی او هنر په اعتبار کومه کمزوری وی، نو په صبر سره یې وزغمی او د ښو صفاتو په نظر کې نیولو ورسره له سخاوت، تیریدنی، قربانی او مصالحت نه کار اخلی، الهی لارښوونه ده: والصلح خیر [مصالحت په خپله خیر دی].

او منانو ته لارښوونه شوى ده : فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فيه خَيْرًا كَثيرًا [د النساء سورت ١٩آيت]

(بیا که هغه ستاسی (په څه وجه) خوښی نه وی نو کیدای شی چې یو شي ستا خوښ نه وی خو الله جل جلاله په هغې کې ستاسې لپاره ډېر څه ښیګڼه ایښی وی)

همدا مفهوم نبی اکرم ﷺ په یو حدیث کې داسې واضح کړی دی هیڅ مومن دی له خپلی مومنی میرمنی نه کرکه نه کوی د میرمنی کوم عادت یې که خوښ نه وی نو کیدای شی چې بل خوی یې خوښ شی

حقیقت دا دی چې په هره میرمن کې د یوه نه یو لوری له خوا یوه کمزوری خامخا وی او که میړه د هغی په لیدلو له هغې نه سترګی بل لوری ته اړوی او زړه بدوی نو بیا به یوه کورنۍ کې هم خوشحالی نه وی، د حکمت لاره دا ده چې سړی له تیریدنی ( ګذشت ) نه کار واخلی، او پر الله کال توکل وکړی او د خپلی میرمنی سره په ښه شان ګذراه وکړی، کیدای شې چې الله جل جلاله د دی میرمنی په وسیله سړی ته داسې ښیګنی ورپه برخه کړی چې د هغه لنډ نظر ورته نه رسیږی د مثال په توګه

په میرمن کې د دین او ایمان او سیرت او اخلاقو په لحاظ یو څه داسې غوره صفتونه وی، د څه له امله چې هغه د ګردی کورنۍ لپاره رحمت ثابت شی، یا د هغی له نس نه الله کا داسې نیک روح وزیږوی، چې عالم ته تری ګټه ورسی او د ګرد ژوندانه لپاره د پلار لپاره جاری خیرات وګرځی، یا میرمن د میړه د حالاتو د سمون لامل شی او د هغه جنت ته د بیولو وسیله وګرځی، او یا د هغی له قسمته الله کا سړی د پراخی روزی څښتن کړی، په هر حال د میرمنی د کوم ښکاره عیب په لیدلو ژر تر ژره خپل ازدواجی ژوندون ګډ و د نه کړی، بلکې په حکیمانه ډول ورو ورو د کور فصا هواره او خوشحاله کړی او په دی کار کې پر له پسی کوښښ کوی.

خیک د عفوی او بخشش لار غوره کړی او د میرمنی له سهوی، ناپوهی او خپلسری نه سترګی پتی کړی، ښځه د عقل او پوهی په اعتبار کمزوری او ډېره جذباتی وی، نو ځکه په صبر او آرام او مهربانی او زړه سوی سره د هغی د سمولو کوښښ وکړی او له صبر او استقامت نه په کار اخیستلو ورسره ګذاره وکړی، الهی لارښوونه ده:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْنَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِبٌ [د التغابن سورت ١٩ آيت]

( مؤمنانو! ستاسې ځينې ميرمنې او ځينې اولاد ستاسې دښمن دی، نو له هغو نه ځانونه وساتي او که تاسې له عفوی، مهرباني، تيريدنې او سترګو پټولو نه کار واخلي نو يقين ولري چې ﷺ ډېر مهربانه دي).

د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده. له ميرمنو سره ښه رويه کوی، ښځه له چپې پښتې نه پيدا کړای شوی ده او په پښتيو کې تر ټولو زياته برني برخه کږه ده، که سموی يې نو ماتيږی او که پريږدی يې نو کږه به وی، نو له ميرمنو سره ښه رويه کوی [صحيح بخاری، صحيح مسلم]

ورسره ژوند وکړی، د نبی ﷺ لارښوونه ده: د پوره ايمان څښتن مومن هغه

دی، چې پخپلو اخلاقو کې تر ټولو غوره وی، په تاسې کې تر ټولو غوره خلک هغه دی چې د خپلو میرمنو په حق کې تر ټولو ښه وی [ جامع ترمذی ]

ستاسې د ښو اخلاقو او نرم خويى د ازميښت اصلى د ګر کورنۍ ژوندون دى هر وخت ستاسې د کور له خلکو سره ناسته ولاړه وى او د کور په بى احتياطه ژوندانه کې د اخلاقو هر اړخ مخى ته راځى او دا رښتيا ده چې هماغه مؤمن پخپل ايمان کې کامل دى چې د کور د خلکو سره، په ښو اخلاقو، پراخه ټنډه او مهربانى سره چلن کوى، د کور خلکو زړونه ساتى او په مينه او محبت ورسره ژوند تيروى.

حضرت عایشه رضی الله عنها فرمایی چې زه به د نبی صلی الله علیه وسلم کره له ګوډیانو (نانځکو) سره لوبیدم او زما ملګری به هم را سره لوبیدی، کله به چې نبی صلی الله علیه وسلم تشریف راوړ، نو هغوي ټولی به یوه خوا بله خوا پټیدی، هغه به لټولی او یوه یوه به یې ما ته رالبږله چې زما سره ولوبیږی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

یو ځلی د حج پر وخت د حضرت صفیه رضی الله عنها اوښ لټ شو او هغه له ټولو نه وروسته پاتی شوه، نبی ﷺ ولیده چې هغه په زوره زوره ژاړی، هغه ودرید او پخپلو مبارکو لاسونو یې د څادر په پیڅکی د هغی اوښکی وچی کړی، هغه به یې اوښکی وچولی او هغی به بی اختیاره ژړل

په پراخه زړه د خپل ژوندانه د ملګری اړتیاوی پوره کړی او په لګښت کې هیڅکله تنګی مه کوی، د خپل کار او زیار ګټه چې پر خپلو میرمنو ولګوی نو سکون او آرام احساس کړی، خواړه او جامی د میرمنی حق دی او دا حق په خوشحاله زړه او په پراخه ټنډی ادا کولو لپاره د څښتن منډی ترډی وهل ډېر په زړه پوری مسئوولیت دی، په پراخه زړه د دی فریضی له ادا کولو نه یوازی د په زړه پوری ازدواجی ژوندانه نعمت په دنیا کې لاس ته راخی بلکې مومن په اخرت کې د اجر او ثواب وړګڼل کیږی.

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: یو دینار خو هغه دی چې تا د الله جل جلاله په لاره کې ولګاوه، یو دینار هغه دی چې تا د کوم غلام په آزادولو کې مصرف کړ، یو دینار هغه دی چې تا کوم فقیر ته په خیرات کې

ورکړ او يو دينار خو هغه دی چې تا پر خپلی ميرمن مصرف کړ، په دی ټولو کې زيات اجر او ثواب د هغه دينار د خرڅ کولو دی چې تاسې پخپلو ميرمنو لګولی وی

میرمنی ته دینی احکام او اخلاق ورزده کړی، د دین زده کړه ورته وکړی، په اسلامی اخلاقو یې سمباله کړی او د هغی د روزنی او ښوونی لپاره د امکان تر حده کوښښ وکړی تر څو چې هغه یوه نیکه میرمن، غوره مور او د الله جل جلاله نیکه بنده شی او خپل مسئوولیتونه په ښه توګه ادا کړی شی، الهی لارښوونه ده: یَاآیها الّذینَ آمنُوا قُوا اَنفُسَکُمْ وَاَهْلیکُمْ نَارًا (مومنانوا خپل خانونه او خپل کور او اولاد دوزخ له اوره بچ کړی).

نبی صلی الله علیه وسلم به چې څنګه له کوره بیرون په تعلیم او تبلیغ مصروف و، همداسې به یې کور کې هم دا فریضه ادا کوله، همدی لوری ته په نغوته ( اشاره ) قرآن مجید د نبی صلی الله علیه وسلم بیبیانو ته په خطاب کې ویلی دی: او ستاسې په کورونو کې چې د الله جل جلاله ایتونه لوستل کیږی او د حکمت خبری اوریدل کیږی هغه یادی وساتی

په قرآن مجید کې د نبی صلی الله علیه وسلم په وسیله مومنانو ته ښوونه شوی ده: وامر اهلک بالصلوه واصطبر علیها (او خپلو د کور میرمنو ته په لمانځه ټینګار وکړی او پخپله یې هم تل ادا کوی)

د رسول الله صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کوم سړی چې د شپی خپله میرمن راویښوی او هغوي دواړه په ګڼه دوه رکعته لمونځ ادا کوی نو د خاوند نوم یې په ذکر کوونکیو د خاوند نوم یې په ذکر کوونکیو بیبیانو کې لیکل کیږی [سنن ابو داود]

دویم خلیفه سیدنا حضرت عمر فاروق رضی الله عنهم به د شپی ولاړ و د الله جل جلاله عبادت به یې کاوه، بیا به چې سهار شو نو خپله بی بی به یې راویښوله او ورته ویل به یې پاڅه لمونځ ادا کړه او بیا به یې دا ایت تلاوه کاوه: وَأَمُو اَهْلَكَ بِالصَّلَاةَ وَاصْطَبَرْ عَلَيْهَا (خپلې کورنۍ ته دلمانځه توصیه وکړه اوپه خپله هم دهغه پابند اوسه) که څو میرمنی (له یوی زیاتی تر څلورو پوری) مو وی له ټولو سره مساوی رویه وکړی، نبی ﷺ به له خپلو مبارکو میرمنو سره د مساویانه رویی کولو ډېر خیال ساته، سفر ته به یې چې تشریف وړو نو پچه (قرعه) به یې اچوله او چې د کومی بی بی پچه به راووته، هماغه به یې له څانه سره په سفر بیوله.

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې نبی اکرم ﷺ لارښوونه فرمایلی: که د کوم سړی دوه میرمنی وی او له هغوي سره یې د انصاف او برابری رویه نه وی کړی، نو د قیامت پ ورځ به هغه سړی په داسې حال کې راشی چې نیم تن به یې پریوتی وی [جامع ترمذی]

له انصاف او برابری نه مراد په معاملاتو او رویه کې مساوات کول دی، پاتی شوه دا خبره چې د یوی میرمنی په باب د زره مینه او ولولی زیاتی وی نو دا د انسان د واک او وس خبره نه ده او پر دی یې الله نه نیسی.

په خورا پراخه زړه د خپل ميړه اطاعت وکړى او په دى اطاعت کې خوشعالى او آرام احساس کړى خکه چې دا د الله جل جلاله حکم دى او کوم بنده ګان چې د الله جل جلاله حکم عملى کوى، هغوي خپل الله جل جلاله راضى کوى، په قرآن مجيد کې دى: فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ (نيکى ميرمنى [دخاوند] اطاعت کونکى وى)

د نبی ﷺ لارښوونه ده: يوه ميرمن دی هم د ميړه له اجازی پرته روژه نه نيسي.[سنن ابو داود ]

د میړه د اطاعت او فرمانبرداری د اهمیت د څرګندونی په ترڅ کې نبی صلی الله علیه وسلم ښځو ته خبرداری ورکړی:

دوه ډوله خلک هغه دی چې لمونځونه یې له سرونو پورته نه ځی هغه غلام چې د خپل مالک نه وتښتی او تر څو بیرته ورغلی نه وی او د هغه میرمنی لمونځ چې د میړه نافرمانی وکړی تر څو چې له نافرمانی نه منع نه شی [الترغیب والترهیب]

د خپلی ابرو او پاک لمنتوب د ساتنی خیال ساتی او له هغو گردو خبرو څخه لری اوسی، چې د پاکوالی پر لمن موتری داغ ولگی او یا یی

لګیدلو اندیښنه پیدا شی، د الهی هدایت غوښتنه همدا ده او د ازدواجی ژوندانه د خوشحاله ساتلو لپاره هم دا ډېره ضروری ده ځکه چې که د میړه په زړه کې داسې کوم شک پیدا شی، نو بیا د ښځی یو خدمت او اطاعت او یوه نیکی هم میړه د ځان په لور مایل کولای نه شی او په دی لړ کې د کوچنی شان سهوی له امله هم د میړه په زړه کې شیطان په شک پیدا کولو بریالی کیږی، نو په دی خاطر بشری کمزوری په نظر کې ونیسی او بی اندازی احتیاط وکړی

د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده ښځه چې كله پنځه وخته لمونځ ادا كړى، د خپلى حيا ساتنه وكړى او د خپل ميړه اطاعت كوونكى وى، نو هغه چې جنت ته په كومه دروازه غواړي داخله دى شى [الترغيب والترهيب]

د څښتن (ميړه) له اجازی پرته له کوره بيرون مه ځی او مه داسې کورونو ته ځی چيری چې څښتن ستاسې تلل نه خوښوی او مه داسې کسانو ته خپل کور ته د راتللو اجازه ورکوی چې راتګ يې ستاسې د خاوند خوښ نه وي.

حضرت معاذ بن جبل رضی الله عنه وایی چې رسول الله گفرمایلی دې : پر الله گل ایمان لرونکی ښځی ته دا روا نه دی چې هغه د خپل میړه کورته د داسې سړی د راتلو اجازه ورکړی چې راتلل یې د هغه خوښ نه وی او یا له کوره په داسې حال کې ووځی چې وتل یې د څښتن خوښ نه وی او ښځه دی د میړه په چارو کې د بل چا خبره منی [الترغیب والترهیب]

یعنی د څښتن په معامله کې د میړه خوښه او د هغه د سترګو په اشاره عمل وکړي او د هغه پر خلاف هیڅکله د نورو مشوري وانه وري .

خید تل په خپلو خبرو، عمل او خوی خاصیت سره د خپل څښتن د خوشحاله ساتلو کوښښ وکړی، د بریالی ازدواجی ژوندانه راز هم دا دی او د الله جل جلاله د رضا او د جنت حاصلولو لار هم دا ده

رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایی: هره ښځه چې په داسې محال کې وفات شوه چې د هغه په جنت کې داخله شوه [ جامع ترمذي ]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرهایلی: کله چې کوم سړی خپله میرمن د جنسی اړتیا لپاره راوبولی او هغه ورنشی او په دی اساس څښتن ټوله شپه له هغی نه خفه وی، نو په داسې ښځه ملایکی تر سهاره لعنت وایی [صحیح بخاری ، صحیح مسلم]

فی د خپل میړه سره مینه کوی او د هغه د ملګرتیا قدر وکړی، چې میړه د ژوندانه ښکلا، د ژوندانه تکیه ځای او د ژوندانه د لاری ستر مرستندوی او مددګار دی، د الله جل جلاله پر دی ستر نعمت د هغه جل جلاله شکر ادا کړی او د دی نعمت په زړه او ځان قدر وکړی

نبی صلی الله علیه وسلم یو ځای فرمایلی له نکاح نه غوره څیز د دوه محبت کوونکیو لپاره میندل شوی نه دی .

د حضرت صفیه رضی الله تعالی عنها له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم سره ډېره زیاته مینه وه، نو چې کله هغه ناروغ شو نو هغی په ډېر افسوس سره وویل، کاشکی چې ستاسې پر ځای زه ناروغه وایی

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نورو بیبیانو د مینی د دومره زیاتی له ښکاره کونی سره په حیرانتیا د هغی په لور وکتل نو نبی ره وفرمایل خان ښودنه (ریا) نه ده بلکې رښتیا وایی

وله د څښتن احسان ومنی او د هغی شکریه ادا کړئ ، ستاسې تر ټولو لوی محسن ستاسې څښتن دی چې په هر ډول ستاسې د خوشحالولو کوښښ کوی، ستاسې هرو اړتیا پوره کوی، او تاسې ته د هر ډول آرام په رسونه آرام احساسوی

حضرت اسما رضی الله عنها وایی چې: یو کرتی نبی ﷺ زما تر څنګه تیر شو، زه د خپلو ګاونډیانو ملګریو نجونو سره وم، هغه مونږ ته سلام وکړ او لارښوونه یې وکړه، پر تاسې چې د چا احسان دی د هغه له ناشکری ځان وژغوری، له تاسې نه هره یوه د مور او پلار کره د واده تر ورڅو پوری ناستی وی بیا الله جل جلاله څښتن (میړه) در کړی، بیا مو پر اولاد ونازوی له دی ټولو ښیګڼو سره سره که کله په کومه خبره له میړه نه خفه شی نو بیا وایی چې ما خو هیڅکله له تانه خوشحالی لیدلی نه ده [الادب المفرد]

ناشکره او احسان هیرونکی ته په خبرداری سره نبی صلی الله علیه وسلم فرمایی: الله جل جلاله به د قیامت پر ورخ د هغه میرمن په لور نظر هم وانه روی، چی د میره ناشکره وی، حال دا دی میرمن هیڅکله هم له خاوند نه بی نیازه کیدای نه شی [سنن نسائی]

خیک د څښتن په خدمت کولو خوشحالی احساس کړی او تر کومه چې کیدای شی پخپله تکلیف تیر کړی او څښتن ته آرام ورسوی، او په هر ډول خدمت کولو یی زړه لاس ته راولی.

حضرت عایشه رضی الله عنها په پخپل لاس د نبی اکرم ﷺ جامی مینځلی، پر ویښتانو به یې ورته تیل لګول او ورته ګومنځ کول به یی، عطر به یې ورته لګول او همدا حال د نورو صحابیه میرمنو هم و

یو ځلی نبی اکرم ﷺ لارښوونه وکړه: هیڅ انسان ته دا روا نه دی چې بل انسان ته سجده وکړی ، که د دی اجازه وای نو میرمنی ته به حکم شوی وو چې خپل څښتن ته سجده وکړی ، د څښتن پر میرمنی ستر حق دی دومره ستر حق چې که څښتن یې په ټول بدن زخمی شی او میرمن یې د څښتن ټول زخمی تن په ژبه وڅتی بیا هم د څښتن حق نشی ادا کیدای [ مسند احمد]

شکه د خښتن د کور د مال او سامان ساتنه وکړی، له واده نه وروسته د میړه کور خپل کور وګڼی او د هغه مال د کور په ښایسته کولو، د هغه په عزت زیاتولو او د هغه د اولاد په روزنه کې په حکمت او تدبر سره ولګوی، د څښتن ترقی او خوشحالی د خان وګڼی، د قریشو میرمنی به سماینه کې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی : د قریشو میرمنی څومره ښی ښځی دی ، پر اولاد ډېری مهربانه دی او د څښتن د کور ډېری غوره ساتونکی دی [صحیح بخاری]

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم د نیکی میرمنی د غور والی په بیان کی فرمایلی دی: د مومن لپاره د الله جل جلاله له ویری وروسته تر ټولو ډېر گټور او د خیر او نعمت باعث نیکه میرمن ده، چې کله ورته کوم کار ووایی نو په خوشحاله زړه یې سرته ورسوی او چې کله ورته وګوری نو خوشحاله یې کړی او چې کله پر هغی د باور سوګند یاد کړی نو د خپل څښتن سوګند

تر سره کړی او چې کله هغه چیری ولاړ شی نو دا (میرمن) یې په غیاب کې د پټ او عزت ساتنه کې د هغه خیر خواه او وفاداره وي [جامع ابن ماجه]

د ښکلا، ښایست او پاکوالی او نظافت پوره پوره خیال وساتی، کور هم پاک او صاف وساتی او هر څیز په ترتیب او سلیقی سره کیږدی او په سلیقی سره یې وکاروی، پاک او صاف کور، ښکلی او ښایسته جوړی کړای شوی کوتی، په کورنیو چارو کې سلیقه او ترتیب او د ښکلی او سینګار شوی میرمن په ناز موسکا نه یوازی کورنۍ ژوندون له مینی محبت او خیر او برکت نه ډکوی بلکې د یوی میرمنی لپاره د خپل اخرت جوړولو او د الله جل جلاله د خوشحالولو همدا وسیله ده

یو ځلی د عثمان بن مظعون رضی الله عنه له میرمن سره د حضرت عایشی رضی الله عنها ملاقات وشو، نو هغی رضی الله تعالی عنها چې ولیده چې د عثمان میرمن په ډېرو ساده جامو کې ده او څان یې جوړ کړی او سینګار کړی نه دی، نو حضرت عایشه رضی الله عنها ډېره حیرانه شوه او پوښتنه یې تری وکړه: بی بی! ایا عثمان رضی الله عنه چیرته په سفر تللی دی؟ له دی تعجب نه اندازه ولګوی چې د میروښو ښځو لپاره خپل میړه ته ځان سینګارول څومره غوره کار دی

يو كرتى يوه صحابيه ښځه د نبى ﷺ په خدمت كې حاضره شوه، د هغى په لاسونو كې د سرو زرو بنګړى وو، نبى ﷺ هغه ميرمن د سرو زرو بنګړو په لاس كولو نه منع كړه نو هغى ورته وويل: يا رسول الله ! كه ښځه د ميړه لپاره ځان سينګار نه كړى نو د هغه له نظره پريووځى [سنن نسايى]

## اولاد د روزنی آداب

اولاد د الله جل جلاله انعام وګنی، د هغو په پیدا کیدو خوشحالی وکړی یو بل ته مبارکی ورکړی د خیر او برکت په دعاګانو ورته ښه راغلاست ووایی او د الله جل جلاله شکر ادا کړی، چې هغه تاسې ته د خپل یوه بنده د روزنی توفیق در کړ او دا وخت یې در کړ چې تاسې له ځانه وروسته د خپل دین دنیا جانشین پریږدی

که اولاد مو نه وی له الله جل جلاله د صالح اولاد لپاره دعا وکړی، لکه څنګه چې د الله جل جلاله پيغمبر حضرت زکريا عليه السلام د صالح اولاد لپاره دعا کړی وه:

رَبُّ هَبْ لِي مِنْ لَدُلُكَ ذُرِيَّةً طَيَّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ [ال عمران: ٣٨] ( زما پالونكيد! تدلد خپلدلوري ماتد پاک اولاد راكړه، بي شكه تد دعا اوريدونكى يى) .

شع د اولاد په پیدا کیدو هیڅکله زړه مه تنګوی، د اقتصادی کمزوری، د ناروغتیا او یا د کوم بل لامله د اولاد په پیدا کیدو خفګان مه کوی او یا یی د ځان لپاره د مصیبت ګڼلو نه په کلکه ځان وژغوری

اولاد هیڅکله ضایع نه کړی، له پیدا کیدو نه د مخه یا له پیدا کیدو نه د مخه یا له پیدا کیدو نه وروسته اولاد ضایع کول بد ترین سخت زړیتوب، بی حده ظلم او بی اندازی بی زړه توب او د دواړو جهانو تباهی ده، الهی فرمان دی:

قَدْ حَسرَ الَّذِينَ قَتَلُوا اَوْلَادَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٍ (هغه کسان په بی اندازی زیان کی دی چاچی خپل اولاد په ناپوهی کی د خپل حماقت له امله وواژه). او الله جل جلاله د بشری لنډ نظری په زړه پوری ځواب کړی او په کلکه یی د دی کار ممانعت کړی دی، چې خپل اولاد مه وژنی:

وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقَ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْنًا كَبِيرًا (او خيل اولاد د فقر او ولزى له ويرى مه وژنى، مونز به هغوي ته هم روزی ورکوو او تاسی ته یې هم در کوو، رښتیا دا ده چې د اولاد وژل ډېره لویه ګناه ده ) .

یو صحابی پوښتنه وکړه یا رسول الله تر ټولو لویه ګناه کومه ده؟ وی فرمایل: شرک، پوښتنه یې وکړه له شرک نه وروسته، وی فرمایل: د مور او پلار نافرمانی، بیا یې پوښتنه وکړه له دی نه وروسته، وی فرمایل چې ته خپل اولاد د دی ویری نه ووژنی چې هغه به یی ستا سره خوری.

👛 د ولادت پر وخت له زيږوونکي ميرمن سره آيت الکرسي او د اعراف . سوره دوه وروستي ايتونه تلاوت كړي او هم د سوره فلق او الناس سورتونه تلاوت كړى او پرى دم يې كړى ايت الكرسى: اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلَا تَوْمٌ لَهُ مَا في السَّمَاوَات وَمَا في الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذي يَشْفَعُ عَنْدَهُ إِلَّا يَاذُنه يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسَيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَنُودُهُ حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلَى الْعَظيمُ () لَا إِكْرَاهَ في الدِّين قَدْ تَبَيُّنَ الرُّشْدُ منْ الغَيِّ فَمَنْ يَكْفُو بالطَّاغُوت وَيُؤْمَنْ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرُورَةِ الْوُثْقَى لَا انفصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ ﴿ لَهُ اللَّهُ جَلَّ جَلَالُه ، هغه رُوندي ابدي ذات نه پرته چي ټول کائنات يي تنظيم كريدي بل هېڅ خداى جل جلاله نشته - هغه نه ويده كېږى او نه پريشاني پرې راځي- په ځمکي او اسمانونو کې چې هرڅه دي د هغه دي -څوک دي چې د هغه په وړاندې د هغه له اجازې پرته سپارښت وکړاي شي؟ څه چې د بندګانو په وړاندې دي پر هغو هم خبر دی او څه چې له هغو نه پټ دي پر هغو هم خبر دی او د هغه له معلوماتو نه هېڅ شي د هغو په ادراک کښې نشي ایساریدای مګر دا چې د کوم شي علم ورکول هغه په خپله وغواړي - د هغه حکومت پر اسمانونو او ځمکه خور شویدی او د دغو ساتنه د هغه له پاره کوم ستومانوونکی کار ندی یوازی هاغه یو لوی او

د دین په چارو کښې څه زور او مجبورول نشته-سمه خبره له غلطو مفکورو څخه جدا کړای شوېده - اوس چې څوک له کوم طاغوت نه منکر شي او په

الله جل جلاله ایمان راوړي هغه یوه داسې کلکه اسره ونیوله، چې هېڅکله ماتېدونکی نده، او الله جل جلاله (چې هغه خپله اسره نیولی) د هر څه اورېدونکی او په هرڅه پوهېدونکی دی ]

د اعراف سوره دوه ایتونه : إن رَبّکُمْ اللّهُ الّذِي خَلَقَ السّمَاوَات وَالْأَرْضَ فِي سَتَّة أَیّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ یُفْشِي اللّیْلَ النّهَارَ یُفْشِي اللّیْلَ النّهَارَ یُفْشِي اللّیْلَ النّهَارَ یُفْشِي اللّیْلَ النّهَارَ یَطْلُبُهُ حَثِیثًا وَالشّمْسَ وَالْقَمَرَ وَ التّجُومَ مُسَخْرَات بِاَمْرِهِ اَلَا لَهُ الْحَلْقُ وَالْاَمْرُ تَعَرَكُ اللّهُ رَبُّ الْمُالَمِینَ () ادْعُوا رَبّکُمْ تَصَرُعًا وَخَفْیَةً إِلَّهُ لَا یُحِبُ الْمُقتدینَ رَبستیا دا ده چی همدا الله جل جلاله ستاسی پروردگار دی، چا چی خمکه او آسمانونه یی په شپږو ورخو کی پیدا کړل، بیا د خپل حکومت پر تخت وخلید، همدی شپه پر ورخی پوښی او بیا ورخ د شپی پسی په منډو راځی، وخلید، همدی (الله) سپوږمی او ستوری پیدا کړی دی، چی د هغه په حکم کار کوی، واوری! د همدی (الله) کار دی پیدا کول او د همدی (الله) حق دی کم کول نو څومره د برکت څښتن دی الله جل جلاله د ټولو جهانونو څښتن حکم کول نو څومره د برکت څښتن دی الله جل جلاله د ټولو جهانونو څښتن او پالونکی خپل پالونکی رابولی په پټه او زاری سره ربیشکه چی (الله) له حده تیری کوونکی نه خوښوی)

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ (١) مِنْ شَرِّ مَا جَلَقَ () وَمِنْ شَرِّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبَ () وَمِنْ شَرِّ النَّفَاثَاتِ فِي الْفُقَد () وَمِنْ شَرِّ حَاسِد إِذَا حَسَدَ () ( وَوَاْيَه زه پناه غواړم د سباوون په رب ، د هر هغه څه له شَر څخه چې هغه پيدا کړيدی او د شپې د ترږمۍ له شر څخه چې کلي هغه خوره شي ، او په غوټو کې د پوکونکو (نارينه و يا ښځو) له شر څخه او د رخه ناک له شر څخه چې کله هغه رخه وکړی) .

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ()مَلِكِ النَّاسِ()إِلَهِ النَّاسِ()مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ()الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ()مِنْ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ( ووايه زه پناه وروړم د انسانانو رب ، د انسانانو باچا ، د انسانانو حقيقى معبود ته د هغه وسوسه اچوونكى له شر څخه چي په وارو وارو راخي ، هغه چې د خلكو په زړونو كې وسوسې اچوي ، كه هغه له پېريانو څخه وي كه له انسانوانو څخه ). یک له زیږیدو وروسته کوچنی ولمبوی په ښی غوږ کې آذان او په کین غوږ کې یې اقامت ووایاست، کله چې حضرت حسین رضی الله عنه وزیږید، نو نبی صلی الله علیه وسلم د هغه په غوږونو کې آذان او اقامت ووایه [طبرانی]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی چې که د چا کره اولاد وزیږید او په ښی غوږ کې یې ورته آذان او په کین غوږ هغه کې اقامت ووایه، نو هغه کوچنی به له ام الصبیان (مرګو) نه په امان وی [ ابو یعلی بن سنی ]

له پیدا کیدو سره د کوچنی غوږونو ته د الله جل جلاله او رسول په نوم رسولو کې ستر حکمت دی علامه حافظ ابن قیم پخپل کتاب تحفه الودود کې لیکی: د دی مطلب دا دی چې د انسان غوږونو ته تر ټولو لومړی د الله جل جلاله د عظمت او کبریایی آواز ورسیږی، او پر کومه ګواهی چې په شعوری ډول په اسلام کې داخلیږی، د هغی تلقین ورته د زیږیدو په ورځ وکړای شی، لکه څنګه د مرګ پر وخت ورته د توحید کلمی تلقین کیږی، د آذان او اقامت دویمه ګټه دا هم ده چې شیطان چې په مرچل کې ناست وی او غواړي چې له زیږیدو سره سم انسان په ازمیښت کې ککړ کړی، د آذان له اوریدو سره تښتی او د شیطان له بلنی د مخه کوچنی ته د اسلام او الهی بنده ګی بلنه ورکول کیږی.

شه له آذان او اقامت وروسته په کوم نیک سړی یا نیکه ښځه خرما وژوی او د کوچنی له تالو سره یې ولګوی او د خیر او برکت دعا ورته وکړی، حضرت اسماء رضی الله عنها فرمایی چې حضرت زبیر چې چې کله وزیږید نو ما هغه د نبی صلی الله علیه وسلم په غیږ کې ورکړ، هغه خرما را وغوښتی او وی ژولی او مبارکی لاړی یې د عبدالله بن زبیر په تالو پوری کړی او خرما یې په خوله کې ورکړه او د خیر او برکت دعا یی ورته وفرمایله د حضرت عایشه رضی الله عنها وینا ده چې نبی ﷺ ته به کوچنیان راوړل کیدل، هغه به یی تحنیک ( ژول شوی خرما وی په خوله کې ورکول ) کاوه او د خیر او برکت دعا به یې ورته فرمایله [صحیح مسلم]

د حضرت امام احمد بن حنبل رحمة الله عليه كره كوچنى وزيږيد نو هغه يى د تحنيك لپاره د مكى معظمى خرما وى راوغوښتى چې د هغه په كور كې موجودى وى او له يوى نيكى بى بى (ام على) نه يى د تحنيك لپاره غوښتنه وكړه ٠٠

شه د اولاد لپاره ښه نومونه وټاکی چې يا د پيغمبرانو په نامه وی او د الله جل جلاله د کوم اسم يا صفت د مخه د عبد لاحقه (مختاړی) راوړی، لکه عبدالله او عبدالرحمن او نور

د رسول اکرم ﷺ لارښوونه ده د قيامت په ورځ بــه تاسې ته په خپل خپلو نومونو غږ کيږي، نو ځکه ښه ښه نومونه کيږدي [سنن ابو داود ]

او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه دا هم ده چې د الله جل جلاله ستاسې په نومونو کې عبدالله او عبدالرحمن تر ټولو خوښ دی او هغه دا هم فرمایلی چې د پیغمبرانو په نومونو نوم کیږدی .

او په صحیح بخاری کې دی چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی زما په نامه نومونه کیږدی، زما پر (کنیت) یی مه ږدی

که کله مو په ناخبرتیا کې غلط نوم ایښی وی نو هغه بدل کړی او ښه نوم کیږدی، رسول اکرم صلی الله علیه وسلم به غلط نومونه بدلول، د حضرت عمر رضی الله تعالی عنه د یوی لور نوم (عاصیه) وه هغه بدل کړ او جمیله نوم یې پری کیښود [صحیح مسلم]

حضرت زینب د حضرت ابو سلمه رضوان الله علیهم اجمعین لور ده، د هغی نوم (بره) و، د بره معنی پاکباز ده، نبی صلی الله علیه وسلم چی واورید نو وی فرمایل ، پخپله خانته پاکبازه وایی، خلکو ورته وویل نو بیا څه نوم کیږدی، هغه وفرمایل زینب نوم کیږده [سنن ابو داود]

شی په اوومه ورخ عقیقه وکړی د هلک له لوری دوه ګډوری ( څیرلی ) او نجلی له لوری یو ګډوری حلال کړی، خو د هلک په زیږیدو سره دوه ګډوری حلالول ضروری دی، یو هم کولای شی، او د کوچنی ویښتان کل کړی او له وزن سره سم یې سره یا سپین زر خیرات کړی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده په اوومه ورځ د ماشوم لپاره نوم وټاکی او د هغه له لوری عقیقه وکړی، د عقیقی دعا به وروسته راشی [جامع ترمذی]

نو د اوو کلونو په عمر کې دننه دننه يې خامخا سنت کړی، ختنه (سنت) اسلامي شعار دي.

که چې کوچني په خبرو پيل کوي تر ټولو لومړي ورته کا اِلْهَ اِلَّا الله ع زده کړي .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کله چې ستاسی اولاد په خبرو پیل کوی نو لومړی ورته ( لا اِلهُ اِلله ) زده کړی، بیا پرواه مه کوی چې کله مری او چې کله یی د شیدو غاښوونه وغورزی نو د لمانځه حکم ورته وکړی [ ابن سنی ]

او په حدیث کې دا هم دی چې د حضور صلی الله علیه وسلم په کورنۍ کې به د چا ژبه په خبرو خلاصیده نو هغه به ورته د الفرقان سوره دویم ایت زدکاوه چې د توحید مکمله زده کړه پکی په ډېره ښه توګه راټوله کړای شوی ده.

الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْء فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا (هغه الله جل جلاله چې د اسمانونو او خمكى د پادشاهى څُښتن دى چې نه يى څوک په زوى ولى نيولى، په پادشاهى كې ورسره هيڅوک شريک نشته، هغه هر څيز پيدا كړ او بيا يى د هغو هر يو لپاره خپله اندازه وټاكله)

اولاد ته خپل شیده هم ورکړی پر مور باندی د اولاد شیدی، حق دی، قران اولاد ته د همدی احسان په وریادولو له مور سره په بی اندازی ښه رویه کولو ټینګار کړی دی، د مور فرض او مسئوولیت دا دی چې هغه خپل اولاد ته د شیدو ورکولو سره سره د توحید درس، د رسول الله عشق او دین محبت هم ور زده کړی، او دغه ډول محبت د هغه په زړه او روح کې د خای کولو کوښښ وکړی، د پالنی مسئوولیت پر بوډی خدمتګاره مه باوری

او خپل پیتی مه سپکوی، بلکې دا خوندوره دینی فریضه پخپله تر سره کړی او روحانی سکون او آرام حاصل کړی

د کوچنیانو له ویرولو ځانونه وژغوری د کوچنی والی دا ویره تر پای پوری په دماغ حاکمه وی او داسې کوچنیان په عمومی توګه په ژوندانه کې د کومی ستری کارنامی د سر ته رسولو وړ نه پاتی کیږی

د اولاد پر خبره له د ګلو (رټلو) او اوله بدو ردو ویلو نه ځان په کلکه وژغوری او د هغوي له غلطیو نه د نهیلی کیدو په ځای او د کرکی ښکاره کولو په ځای له پوهی او حکمت سره هغوي ته د روزنی او ښوونی کوښښ وکړی او د خپلو کړو په وسیله د کوچنیانو په ذهن دا ویره په هر حال کې غالبه وساتی چې د هغوي کوم وران او د شرعی خلاف کار به تاسې هیڅکله ونه زغمی

ت تل اولاد سره د مهربانی، شفقت او مینی او نرمی رویه وکړی او د خپل توان په اندازه د هغوي اړتیاوی پوره کړی او خوشحاله یې وساتی او د مننی او اطاعت ولولی یی ژوندی وساتی .

یو ځلی حضرت معاویه رضی الله عنه له احنف بن قیس رضی الله عنه نه پوښتنه وکړه ووایه چې د اولاد په باب باید څه ډول روي وکړای شی ، احنف بن قیس وویل: امیر المومنین! اولاد زمونږ د زړونو میوه ده، د ملاتیر دی، زمونږ حیثیت د هغوي لپاره د ځمکی په څیر دی چې خورا نرم او بی ضرره دی او زمونږ شته د هغوي لپاره د سیوری لرونکی آسمان په څیر دی او مونږ د هغوي په وسیله د سترو سترو کارونو، سر ته رسولو همت کوو، نو که هغوي له تاسې نه څه وغواړي نو وریی کړی، او که کله خفه وی نو د لاسه یې کړی، په نتیجه کې په یې هغوي له تاسې سره مینه کوی او ستاسې پلرنی کوښنونه به خوښوی او هیڅکله د هغوي لپاره له توانه بیرون بار مه جوړیږی، چې هغوي ستاسې په ژوندانه ستړی شی او ستاسې د مرګ غوښتونکی وی، تاسې ته له نږدی راتګ نه کړکه وکړی.

حضرت معاویه رضی الله عنه چې دا حکیمانه خبری واوریدی ډېر متاثر شو او وی فرمایل: احنف! پر الله جل جلاله سوګند کوم وخت چې ته ماته

راغلی او کیناستی، زه د یزید پر خلاف ډېر په غوسه وم، بیا چې کله احنف بن قیس ولاړ نو د حضرت معاویه غوسه سړه شوه او له یزید نه راضی شو او هماغه وخت یې یزید ته دوه سوه درهمه او دوه سوه جوړی جامی ورولیږلی، یزید ته چې کله دا سوغاتونه ورسیدل، نو یزید هغه دوه ځایه برابر وویشل او سل درهمه او سل جوړی جامی یې د احنف بن قیس په خدمت کی ولیږلی.

د کوچنیانو پر سرونو په مهربانی لاسونه راکاږی، په غیږ کې یې اخلی مینه ورسره کوی او له هغوي سره د خوش طبعی چلن کوی، تل بدخویه او حاکمان کیږی مه، د دغه ډول کړو وړو سره د کوچنیانو په زړونو کې د مور او پلار د مینی ولولی نه پیدا کیږی او په هغوي کې پر ځان باور هم نه پیدا کیږی او په هغوی کې پر ځان باور

اقرع ابن حابس د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کې حاضر شو دا مهال حضور اکرم صلی الله علیه وسلم له حضرت حسن رضی الله عنه سره مینه کوله، اقرع چې ولیده حیران شو او وی ویل یا رسول الله تاسی هم له کوچنیانو سره مینه کوی، زما خو لس زامن دی مگر ما خو هیڅکله له یوه سره هم مینه نه ده کړی نبی صلی الله علیه وسلم د هغه په لوری وکتل او ویی فرمایل: چې الله جل جلاله ستا له زړه نه رحمت او مهربانی ایستلی دی نو زه څه کولای شم.

د حضرت عمر فاروق چه په زمانه کې حضرت عامر چه د کومي ستري عهدي څښتن و، يوه ورځ د حضرت عمر چه د ليدو لپاره د هغه کورته ورغی ګوري چې حضرت عمر چه پروت دی او اولادونه يې پر سينه ناست دی لوبی کوی، د حضرت عامر چه دا خبره خوښه نه شوه، امير المومنين يې د تندی له ترش والی وپوهيده او له حضرت عامر چه نه يې وپوښتل وواياست ستاسي له کوچنيانو سره څه چلن وي؟

عامر ته وخت په لاس ورغی وی ویل امیر المومنین! کله چې زه کورته ننووزم، نو د کور پر خلکو سکوت جاری کیږی او هر څوک پخپل څای چوپ چاپ پاتی شی، حضرت عمر رضی الله تعالی عنه په ډېر درد او سوز

ورته وویل: عامره! ته په محمدی امت کی له داخلیدو سره سره پردی نه پوهیږی چی مسلمان باید د خپل کور له خلکو سره څه ډول چلن وکړی؟

د اولاد پاک ساتلو او ښوونی او روزنی په ګاڼه د ښکلی کولو لپاره خپل ټول کوښښونه وکړی او په دی لاره کی هیڅ ډول قربانی ونه سپموی، دا ستاسی مسئوولیت هم دی او له اولاد سره ستر احسان هم، او د خپل خان سره تر ټولو ستره ښیګڼه هم، قران عظیم فرمایی: یَاآیها الّٰذِینَ آمَنُوا قُوا اَنفُسَکُمْ وَاَهْلِیکُمْ نَارًا ( مؤمنانو! خپل ځانونه او خپل کور او اولاد دوزخ له اوره بچ کړی).، د جهنم له اور نه د ساتل کیدو یوازینی لاره دا ده چی سړی د دین په ضروری زده کړه سمبال وی او ژوندون یی د الله جل جلاله او رسول الله صلی الله علیه وسلم په اطاعت او فرمانبرداری کې

د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: پلار چې اولاد ته څه ورکولای شي په هغو کې تر ټولو غوره ورکړه د اولاد ښه تعليم دي [ مشکوه ]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی چې کله انسان مړ کیږی نو د هغه اعمال پای ته رسیږی، خو دری ډوله کارونه داسې دی چې د هغی اجر او ثواب له مړینی وروسته هم ورکول کیږی، یو دا چې جاری خیرات یې کړی وی، دویم دا چې داسې علم تری پاتی وی چې خلک تری ګټه واخلی، دریم صالح اولاد چې د پلار لپاره دعا کړی [صحیح مسلم]

په اصل کې صالح اولاد ستاسې نه وروسته ستاسې د اخلاقي رواياتو، دينې زده کړو د توحيد د پيغام د ژوندې ساتلو وسيله ده، او مومن د نيک اولاد هيله ځکه کوي، چې تر هغه وروسته د هغه پيغام ژوندې پاتي شي

کوچنیان مو چې کله اوه کلن شي نو لمونځ ورته زده کړي او د لمانځه ادا کول ور وښایي او له ځان سر یې جومات ته بوزې چې مینه یې بیدا شي او چې کله د لسو کلو شي او لمونځ ترې قضا کیږي نو مناسبه سزا هم ورکړي او د خپلي وینا او عمل په وسیله ورته ښکاره کړي، چې د لمانځه قضا کول یې تاسي زغملاي نه شي

که مو چې اولاد لس کلن شی د هر یوه بستره جدا جدا کړی او بیل بیل یې ویده کړی، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: اولاد ته په اووه کلنی کې لمونځ وښایاست په لس کلنی کې د لمانځه په نه کولو سزا ورکړی او په همدی عمر کې د هغه بستره بیله کړی.

شک کوچنیان تل پاک او سپیڅلی ساتی، د هغوي د پاکوالی سپیڅلتیا او لمبولو خیال ساتی، جامی یې پاکی ساتی، هو! له ډېر ښکلی ساتلو یې ځان وساتی، د نجونو جامی هم ډېری ساده جوړی کړی، په پړکنده جامو د کوچنیانو خویونه مه خرابوی.

د نورو په مخ کې د کوچنيانو عيبونه مه بيانوی او د چا په وړاندی يې مه شرموی او د هغوي عزت او پرتم ته له ضرر رسولو هم ځانونه وژغوری

د کوچنیانو په وړاندی هیڅکله د هغوي له اصلاح نهیلی (نا امیدی ) مه ښکاره کوی، بلکې د هغو د همت د زیاتوالی لپاره د هغوي لږ شان ښه والی هم په واز کومی وستایی، تل په هغوي کې د جرائت، پر ځان باور او حوصلی پیدا کولو کوښښ وکړی چې په ژوندنیزو هسکو تیټو کې له هسکو هسک مقام تر لاسه کړای شی .

اولادونو ته د نبیانو تاریخی قصی د صالحانو پیښی او د صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم مجاهدانه پیښی خامخا واوروی، د روزنی او اخلاقو جوړونی او له دین سره د مینی د پیدا کیدو لپاره دا کار ډېر ضروری وګنی، او له زرونو مسئولیتونو سره سره د دی کار له پاره وخت ورکړی، زیاتره وختونه هغو ته په خواږه آوازه سره قران کریم ولولی او وخت په وخت ورته د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم اغیزمنی خبری هم وکړی او د ژوندانه له لومړیو ورځو د هغوی په زړونو کې د الهی مینی او نبوی عشق د پیدا کولو کوښن وکړی

کله کله د کوچنیانو په لاس غریبانو ته څه خواړه یا پیسی او نور شیان هم ورکړی چې په هغوي کې له کوچیتوبه له غریبانو سره د ښی رویی او د سخاوت او خیرات ولوله پیدا شی، او ځینی وختونه داسې حالات هم

برابر کړی، چې د خوراک خښاک شيان خويندی وروڼه پخپلو منځو کې وويشي، چې د يو بل د حقوقو احساس او د انصاف خوی پکې پيدا شي. د څاه د د د د د د د د کې، بلکې په حکمت

د کوچنیانو هر په ځای او بی ځایه ضد پوره نه کړی، بلکې په حکمت او تدبر سره د هغوي د دی عادت پریښوولو کوښښ وکړی، کله کله مناسبه سختی هم وکړی، په بی ځایه نازولتوب یې ضدی او خپلسری نه کړی.

ت په بد آواز، د خبرو کولو او په زوره زوره له چیغو وهلو نه پخپله هم ځان وساتی او هغوي ته هم لارښوونه وکړی چې، په منځنی آواز سره په نری خبری کوی او پخپلو منځونو کې هم له يو بل سره په زوره خبرو کولو نه ځانونه وساتی.

د کوچنیان عادت کړی چې کار پخپل لاس وکړی، په هر کار کې په نوکرانو تکیه ونکړی، د دی سره کوچنیان لټ او بېکاره آموخته کیږی، کوچنیان زیار ګالونکی کار کوونکی او کوښښ کوونکی وروزی

که د کوچنیانو خپلو منځو کې جګړه پیښه شی د خپل ماشوم بی ځایه ملاتړ ونه کړی، د دی خبری خیل ساتی چې د خپل اولاد لپاره چې ستاسې په سینو کې کوم جذبات دی همدا جذبات د نورو په سینو کې د خپلو اولادونو لپاره دی، تاسې تل د خپلو اولادونو پر مخناهونو نظر ساتی او په هره ناوړه پیښه کې د خپل زوی د سهوو او خطامحانو پته ولمکوی او په حکمت او پرله پسی پاملرنی سره یې د لری کولو کوښښ وکړی

د اولاد تر منځ تل مساوات او برابری قایمه وساتی او په دی لړ کې د بی عدالتی نه په کلکه ځان وژوری، که په فطری ډول مو د کوم اولاد په لور میلان زیات وی نو معذوری ده خو په چلن او راکړه ورکړه کې تل د انصاف او عدالت نه کار اخلی، او هیڅکله هم د کوم یوه سره داسې امتیازی چلن ونه کړی چې نور کوچنیان یې احساس کړی،له دی سره په نورو کوچنیانو که د کمتری احساس، کرکه، نهیلی، او بالاخره بغاوت او سر غړاوی پیدا کیږی، او دا ناوړه جذبات د فطری استعدادونو په پر مختګ کې کلک بندیز او د اخلاقی او روحانی پر مختګ په مخکی زهر قاتل دی

د حضرت نعمان پلار حضرت بشیر رضی الله تعالی عنه خپل زوی له خان سره کړ او د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په خدمت کی حاضر شو او وی ویل یا رسول الله! زما سره یو غلام و، هغه ما خپل زوی ته وباښه، نبی صلی الله علیه وسلم تری پوښتنه وکړه ایا تا هر یو زوی ته یو یو غلام بښلی دی؟ بشیر رضی الله عنه وویل نه! نو پیغمبر اکرم گ ورته وویل: دا غلام تری بیرته واخله او وی فرمایل، له الله وویریږه او د خپل اولاد سره د برابری او مساوات رویه کوه، اوس نو حضرت بشیر رضی الله تعالی عنه کورته بیرته راغی او له حضرت نعمان رضی الله تعالی عنه نه یی خپل غلام بیرته واخیست، په یو روایت کی داسی دی چې هغه ورته وویل نو بیا ما پرګناه مه گواه کوه زه د ظلم گواه کیږم نه

او په يو بل روايت كې دا دى چې نبى صلى الله عليه وسلم ترى پوښتنه وكړى؟ وكړه چې ايا ستا خوښه ده چې ټول زامن دى له تاسره ښه رويه وكړى؟ حضرت بشير رضى الله تعالى عنه ورته وويل ولى نه ! نبى صلى الله عليه وسلم ورته وفرمايل بيا داسې كار مه كوه [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

تل د کوچنیانو پر وړاندی غوره عملی نمونه وړاندی کړی، ستاسې ژوندون ستاسې د اولاد لپاره چپه خوله استاذی دی، چې کوچنیان هر وخت ورځنی لولی او زده کړه تری کوی، د کوچنیانو پر وړاندی کله په ټوکو کې هم درواغ مه وایاست

حضرت عبدالله بن عامر رضی الله عنه خپله یوه قصه بیانوی چی یوه ورخ نبی گل زمونو په کور کی تشریف فرما و، زما مور زه راوغوښتم او وی ویل، دلته راشه زه څه څیز درکوم، حضور صلی الله علیه وسلم چی ولیدل تری پوښتنه یې وکړه، ته هلک ته څه ورکول غواړی؟ مور می وویل زه ورته خرما ورکول غواړی په بهانه دی راوغوښته او له راتګ وروسته دی هیڅ نه ورکولای نو ستا په عمل نامه کی دروغ لیکل کیده [سنن ابو داود]

د نجلی د زیږیدو پر وخت هم همدومره خوشحالی وکړی لکه د هلک د زیږیدو پر وخت یې چې کوی، هلک وی که نجلی دواړه الهی بښنه ده او

الله ﷺ ښه پوهيږی چې ستاسې لپاره نجلی غوره ده او که هلک، د نجلی په زيږيدو پوزه بړوڅول، او ځان خفه کول د يوه فرمانبرداری مومن لپاره په هيڅ شان ښه نه دی دا نا شکری هم ده او د عليم او کريم الله جل جلاله سپکاوی هم

په حدیث شریّق کې دی چې کله له چا کره نجلی وزیږی، نو الله ﷺ د هغه کره ملاتکی لیږی، په ور رسیدو سره ورته وایی، ای د کور خلکو! پرتاسې د سلامتیا وی، هغوي نجلی د خپلو وزرونو په سیوری کې اخلی او پر سر یې لاس راکاږی او وایی دا ناتوانه روح دی، چې له یوه کمزوری بدن نه پیدا شوی دی څوک چې د دی کوچنی پالنه کوی، تر قیامته به الهی مرسته د هغه په حال شامله وی [طبرانی].

دینی احساس سره و کړی او په بدل کې یې له الله جل جلاله د جنت هیله دینی احساس سره و کړی او په بدل کې یې له الله جل جلاله د جنت هیله ولری، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کوم سړی چې د دری لوڼو یا دری خویندو پالنه و کړه هغوي ته یې ضروری ښوونه روزخه زده کړه او د مهربانی چلن یې ورسره و کړ، ان تردی چې الله جل جلاله له هغوي بی نیازه کړی، نو د داسې سړی لپاره الله جل جلاله جنت واجب کړ، پر دی خبره یو سړی وویل: که دوه وی، نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل د دوه نجونو د پالنی همدا بدله ده حضرت ابن عباس رضی الله عنه فرمایی، که خلکو د یوی نجلی په باب پوښتنه کړی وای نبی صلی الله علیه وسلم به خلکو د یوی نجلی په باب پوښتنه کړی وای نبی صلی الله علیه وسلم به همدا زیری ورکاوه [مشکوة]

حضرت عایشه رضی الله تعالی عنها فرمایی چې یوه ورځ یوه ښځه د دوه لوڼو سره ماته راغله او څه یې وغوښتل، ما سره یوه خرما وه، ما د هغی په لاس کې کیښوده، هغی ښځی خرما دوه ځایه کړه او نیمه نیمه یې دواړو لوڼو ته ورکړ او پخپله یې ونه خوړه، له دی وروسته هغه پاڅیده او بیرون ووته، همدا وخت نبی صلی الله علیه وسلم کورته راغی، ما هغه ته دا ټوله پیښه واوروله هغه چې واوریده وی ویل، هر څوک چې د نجونو د پیدایښت کې په وسیله و ازمایل شی او هغه ورسره ښه چلن وکړی او په ازمیښت کې

بریالی شی، نو دغه نجونی به د قیامت په ورځ د هغه لپاره د جهنم له اوره (د ساتنی لپاره) ډال شی [مشکوة]

خیلی سپکه مه گنی او نه هلک ته پر نجلی لوړاوی ورکړی له دواړو سره یو ډول مینه ښکاره کړی او یو شان چلن ورسره وکړی، د نبی گلا لارښوونه ده: د چا په کور کې چې نجلې پیدا شوه او د جاهلی دود په څیر یې ژوندی ښځه نه کړه او نه یې سپکه وګڼله او نه یې هلک ته د هغی په مقابل کې لوړاوی ورکړ نو داسې سړی به الله جل جلاله په جنت کې داخل کړی [سنن ابو داود]

شه په شتمنی او جایداد کې د نجلی برخه په ښه طریقه او پراخه زړه ورکړی دا د الله جل جلاله فرض شوی برخه ده، په دی کې د کمی زیاتی واک هیڅوک نه لری، د نجلی په برخه ورکولو کې حیلی جوړول او یا د خپلی خوښی سره سم څه ورکول او پری مطمئین کیدل د یوه اطاعت کوونکی مومن کار نه دی، داسې کول خیانت هم دی او د الله جل جلاله د دین سیکاوی هم

شه د دی ټولو عملی تدبیرونو سره سره په خورا زړه سوی او د زړه په مینه د اولاد لپاره دعا هم وکړی له رحیم او رحمن الله جل جلاله نه هیله ده چې هغه به د مور او پلار د زړه له تل نه راوتی له سوزه ډکه دعا ضایع نه کړی.



## د دوستی آداب

که دوستانو سره مینه وکړی او د دوستانو لپاره د محبت مرکزونه شی هغه سړی بی اندازی نیکمرغه دی چې دوستانو او ملګرو ته ګران وی او ده ته دوستان او ملګری ګران وی

او هغه څوک ډېر بی برخی دی چې خلک تری بیزاره وی او دی له خلکو تښتی، مفلس هغه نه دی چې دولت ورسره نه وی، بلکې په حقیقت کې مفلس هغه څوک دی چې دوست یې نه وی، دوست د ژوندانه ښکلا، د ژوندنیز سفر دمه ځای او الهی انعام دی

دوستان د ځان لپاره ونیسی او د خلکو لپاره دوستان شی، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده مومن له سره تر پښو مینه او محبت دی او په هغه سړی کې له سره کوم خیر او برکت نشته چې نه له نورو سره مینه کوی او نه نور له ده سره مینه کوی (مشکوه باب الشفقه)

قران مجید فرمایی: وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِیَاءُ (مؤمنان سری او مومنانی بنخی پخپلو منخو کی یو د بل دوستان او معاونان دی)

نبی صلی الله علیه وسلم به له خپلو ملګریو سره بی اندازی محبت کاوه او هریوه به دا احساس کاوه چې نبی صلی الله علیه وسلم ته تر ټولو ګران دی

حضرت عمروبن العاص رضی الله عنه وایی چې نبی ﷺ به زما سره دومره په مینه او پاملرنه خبری کولی او دومره خیال به یې ساته چې زما دا خیال شو چې ښایی زه پخپل قوم کې تر ټولو غوره سړی یم، او یوه ورځ ما له نبی صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه وکړه چې یا رسول الله! زه افضل یم که ابوبکر؟ نبی ﷺ وفرمایل: ابوبکر صدیق افضل دی، بیا می پوښتنه وکړه زه افضل یم او که عمر رضی الله عنه؟ وی فرمایل عمر ، ما بیا پوښتنه وکړه یا رسول الله ﷺ زه بهتر یم او که عثمان رضی الله عنه ؟ وی فرمایل: عثمان ، بیا می له نبی اکرم ﷺ نه په وضاحت سره د حقیقت معلومولو پوښتنه وکړه او هغه پرته له مخ رونی خبره سپینه کړه بیا نو زه پخپل دی

حرکت ډېر وشرمیدم او په زړه کې می خیال راغی چې ښه نو ماته د داسې پوښتنی څه اړتیا وه !

📆 له دوستانو سره په تلو راتلو او مینه محبت ژوندون تیر کری او په اخلاص د اړيکو جوړولو او ساتلو کوښښ وکړي، له دوستانو نه د کرکي ، نفرت او اخیستو را اخیستو رویه پریږدی، کله چې سړی له دوستانو سره په ګډه ژوندون تیروي او په هره چاره کې له هغوي سره شریک وي نو په نتیجه کې يې هغوي ته ډول ډول تکليفونه رسيږي، کله يې جذباتو ته صدمه رسیږی، کله یې پرتم ته زیان رسیږی، کله یې په آرام کې خلل واقع کیږي، کله يې ورځني چاري اغيزمني شي، کله يې د هيلو او غوښتنو پر خلاف څه داسی خبری را منځته کیږی، کله یې صبر او حوصله آزمایل کیږی ، کله ورته مالی زیان رسیږی لنډه دا چې ډول ډول تکلیفونه او ضررونه ورته رسیږی، خو چې کله سړی دا تکالیف زغمی نو په زړه کې یې تری څلا پیدا کیږی، ښه رویه او غوره اخلاقي یې وده کوي او د روزني او تزکیي د فطري پوړيو نه په تيريدو مي روحاني او خلاقي رويه پر مختګ کوي، په هغه کي صبر او زغم، ایثار او مهربانی، همدردی او خواخوری ، وفاداری او ځواني، د خير غوښتني او مرستي، د اخلاص او محبت ، د سخاوت او زړورتوب، او د ترحم او دوستي لوړ ترين جذبات پيدا کيږي او د بشري ټولني لپاره سر تر پايه خير او برکت ګرځي، په هر زړه کې د هغه عزت او ستر توب ولولي وي او هر څوک د هغه شته والي د خپل ځان لپاره د رحمت سيوري ګڼي، د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : هر مسلمان چي د خلکو سره ټولنيز ژوند کوي او د هغوي له لوري رسيدلي تکاليف زغمي هغه له داسې سړى نه څو چنده غوره دى چې له خلكو ځانله او جلا اوسى او د خلکو له لوري په رسيدلو تکاليفو خوا بدي کيږي [جامع ترمذي]

کې تل له نیکو او صالحو خلکو سره دوستانه وکړی، د دوست په ټاکلو کې د دی خبری په ټینګه خیال وساتی چې له کومو کسانو سره چې تاسې د زړه مینه زیاتول غواړي هغوي د دین او اخلاقو له پلوه ستاسې لپاره تر کومی اندازی ګټور کیدای شی او یو مشهور متل دی چې که د چا اخلاقی

حالت معلومول غواړي نو د هغه د دوستانو اخلاقی حالت معلوم کړه، او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده سړی د خپل دوست پر دین وی څکه هر څوک باید غور وکړی چې له چا سره دوستی کوی. [مسند احمد، مشکوه]

د دوست پر دين د کيدلو معني دا ده چې کله هغه د دوست په مجلس کې کینی نو هماغه ولولی او افکار او هماغه مینه او میلان په ده کی هم پیدا کیږی چې په دوست کې یې دی او د خوښی او نه خوښیداني هماغه معیار د ده هم کیږي چې په دوست کې يې دي، او د خوښي او نه خوښيداني هماغه معیار د ده هم کیږی چې د ده د دوست وی، ځکه باید سړی د دوست په ټاکلو کې له خورا غور او فکر نه کار واخلي او د زړه مينه له هغه چا سره زیاتول پکار دی، د چا مینه او میلان او د چا افکار او خیالات او منډي ترړي چې د دين او ايمان له غوښتنو سره سمي وي، نبي ﷺ ټينګار فرمايلي چې هم له مومن سره د ميني اړيکي قايمي کړه او له همده (مومن ) سره خیل خوراک څښاک کوه، د هغه لارښوونه ده: د مومن په مجلس کې اوس او ستا پر دسترخوان دی له خدایه ویریدونکی خواره وخوری، پر یوه دستر خوان ناسته او خورل، څښل د قلبي تعلق اصلي محرک دي، او دا اړيکي بايد له هغه مومن سره وي چې متقى او له خدايه ويريدونکي وي، له خدایه د غافلو بی مسئولیته، بی عمله او بد اخلاقه خلکو لری اوسی، نبي صلى الله عليه وسلم له ښه او بد دوست سره د اړيکو څرنګوالي په يوه مکمل تمثیل کی داسی بیان کری دی:

د ښه او خراب دوست مثال د مشک خرڅوونکی او بنی وهونکی آهنگر (پښ) په څیر دی، د مشک خرڅوونکی له صحبت نه به یو څه ګټه تا ته ضرور ورسیږی، یا به تری مشک واخلی او یا به د مشکو بوی حس کړی، خو د آهنگر بنی به دی کور یا جامی وسیزی او یا به دی دماغ ته بد بوی ورسیږی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

او په سنن ابو داود کې د حدیث الفاظ داسې دی: د نیک دوست مثال داسې دی لکه د مشک پلورونکی دکان چې که نوره یې هیڅ ګټه نه وی نو خوشبویی خو په یې خامخا در ورسیږی او بد دوست داسې دی لکه د پښ

آهنگر بنی، که اور دی وانه خیست نو په لوګو خو به دی جامی خامخا توری شی

الله دوستانو سره یوازی د الله لپاره مینه وکړی، د الله جل جلاله محبوب بنده ګان هماغه دی چې د الله جل جلاله د دین پر بنسټ یو تر بله سره جوړیږی او له اوږی سره اوږه او له زړه سره د زړه په یو ځای کولو داسې د الله جل جلاله د دین د لوړاوی او ساتنی فریضه سر ته رسوی چې د یوه مستحکم دیوال په څیر ښکاره کیږی، په قرآن مجید کې دی:

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴿ پِه حَقَيقت كَى دَ الله جَل جَلاله مُحبوب هغه خُوکَ دى چې د هغه جل جلاله په لاره كې داسې په كلكه جنګيږى ته به وايى چې يو مستحكم ديوال دى ﴾

او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښسوونه ده : د قیامت پسه ورځ به الله جل جلاله فرمایی چې هغه خلک چیری دی چې یوازی زما لپاره یې له خلکو سره محبت کاوه، نن به زه هغوي ته پخپل سیوری کې ځای ورکوم [صحیح مسلم]

او د قیامت په ورځ به داسې خلک چې د بې اندازې شان او پرتم څښتنان وې د هغوي د یادونې په لړ کې نبې صلی الله علیه وسلم فرمایې : د الله جل جلاله بنده ګانو کې څو (داسې نیکبختان) دی چې نبیان او شهیدان خو نه دې خو د قیامت په ورځ به یې الله جل جلاله پر داسې مرتبو سر لوړې کړې چې انبیا او شهیدان به هم د هغوي په مرتبو رخه کوي ، صحابه کرامو رضی الله تعالی عنهم پوښتنه وکړه دا به کوم نیکمرغه وې یا رسول الله! لارښوونه وشوه: دا به هغه خلک وې چې پخپلو منځو کې یې یو تر بله سره یوازې د الله جل جلاله د دین پر بنیاد مینه کوله، نه دوې پخپلو کې سره خپلوان وو او نه د دوې تر منځ د کومي مالي راکړې ورکړې له نوره لړیکې وې، پر الله سوګند چې د قیامت په ورځ به د دوې څیرې له نوره ځلیږې، بلکې سر تر پښو به نور وې او کله چې به ټول خلک د الله جل جلاله له ویرې لمړزیږي نو له دوې سره به هیڅ ویره نه وې او چې کله چې به ټول خلک په غم اخته وې، دا مهال به دوې هیڅ ډول غمجن نه وې او

هغه د قرآن مجيد دا آيت تلاوت كر: أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ [يونس]

[خبر اوسی! له الله جل جلاله سره مینه کوونکیو لپاره به د هیڅ خبری ویره نه وی او نه (به ورسره د تیر شوی ژوندانه په باب) څه ډول غم وی ]

د حضرت ابو الدردا رضی الله عنه وینا ده چې نبی ﷺ فرمایلی دی: د قیامت په ورځ به یو شمیر خلک له خپلو قبرونو راوځی او د هغوي څیری به له نوره ځلیږی ، هغوي به د مرغلرو په ممبرونو کینول شی، خلک به د هغوي پر پرتم او شان رخه کوی دا خلک به نه نبیان وی او نه شهیدان یو غرنی سړی پوښتنه وکړه یا رسول الله! دا کوم خلک دی مونږ ته ېي راوپیژنی، وی فرمایل: دا هغه خلک دی چې پخپلو منځو کې د الله ﷺ لپاره مینه او محبت کوی [طبرانی].

له نیکانو خلکو سره محبت په اخرت کې د خلاصون او د الله ه خوشحالی وسیله وګنی او الله جل جلاله ته دعا وکړی، چې الله د نیکانو خلکو مینه راکړی او په نیکانو کې می شامل کړی، حضرت عبدالله بن مسعود بیانوی چې یو سړی د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کې حاضر شو او ویلی یې یا رسول الله! یو سړی له کوم نیک سړی سره د هغه د نیکی پر اساس مینه کوی، خو پخپله له کوم نیک سړی سره د هغه د نیکی پر اساس مینه کوی خو پخپله د هغه سړی په څیر ښه اعمال نه کوی، هغه اساس مینه کوی خو پخپله د هغه سړی په څیر ښه اعمال نه کوی، هغه صلی الله علیه وسلم وفرمایل: هیڅ ګرانه خبره نه ده دغه، سړی به د قیامت په ورځ له هماغه چا سره وی له چا سره چې مینه کوی [صحیح بخاری]

پ ورم محصل ب سره وی ب حره پی مید حوی است با بادری و سیم بادری الله جل جلاله ورته وفرمایل وغواره، نو نبی صلی الله علیه وسلم دا دعا وغوښته: اللهم انی اسئلک فعل الخیرات و ترک المنکرات و حب المساکین وان تغفرلی و ترحمنی واذا اردت فتنه فی قوم فتوفنی غیر مفتون و اسئلک حبک و حب من یحبک و حب عمل یقر بنی الی حبک [ مسند احمد]

[ خدایا! زه له تانه د نیکو کارونو توفیق غواړم او له بدو کارونو د بچیدو توان غواړم او د مسکینانو مینه غواړم او دا چې ته ماته بښنه وکړی او په ما رحم وکړی او چې کله ته څوک په عذاب اخته کول غواړي نو ماته داسې حال کې د فتنی نه په امن کې مرګ راکړه، چې زه تری محفوظ یم، او زه له تانه ستا سره د مینی سوال کوم او هغه چا د مینی سوال کوم چې تا سره مینه کوی او د هغه عمل توفیق غواړم چې ستا د نږدیوالی وسیله وی ]

حضرت معاذ بن جبل رضی الله عنه وایی چی نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی الهی لارښوونه ده: پر ما واجب دی چی زه له هغو خلکو سره مینه وکړم کوم خلک چی زما په خاطر په خپلو منځو کی مینه او دوستی کوی او زما د محبت له امله یو د کوی او زما د محبت له امله یو د بل سره خبری اتری کوی او زما د خوښی غوښتنی لپاه له یو بل سره ښه چلن کوی [ مسند احمد - جامع ترمذی ]

نبی صلی الله علیه وسلم د دوه دوستانو د ملاقات ایمان روښانه کرونکی نقشه داسې کاږی او فرمایی: یو سړی د خپل دوست د لیدو لپاره چې په بل کلی کې و ولاړو الله جل جلاله ورته په لاره کې یوه ملائکه کینوله، ملایکی تری پوښتنه وکړه کوم ځای ته دی اراده ده ؟ هغه خواب ورکړ په دی کلی کې د خپل ورور د ملاقات لپاره ځم ، ملائکی ورته وویل: آیا په هغه باندی ستا څه حق شته چې د غوښتلو لپاره ه لته ورځی؟ هغه ورته وویل: نه! د دی مقصد لپاره د هغه کره ځم چې له هغه سره د الله جل جلاله لپاره مینه کوم ، ملائکی ورته وویل نو واوره! زه الله جل جلاله تاته رالیږلی یم او دا زیری یې راکړی دی، چې هغه هم تا سره داسې محبت کوی لکه څنګه چې ته د هغه په خاطر له خپل دوست سره مینه کوی [صحیح مسلم]

وی او بیا د ژوند تر پایه ورسره دوستی پاللو کوښښ هم وکړی، لکه څنګه چې د اسلام له نظره د دوستی لایق وی او بیا د ژوند تر پایه ورسره دوستی پاللو کوښښ هم وکړی، لکه څنګه چې دا ضروری ده چې د دوستی لپاره دی ښه وګړی وټاکل شی، همدا رنګه دا هم ضروری ده چې د دوستی د پاللو او قایم ساتلو هم کوښښ وکړی.

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې: د قیامت په ورځ چې به له الهی عرش پرته هیچیری سیوری نه وی، په دی ورځ به اوه ډوله خلک د الهی عرش د سیوری لاندی وی، په هغو کې یو ډول یې هغه دوه کسان وی چې خاص د الله جل جلاله لپاره یو د بل دوستان وی، د الله محبت سره یو ځای کړی وی او پر همدی اساس یو تر بله سره جدا کیږی یعنی د هغوي دوستی د الله جل جلاله په خاطر وی او په ټول ژوندانه کې د دغه دوستی د وستی د الله جل جلاله په خاطر وی او چې کله له هغوي نه یو جدا کیږی او د قایم ساتلو او پاللو کوښښ کوی، او چې کله له هغوي نه یو جدا کیږی او د اخرت په لور رخصتیږی نو په داسې حال چې د هغوي دوستی قایمه وی یو تر بله سره جدا کیږی

یر دوستانو باور وکړی، د هغوي په منځ کې تر او تازه اوسی، له غمجن اوسیدلو او د دوستانو له غمولو ځان وژغوری، د دوستانو په مجلس کې بی تکلفه اوښه خویه اوسی له غوسی کولو او سوټ بوټ کیناستلو ځان وساتی، له دوستانو سره د یوه ښه ملګری، ښه خویه هم مجلسی او ښه مزاجی ملګری جوړیدو کوښښ وکړی، ستاسې له مجلس نه باید د دوستانو زړونه ماړه نه شی، بلکې خوښی او تازه ګی احساس کړی. حضرت عبدالله بن حارث رضی الله تعالی عنه فرمایی: چې د نبی ﷺ په مجلس کې له سل کرتی زیات ناست یم، په دی مجلسونو کې به صحابه کرامو رضی الله تعالی عنهم شعرونه هم ویل او د جاهلیت د زمانی قصی او داستانونه به یې هم اورول، نبی صلی الله علیه وسلم به په خاموشی سره ټولی اوریدلی، بلکې کله کله به پخپله هم په خندا کې ورسره شریکیده [ جامع ترمذی ]

حضرت شرید رضی الله عنه وایی چې زه یو ځلی له نبی اکرم سره پر سورلی شاته ناست وم همداسی د سپرلی په شا می هغه ته د امیه بن الصلت سل شعروه واورول پر هر شعر به هغه وفرمایل یو څه نور واوروه یو څه نور واوروه یو څه نور واوروه یو

همدا ډول به نبی علیه السلام په خپل مجلس کې پخپله کله کله قسی اورولی، حضرت عایشه رضی الله عنها وایی چی یو کرتی هغه د کور خلکو ته یوه قصه واوروله یوی ښځی وویل دا عجیبه او غریبه قصه خو بالکل د خرافه د قصو په څیر ده، نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل : د خرافه صحیح قصه هم راته معلومه ده او بیا یې پخپله د خرافه اصلی قصه په تفصیل سره واوروله، همدا ډول یې یوه ورځ حضرت عایشه رضی الله عنها ته د یوولسو ښځو یوه ډېره پورې قصه واوروله

حضرت بکر بن عبدالله د صحابه کرامو د ښه خویی او خوش طبعی د حال بیانولو په لړ کې فرمایی: صحابه کرامو به د ټوکو او تفریح په توګه د یوه بل لوری ته د هندوانی پوټکی ورګذارول چې کله به د جنګیدلو او دفاع کولو وخت راته، نو د دغه ډګر شهسواران هم وو [الادب المفرد]

حضرت محمد بن زیاد رحمه الله علیه فرمایی: ما سلف صالحین لیدلی چې د هغوي څو څو کورنۍ به په یوه حویلی کې اوسیدلی، ډېر ځلی داسې شوی دی، چې له هغوي نه به د یوه میلمه راغی او د کوم کاله په نغری به دیګ باندی و نو د میلمه خاوند به له نغری دیګ را کوز کړ او میلمه ته به یې راوړ بیا به د دیګ خاوند خپل دیګ لټاوه او له خلکو به یې پوښتل زمونږ دیګ چایووړ؟ هغه د میلمه خاوند به ورته وویل چې وروره د خپل میلمه لپاره مونږ وړی و، دا وخت به د دیګ خاوند ویل: الله جل جلاله دی ستاسی لپاره برکتی کړی، او محمد بن زیاد رحمه الله علیه فرمایی، چې هغوي (تیرو نیکانو) به چې کله خوراک پخوله هم همدا حال به یې و [الادب المفرد] د حضرت علی کرم الله وجهه وینا ده زړه آزاد هم پریږده او خوشحالونکی د کتی هم زده کوه، څکه چې زړه هم د بدن په څیر ستړی کیږی.

که تند مزاجه او مړزړی مه اوسی، ښه خویه او تر تازه اوسی خو د دی خبری احتیاط خامخا وکړی چې ستاسې ټوکی ټکالی او ظرافت له حده زیات نه شی .

له خوش مزاجی او تفریح سره سره د دینی وقار، پرتمم او غیرت او د توان او اعتدال هم خیال ساتی

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم صحابی حضرت عبدالرحمن فرمایی چې: د نبنی صلی الله علیه وسلم صحابه نه بد خویه وو او نه یې د مړیو په

څیر حرکت (مزل) کاوه، هغوي به پخپلو غونډو کې شعر و شاعری کوله او د جاهلیت د زمانی کیسی او داستانونه به یې هم اورول، خو چې کله به په کومه معامله کې د حق پر خلاف د کومی خبری غوښتنه وه، نو د هغوي په سترګو کې به له قهره اوښکی داسې رغړیدی، لکه د لیونتوب حالت چې پری راغلی وی [الادب المفرد]

مشهور محدث حضرت سفیان بن عیینه رحمه الله علیه ته چا وویل چې 
ټوکی هم یو آفت دی، هغه ځواب ورکړ نه بلکې سنت دی، خو د هغه چا لپاره چې 
ځای یې پیژنی او ښی ټوکي کولای شي [ شرح شمایل جامع ترمذي ]

آسی چی له چا سره مینه کوی هغه ته خپله مینه خامخا ښکاره کړی، د دی سیکالوژستکی " روحی" اغیز به دا وی چی هغه به هم د نږدیوالی احساس وکړی او له دواړو لوریو به د مینی په زیاتوالی کې بی اندازی اضافه وشی، او بیا به محبت یوازی د زړه حالت نه وی، بلکې غوښتنی به یې په عملی ژوندانه هم اغیز پریباسی، او دارنګی په ځانګړیو چارو کې یو له بله سره په مرسته کولو به د نورو نږدی کیدو وخت په لاس درشی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کله چې د چا په زړه کې د خپل ورور لپاره د اخلاص او مینی ولولی وی نو هغه ته پکار دی چې خپل دوست هم له هغو ولولو نه خبر کړی او ورته ووایی چې مینه ورسره کوی [سنن ابو داود]

یو ځلی د رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مخه کې یو سړی تیر شو، یو شمیر خلک له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم سره ناست وو له هغوي نه یوه وویل: یا رسول الله! زما د دی سړی سره خاص د الله جل جلاله لپاره مینه ده، د دی خبری له اوریدو سره سم رسول اکرم صلی الله علیه وسلم پوښتنه وکړه، تا هغه سړی ته دا خبره کړی ده؟ هغه سړی وویل نه، نو پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم ورته وفرمایل، ولاړ شه او هغه ته ښکاره کړه چې ته ورسره د الله جل جلاله لپاره مینه کوی، هغه سړی په سملاستی ډول پاڅید او ولاړ هغه سړی ته یې خپلی ولولی ښکاره کړی ، د دی په ځواب کې هغه سړی ورته وویل: ستا سره دی هغه ذات مینه وکړی د چا په خاطر چې ته زما سره مینه کوی [ جامع ترمذی، سنن ابو داود ]

د دوستانه اړيکو د زياتي محکمتيا او نتيجه ورکولو او دوستانو ته د لانږدي کيدو لپاره ضروري ده چې ته د دوستانو په شخصي او ځانګړيو چارو کې تر معلوم حده دلچسپي واخلي او له هغوي سره د خپل نږديوالي او خاصو اړيکو ښکارونه وکړي د نبي صلي الله عليه وسلم لارښوونه ده:

کله چې يو سړی له بل سره د دوستی او ورور ولی اړيکی جوړی کړی نو له هغه نه دی د هغه نوم، ډ پلار نوم او د کورنۍ حالات معلوم کړی چې په دی سره د خپلمنځی مينی جوړی ټينګيږی [ جامع ترمذی ]

™ د مینی په ښکاره کولو او د اړیکو په څرنګوالی کې تل له میانه روی نه کار واخلی، مه داسې سړه رویه کوی چې ستاسې مینه او اړیکی شکمنی ښکاره شی او نه د مینی په جوش کې دومره مخکی کیږی چې ستاسې مینه او محبت د لیونتوب شکل غوره کړی، او الله جل جلاله مه کړه چې کوم وخت تاسې پیښمان شی، د توازن او اعتدال خیال تل ساتی او پخپل طبعیت داسې برابر چلن غوره کړی چې تاسې یې پرله پسی وپاللای شی، د حضرت اسلم رضی الله تعالی عنه وینا ده چې حضرت عمر رضی الله عنه فرمایلی: ستاسې مینه دی د لیونتوب شکل غوره نه کړی او ستاسې دښمنی دی د شر رسولو لامل (سبب) نه کیږی، ما ورته وویل جناب هغه څنګه؟ هغه وفرمایل هغه داسې چې: کله مینه کوی نو د کوچنیانو په څیر طفلانه حرکتونه کوی، او چې کله له چانه خفه کیږی نو د هغه د مال او ځان په تباهی پسی کیږی [الادب المفرد]

حضرت عبید کندی رحمه الله علیه فرمایی: ما له حضرت علی رضی الله عنه څخه اوریدلی فرمایل یې: له خپل دوست سره په دوستی کې نرمی او میانه روی اختیار کړی، کیدای شی چې هغه کوم وخت ستاسی دښمن شی ، همدا رنګه له دښمن سره په دښمنی کې د نرمی او اعتدال چلن خپل کړی، کیدای شی چې هغه کوم وخت ستاسې دوست شی [ الادب المفرد ]

که له دوستانو سره د وفاداری او خیر غوښتنی چلن وکړی او دوست سره تر ټولو لویه خیر خواهی دا ده چې د هغه د اخلاقو د لا لوړولو کوښښ وکړی او د هغه د دنیا له جوړولو د اخرت جوړولو ته زیاته پاملرنه وکړی،

نبی علیه السلام فرمایلی: دین سر تر سره خیر غوښتنه ده، د خیر غوښتنی اصلی معیار دا دی چې تاسې د خپل دوست لپاره هماغه څه خوښ کړی چې د ځان لپاره یی خوښوی، ځکه چې انسان هیڅکله د ځان بدی نه غواړي .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: پر هغه ذات جل جلاله می دی سوګند وی چې زما روح یې په واک کې دی، یو بنده هم مومن کیدای نه شی، تر څو چې د ورور لپاره هماغه څه خوښ نه کړی چې د ځان لپاره یې خوښوی او د یو مسلمان د شپږو حقوقو د یادلو په لړ کې د نبی اکرم ﷺ ارشاد دی چې: د خپل ورور خیر غوښتنه وکړی، که هغه غایب وی او که موجود او هغه دا هم فرمایلی: بی شکه الله جل جلاله پر هغه سړی اور واجب کړی دی او جنت یې پری حرام کړی دی چا چې په سوګند خوړلو د کوم مسلمان حق وخوړ په صحابه و کې چا ورځنی وپوښتل که څه هم هغه معمولی شان څیز وی؟ وی فرمایل هو! که څه هم هغه د مسواک د ونی یوه لخته وی

د دوستانو په درد او غم کې ګډون وکړی او همدا ډول د هغوي په خوښيو کې مکمله برخه واخلی، د هغوي په غم کې د ګډون پر وخت يې د غم غلطولو کوښښ وکړی ، او په خوشحاليو کې د ګډون پر وخت د هغوي د خوشحاليو د زياتوالی کوښښ وکړی هر دوست پخپل ځای له خپلو دوستانو هيله لری چې په مصيبت کې به يې يوازی نه پريږدی او د مصيبت راتګ په شيبو کې به تری نه جدا کيږی، همدا ډول دوست له دوست نه دا هيله هم لری چې دوست يې په خوشحاليو کې زياتوالی وکړی او د ټولنيزو محفلونو ډول او ښکلايي زياته کړی .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده یو مسلمان د بل مسلمان لپاره د عمارت په څیر دی چې یو بل ته قوت رسوی او پری تکیه کوی، لکه څنګه چې د عمارت یوه خښته پر بله تکیه کوی او قوت ورکوی، له دی وروسته هغه د یو لاس ګوتی د بل لاس په ګوتو کې ورکړی او په دی ډول یې د مسلمانانو خپلمنځی نږدیوالی او اړیکی واضح کړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

™ له دوستانو سره په خوشحاله زړه نرم خوی او خوښی او اخلاص سره روغېږ وکړی او په خورا پاملرنه او پراخه ټنډه ورته ښه راغلاست وواي، له بی پروایی، بی نیازی او بی مینی توب نه ځان وساتی، دا د زړونو د بیلتانه بدی دی، د ملاقات پر وخت تل د خوښی، ښه باور او د شکر او ستاینی خبری وکړی د نهیلی، غمجنتیا او مړ زړیتوب خبری هیڅکله له خولی ونه باسی، د ملاقات پر وخت ځان داسی کړی چې ستاسې دوست خوښی او تازګی احساس کړی، په هغسی غمجنه څیره ورته ستړی مه شی ورنه کړی چې د هغه زړه مړ شی، او ستاسې ملاقات خپله ګناه وګڼی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده په نیکیو کې یوه نیکی هم سپکه مه ګڼی، که څه هم هغه دومره وی چې د خپل ورور سره په پراخه ټنډه روغېړ وکړی [صحیح مسلم]

او يو بل وخت رسول اكرم صلى الله عليه وسلم وفرمايل: د خپل ورور په ليدلو ستاسي موسكا هم خيرات دى [جامع ترمذي]

له نرم خوی، ښو اخلاقو او نرمی نه په زړنو کې مینه او محبت پیدا کیږی او د همدی صفاتو په شته والی ښه ټولنه منځته راځی.

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایی: زه تاسی ته د هغه سړی نښه وایم پر چا چې د جهنم اور حرام دی او څوک چې پر اور حرام دی، دا هغه سړی دی چې نرم مزاجه، نرم طبیعته او نرم خویه وی [جامع ترمذی]

صحابه کرام رضوان الله علیهم اجمعین فرمایی چې: نبی صلی الله علیه وسلم چې به د مخامخ کیدو پر وخت د چا په لور پام شو نو ټول تن مبارک به یې ورته متوجه کیده او چې کله به چا ورسره خبری کولی نو هغه به په پوره توجه سره د هغه خبره اوریده .

یو ځلی هغه په جومات کې ناست و یو سړی راغی نو نبی گخپل بدن ته حرکت ورکړ او یو څه را ټول شو، هغه سړی وویل یا رسول الله ځای خو پراخه دی، نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: د مسلمان دا حق دی چې کله یې ورور ووینی نو هغه ورته خپل بدن یو څه راټول کړی [بیهقی]

د مومن په پیژندلو کې قران فرمایی: اذله علی المومنین [ هغه د مومنانو لپاره ډېر نرم خویه وی ]

مومن صابر او نرم زړی وی د هغه اوښ په څیر چې په پوزه کې یې پیزوان وی، که راکاږی یې نو راکښول کیږی او که پر ډبره یې چوکوی نو پرتیږه چو شی. [ جامع ترمذی]

که کله مو له خپل ملګری سره په څه خبره اختلاف راشی په سملاسی توګه روغه جوړه وکړی د معافی په غوښتلو او پر خپلی ګناه اعتراف کولو کی له ملګری د مخه اوسی

حضرت ابو الدردا رضي الله عنه وايي چي يو ځلي د حضرت عمر 🐗 او ابوبكر رضوان الله عليهم اجمعين په څه معامله خبري واوښتي، وروسته حضرت ابوبكر صديق رضي الله عنه ته ډېر افسوس ورغي او ډېر غمجن د رسول اكرم ﷺ په خدمت كې حاضر شو او وي فرمايل: يا رسول الله! زما او د عمر تر منځ په څه اختلاف راغي او ماته غوسه راغله او يو څه سختي خبری رانه وشوی، زه وروسته ډېر وشرميدم او ماله عمر رضي الله عنه نه معافى وغوښته، خو يا رسول الله! هغه بخشش كولو ته تيار نه شو، زه خفه ستاسى په خدمت كې حاضر شوم ، نبى صلى الله عليه وسلم وفرمايل : الله جل جلاله به تا معاف کړي او تا ته به بخښنه وکړي، په همدي وخت كي حضرت عمر رضي الله عنه ته هم خپله غلطي معلومه شوه او په منډو منډو د حضرت ابوبکر صديق رضي الله عنه کورته ولاړ، هلته معلومه شوه چې حضرت ابوبکر رضي الله تعالى عنه د نبي اکرم ﷺ حضور ته تللي دي، نو دي هم په همدي وخت کې د پيغمبر اکرم ﷺ حضور ته ورغي، د حضرت عمر رضي الله عنه په ليدو د نبي اكرم ﷺ په څيره د غوسي نښي ښكاره شوي د دې حالت په ليدو حضرت ابوبکر رضي الله عنه ډېر په ويره په كوندو كيناست او نبي ﷺ ته يي عرض وكړ يا رسول الله! د عمر رضي الله عنه هیڅ ګناه نه ده، ټوله ګناه زما ده، ما ورته بدی ردی ویلی وی ، د دی حالت په ليدو حضرت رسول اكرم ﷺ وفرمايل: الله جل جلاله زه تاسي ته پیغمبر رالیرایی یم او چی کله په لومریو وختونو کې تاسې زه دروغجن

# ) <u>ත්වේ පාල්</u>වූ a දුපි අණා භූ

147

گنلم، هغه مهال حضرت ابوبکر زه ریښتونی وگڼلم او په مال او ځان هر ډول زما ملګری شو، نو آیا تاسې به اوس زما ملګری خفه کوی ؟

د روغی جوړی په کولو کې هیڅکله وروسته والی مه کوی، څومره چې ورسته کیږی همدومره بدی خپلی جرړی ټینګوی او په زړنو کې فاصله پیدا کیږی، په انجیل کې د حضرت عیسی علیه السلام دا نصیحت ډېر ایمان رڼوونکی دی: نو که ته د قربانی په ځای کې خپل نذر ورکوی او هلته تاته دریاد شی چې زما ورور له مانه ګیله من دی، نو همالته د قربانی په ځای کې خپل نذر پریږدی او ولاړ شئ خپل ورور پخلا کړی او بیا نذر ورکوئ

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده. د خلکو اعمال په هفته کې دوه ورځی یعنی هره دوشنبه او پنج شنبه وړاندی کیږی او هر مومن بخښل کیږی پرته له هغه چا چې د چا په زړه کې د خپل مومن ورور سره دښمنی وی ویل کیږی چې دی پریږدی چې دوی پخپلو منځو کې روغه وکړی

چاته معلومه ده چې راتلونکی وختونه د ژوندانه دی او که د مرګ او څوک پوهیږی چې بیا به د دوشنبی یا پنجشنبی ورځ وګوری او که نه نو بیا د زړه په پاکوالی او د دوستانو د ګیلو په لری کولو کې وروسته والی ولی او په څه امید باید وشی؟ آیا د آخرت پر ورځ ایمان لرونکی کوم هوښیار انسان دی ته تیار دی چې هغه دی له بغض او کینو نه ډک، تیاره او بی رحمه زړه د الله جل جلاله حضور ته ولاړ شی

له دی سره سره دا خبره هم په ذهن کې ولری چې کله ستاسې دوست د خپلی غلطی اعتراف وکړی او معانی وغواړي نو د هغه عذر ومنی او بخښنه ورته وکړی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: چا چې مسلمان ورور تـه په خپله غلطی عذر وکړ او هغه یې عذر ونه مانه، پردی سره هغه دومره ګناه وکړه لکه د یوه ناروا څیز په اخیستلو کې چې په چا د تیری ګناه وی

که د دوستانو له لوری که کومه خبره ستاسی د مزاج پر خلاف هم وی نو تاسی خپله ژبه په واک کې وساتی او په خواب کې هیڅکله بده خبره یا بد ژبی مه کوی، بلکي په حکمت او نرمي سره خبر وځنډوي

د حضرت محمد صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: حضرت موسى عليه السلام له الله جل جلاله نه پوښتنه وکړه، اى زما ربه! تاته پخپلو بنده ګانو کې څوک تر ټولو زيات محبوب دى، الله جل جلاله ځواب ورکړ: هغه څوک چى د انتقام اخستلو د توان لرلو سره سره بخښنه وکړى [مشکوه]

نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی چې: د مومن په تله کې به چې د قیامت په ورځ کوم څیز تر ټولو زیات وزن دار کیښودل کیږی هغه به یې ښه اخلاق وی، او هغه څوک د الله جل جلاله ډېر بدیشی چې په ژبه بی حیا خبری کوی او بد ژبی کوی .

حضرت عبدالله بن مبارک رحمه الله علیه د ښو اخلاقو تعریف په دری خبرو سره کړی دی:

(۱) چې کله له چا سره مخامخ شي نو په خندا او موسکا ورسره مخ شي.
 (۲) د الله جل جلاله په محتاجو او اړو خلکو لګښت وکړي.

(٣) او چاته تکلیف ونه رسوی.

د حضرت عایشه رضی الله عنها وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی : د الله جل جلاله په نظر کې به د قیامت په ورځ تر ټولو بد هغه څوک وی د چا د بد ژبی او بدو خبرو له امله خلک ورسره ناسته ولاړه پریږدی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

د خپلو دوستانو له اصلاح او روزنی هیڅکله بی پروا نه شی او په خپلو دوستانو کې هغه ناروغی هیڅکله پیدا کیدوته پری نه ږدی چې د اصلاح او سمون په لاره کې تر ټولو ستر خنډوی (ځان خوښونه او کبر) دوستان تل دی ته تیار کړی چې خپلی سهوی او خطاګانی احساس کړی او د خپلو غلطیو به منلو کې له زړورتوب نه کار واخلی او دا حقیقت تل په نظر کې ونیسی چې د خپلو ګناهونو په احساس نه کولو او د ځان په بی کناه ګڼلو نفس ته بد ترینه غذا ورکول کیږی

په اصل کې د ښودانی (رياء) لپاره خان عاجز او بی وسی ښودلو، په خبرو کې خان وړوکې ګڼل او په کړو وړو کې تواضع کول دا ډېر آسان کارونه دی، خو پخپل نفس سختی منل خپل ګناهونه او سهوی په ساړه

دماغ اوریدل او منل او د خپل ځان پر خلاف د دوستانو تنقیدونه زغمل ډېر ګران کار دی، خو رښتونی دوست هغه دی چې له ریښتیا سره سره یو د بل ژوندون تر نظر لاندی وساتی او له دی لاری د یو بل په اصلاح کولو له کېر او ځان خوښونی ځانونه وژغوری .

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایی دری خبری په هلاکت کې غورځوونکی دی:

- (١) داسي غوښتنه چې انسان يې تابع او غلام شي.
- (۲) داسي حرص چې لارښود وګڼل شي او سړي يې پيروي وکړي.
- (۳) ځان خوښونه ... او دا ناروغی په دی دری واړوکی زیاته خطرناکه ده [ [بهیقی، مشکوه]

تنقید او د ځان حساب کول دا یو داسې نشتر دی چې د اخلاقی وجود ټولی بدی بیرون وباسی او په اخلاقی قوتونو کې د په زړه پوری زیاتوالی کولو د وګړی او ټولنی په ژوندانه کې نوی روح پوه کوی، د دوستانو په احتساب او تنقید برړوسیدل، پوزه مو نجول او ځان تری بی پروا ګڼل هم هلاکت دی او د دغه په زړه پوری فریضی په ادا کولو کې سستی کول هم هلاکت دی .

د دوستانو پر لمن مو چې تور داغونه ښکاره شی نا آرامي احساس کړی او د لری کولو لپاره يې حکيمانه لاری چاری غوره کړی او همدا رنګه پخپله هم دوستانو ته په پراخه زړه او تواضح سره د دی وخت ورکړی چې هغوي ستا نور داغونه درته ښکاره کړی او چې کله هغه دا ترخه تجربه سرته ورسوی، نو د خپل ځان د غټ ګڼلو پر ځای په ډېره سړه سينه پراخه زړه او احسان مننی په ولولو د هغه تنقيد ومنی او د اخلاص او مهربانی يي شکريه ادا کړی، نبی صلی الله عليه وسلم د مثالی دوستی دغه څرنګوالی په يوه بليغ تمثيل سره داسې واضح کړی دی له تاسې هر يو (د خپل ورور ائينه) ده نوکه پخپل ورور کې کومه خرابی وګوری هغه لری کړی [جامع ترمذی]

په دی مثال کې پنځه داسې روښانه نښی ښکاری د کومو په نظر کې نیولو سره چې تاسې خپله دوستی واقعی او مثالی دوستی ګرزولای شي.

(۱) آئینه ستاسی داغونه هغه وخت تاسی ته در ښکاره کوی چی کله تاسی د خپلو دغونو د لیدلو په خاطر د شیشی مخی ته ودریږی، او چی کله تاسی له مخی را دیخوا کیږی نو هغه هم مکمله چوپتیا غوره کوی دارنګی تاسی هم د خپل دوست عیبونه ورښکاره کړی چی کله هغه خپل خان ستاسی مخی ته د تنقید لپاره وړاندی کړی او په پراخه زړه د تنقید او احتساب وخت درکړی او تاسی هم احساس کړی چی دا مهال د ده ذهن د تنقید او اوریدو لپاره تیار دی او په زړه کی یی د اصلاح منلو ولولی موجونه وهی او که تاسی پورته ډول حالت نه وینی نو په حکمت سره خپل خبره د کوم بل وخت لپاره وساتی او چوپتیا غوره کړی او د هغه (دوست) په نشتوالی کی دومره احتیاط وکړی چی ستاسی پر ژبه داسی کومه خبره رانشی، چی د هغه د کوم عیب په لوری اشاره پکی وی ځکه دا غیبت دی او په غیبت سره زړنه یو ځای کیږی نه بلکی جدا کیږی

(۲) آئینه د مخ هغه داغونه سم سم ښیی چې په واقعی ډول پری موجود وی، نه یې لږ ښایی او نه یې شمیر زیاتوی، بیا آئینه د مخ هغه عیبونه ښکاره کوی چې هغی ته مخامخ وی هغه پټ عیبونه نه لټوی او نه یې په لټولو لټولو د عیبونو کومه خیالی عکاسی وړاندی کوی، دا رنګی تاسې هم خپل دوست ته د هغه عیبونه پرته له کموالی او زیاتوالی بیان کړی، نه خو یې بی ځایه چاپلوسی سره عیبونه پټ کړی او نه د خپلی وینا په زور هغه زیات کړی او بیا یوازی هماغه عیبونه بیان کړی چې په عام ژوندانه کې تاسې پکی لیدلی وی، لټه او تجسس ورپسی مه کوئ، پټ عیبونه لټول کوم اخلاقی خدمت نه دی، بلکې یو تباه کوونکی او اخلاق سوزوونکی عیب دی

نبی صلی الله علیه وسلم یو ځلی ممبر ته وخوت او په ډېر لوړ اوازی یې حاضرینو ته خبرداری ورکړ: د مسلمانانو په عیبونو پسی مه کیږی، څوک چې د خپل مسلمان ورور په پټو عیبونو پسی وی، نو بیا الله جل جلاله د هغه پټ عیبونه ښکاره کوی او د چا عیبونه چې الله جل جلاله ښکاره کوی نو هغه جل جلاله به یې رسوا رسوا پریږدی، که څه هم هغه پخپل کور کې دننه کښینی [جامع ترمذی]

(۳) آئینه د هر ډول غرض او مقصد پرته خپل فرض ادا کوی او هر څوک چې د هغی په مخ کې خپله څیره وړاندی کړی، هغه له کوم لالچ پرته د هغی صحیح صحیح نقشه د هغه مخی ته ایږدی، نه له چا سره بغض او کینه کوی او نه له چا نه انتقام اخلی، تاسې هم له ځانګړیو اهدافو د بدل اخیستلو له ولولوو حسد او کینی او هر ډول بدنیتی نه په پاکوالی سره بی لالچه احتساب وکړی او ځکه دا کار وکړی چې ستاسې دوست خپل ځان سم او برابر کړی لکه څنګه چې آئینی ته په کتو سړی ځان جوړوی او سینګاروی.

(۴) په آئینه کې خپل د صحیح عکس په لیدلو نه څوک له چا سره خبری ترخی کوی او نه له غوسی نه بی واکه کیږی چې د آئینی ماتولو حماقت وکړی بلکې په فوری ډول د خپل ځان په جوړولو او سینګارولو اخته کیږی او په خپل زړه کې د آئینی د ارزښت په احساس کولو د حال ژبه د هغی شکریه ادا کوی او وایی چې واقعا آئینی زما په جوړولو او سینګارولو له ما سره ډېره مرسته وکړه او خپله فطری دنده یې سرته ورسوله او بیا په خورا احتیاط سره د بل وخت لپاره هغه په محفوظ ځای کې ساتی، دغه رنګی که ستاسې دوست د خپلو خبرو په ائینه کې ستاسې صحیح عکس ستاسې په وړاندی کیږدی، نو تاسې په غوسه کې پر خپل دوست ځوابی حمله ونکړی، بلکه د هغه شکریه ادا کړی چې هغه ستاسې د دوستی حق ادا کړ ونکړی، بلکه د هغه شکریه ادا کړی چې هغه د شکر یې په ادا کولو له همدی ګېی نه د ځان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ همدی ګېی نه د ځان اصلاح او روزنی لپاره فکر وکړی او په خورا پراخ زړیتوپ او احسان مننی سره د دوست د قدر او ارزښت په احساس کولو له خوښتنه وکړی چې په راتلونکی کې هم تاسې ته خپلی ارزښتناکی مشوری درکړی.

ه) او اخري اشاره دا ده چې له مسلمانانو هر څوک د خپل ورور آئينه ده او ورور د ورور آئينه ده او ورور د ورور د ورور لپاره د اخلاص او محبت مجسمه وی، وفادار او خير خواه يې وی همدرد او غم شريک يې وی، ورور چې په تکليف کې ووينی مړاوی کيږی او چې خوښ يې وګوری تر او تازه کيږی، نو ځکه چې ورور او دوست

کوم تنقید کوی، په هغې کې به بي اندازي زړه سوی او غم خوري وي، محبت او اخلاص به وی، بی اندازی دردمندی او خیر غوښتنه به وی او د خير خبره به يې د اصلاح آئينه وي، او له داسې تنقيد نه د ژوندانه جوړولو او د زرونو د يوځاي کيدلو هيله کيداي شي .

📆 له دوستانو سره د اخلاص او محبت د ښکاره کولو او د ميني محبت د لازياتولو لپاره يو بل ته سوغاتونه وليږي، د سوغاتونو په را کړي ورکړي سره زړونه نږدې کيږي او مينه زياتيږي د رسول اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: يو بل ته سوغاتونه وليږي، په خپلو منځو کې به مو مينه پيدا شي او د زرونو خيري او لريوالي به مو له منځه ولار شي [مشكوة]

نبى اكرم صلى الله عليه وسلم به پخپله صحابه كرامو ته سوغاتونه وركول او د هغه صحابه و به هم پخپلو منځو كې يو بل ته سوغاتونه وركول .

د سوغات او هدیی ورکولو پر وخت خپل حیثیت په نظر کی ولری او دا فکر مه کوی چی تاسی چاته تحفه ورکوی هغه دی ارزښتناکه او قیمتی وي، هر څه چې مو په وس کې وي وريي کړي ارزښتمنتيايي ستاسي په اخلاص پوری اره لری او همدا اخلاص او ولولی زرونه سره نردی کوی، د سوغات ارزښت يې نه يو ځاي كوي، همدا ډول د دوست سوغات هم سپك مه ګڼي، د هغه اخلاص او مینه په نظر کې ولري.

د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: كه ماته څوك په تحفه كى د سپرلی یو پښه هم راکړی نو زه به یې خامخا قبوله کړم او که څوک رابانــدې د ډوډې په بلنه کې يوه پښه وخورې نو زه به خامخا د هغه بلني ته ورځم[جامع ترمذي]

د تحفى په بدله كې تحفه خامخا وركړى، نبى صلى الله عليه وسلم به همداسي کول، د هغه په نظر کې غوره سوغات د خوشبويي وه، تاسې هم دغه تحفه غوره والنبي او په اوسنيو حالاتو كې كتاب هم غوره تحفه ده.

په دې لر کې کله کله يو ځای د خوراک څښاک انتظام کوي، دوستان خپل کور ته د خوړو لپاره راوبولی، دوستان او ملګری مو چې وغواړي په ډېره خوښی ورکره لاړ شی، په دې سره د مينې او اخلاص ولولي زياتيږي او ټينګيږي، البته په دغه ډول وختونو کې د بي اندازي او بي شميره طعامونو د تيارولو په ځاي تاسې د اخلاص او محبت د ولولو د زياتوالي کوښښ وکړي

🦈 د دوستانو پوښتنه کوې او خبر يې اخلي، د لړتيا په وختمکې يې په کار شي او له هر ډول مالي او ځاني مرسته يې وکړي، د اصفهاني په يو روایت کی دی چی حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما ته یو سړی راغي او پوښتنه يې وکړه چې په خلکو کې الله جل جلاله ته تر ټولو محبوب څوک دی؟ هغه ځواب ورکړ، په ګردو خلکو کې الله جل جلاله ته ډېر محبوب هغه څوک دی، چې انسانانو ته زياته ګټه رسوونکی وی او په اعمالو کې د الله جل جلاله تر ټولو زيات خوښ عمل دا دی چې ته کوم مسلمان خوشحاله کړي، داسې چې د هغه تکليف او مصيبت لري کړي، يا د هغه ولږه پای ته ورسوی او دا خبره چې زه له کوم ورور سره د هغه د کومي اړتيا د پوره کولو لپاره ولاړ شم، زما تر دي زياته خوښه ده چې زه د نبی صلی الله علیه وسلم په جومات کې اعتکاف وکړم، او کوم سړی چې خپله غوسه په داسې حال وزغمله چې که هغه غوښتي واي نو پوره کولي يې ر شوه نو د قیامت په ورځ به الله جل جلاله د دی سړی زړه له خپلی خوشحالی نه ډک کړی، او څوک چې د خپل ورور سره د هغه د اړتياو د پوره کولو لپاره تللی وی او د هغه ضررورت یې پوره کړی وی الله جل جلاله به د هغه دواړه قدمونه په هغه ورځ ثابت کړي چې کله به قدمونه لړزيسږي.

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: څوک چې د خپل ورور اړتیا پوره کوی او څوک چې له اړتیا پوره کوی او څوک چې له کوم مسلمان نه کوم مصیبت لری کړی نو الله جل جلاله له هغه نه د قیامت په مصیبتونو کې مصیبت لری کوی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

په تحقیم و و می تحقیم و ماه و تحقیم به در و تحقیم می تحقیم و خته مرسته کوی تر کومه چې بنده د خپل ورور سره مرسته کوی [جامع ترمذی].

حضرت عبدالله ابن عباس وایی چی نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی د کوم مسلمان د ارتیا پوره کولو ثواب له لس کاله اعتکاف نه هم زیات دی [طبرانی ]

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې نبی اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی: کوم سړی چې خپل مسلمان ورور ته د خوښی او خوشحالی کومه خبره رسولی وی او په هغه خبره یې هغه خوشحاله کړی وی، الله جل جلاله به د قیامت په ورځ هغه بنده خوشحاله کړی [ طبرانی ]

وکړی تر ټولو غوره راز ساتونکی شی، چې دوست مو پر تاسې باور وکړی او که د زړه خبره درته ووایی نو هغه وساتی او هیڅکله د دوست باور ته زیان مه رسوی، خپله سینه د رازونو خزانه کړی، چې دوستان مو در څخه له ویړی ترهی پرته مشوره واخلی او تاسې دوستانو ته ښی مشوری ورکړای شی او مرسته ورسره وکړای شی.

حضرت عمر رضى الله عنه فرمايي چي حفصه رضي الله عنها چي كونده شوه نو زه عثمان رضي الله عنه ته ولاړم او ورته مي وويل چې که ستا خوښه وى نوچى د حفصه رضى الله عنها نكاح درته وتړم، عثمان رضى الله عنه وویل زه به په دی باب غور وکړم، ما تر څو شپو پوری انتظار وکر بیا عثمان رضي الله عنه ماته راغي او وي ويل زما اوس د واده كولو خيال نشته، زه بيا حضرت ابوبكر صديق رضى الله عنه ته ورغلم أو ورته مي وویل چی که ستاسی خوښه وی نو حفصه رضی الله عنها په خپله نکاح کی اخیستلای شی هغه چپ پاتی شو او هیڅ ځواب یی رانکې ماته د هغه چوپتیا توکی ښکاره شوی بلکې تر عثمان رضی الله عنه زیاتی توکی راته ښکاره شوی او په دی ډول څو ورځي تيري شوی، بيا نبي ﷺ د حفصه رضى الله عنها پيغام راوه ليوه او ما له نبى صلى الله عليه وسلم سره د حفصه رضى الله عنها نكاح وكره، له دى نه وروسته يوه ورخ حضرت ابوبكر رضي الله عنه راغي او وي فرمايل: تا ماته د حفصه رضي الله عنها یادونه کړی وه او ما چوپتیا اختیار کړی وه کیدای شی زما په چوپتیا تاسی ته تکلیف رسیدلی وی؟ ما ورته وویل هو! تکلیف خو را رسیدلی و، وی فرمايل ماته معلومه وه چې د رسول الله 紫 پخپله دا ډول فكر دى او دا د هغه راز و، چې ما يې ښكاره كول نه غوښتل كه نبى اكرم صلى الله عليه

وسلم د حفصه رضی الله تعالی عنها یادونه نه وای کړی نو ما به خامخا ستا خبره قبوله کړی وای [صحیح بخاری ]

حضرت انس رضی الله عنه وایی یوه ورخ په هلکانو کی لوبیدم چی په
دی کی نبی صلی الله علیه وسلم تشریف راووړ او پر مونږ یی سلام
واچولو، بیا یی زه په یوه کار پسی ولیږلم، ما په هغه کار کی ناوخته کې، د
کار نه چی فارغ شوم او کورته ولاړم، نو مور راڅخه پوښتنه وکړه دومره
وخت دی چیری تیر کړ! ما ورته وویل نبی صلی الله علیه وسلم پخپله یو
ضرورت پسی لیږلی وم، وی ویل: څه ضرورت و؟ ما ورته وویل: هغه د راز
خبره ده، مور راته وویل، ګوره د رسول الله صلی الله علیه وسلم راز چاته
مه وایه [صحیح مسلم]

په ټولنيزو آخلاقو کې داسې پراختيا، هر اړخيزتوب، صبر او حوصله پيدا کړی چې د هر ډول ذوق او طبيعت او هر فکر او ميلان لرونکی په تاسې کې بی اندازی کشش احساس کړی او تاسې د هر يوه ځانګړی ذوق او ميلان او د ځانګړی مزاج په خيال ساتلو داسې حکيمانه رويه وکړی چې د چا ولولو ته تری ضرر ونه رسيږي.

په خپل ځانګړی مزاج سره هر څوک مه تلی ، مه دا کوښښ کوی چې نور خلک د خپل طبیعت په قالب کې واچوی، د ذوق او میلان اختلاف یوه فطری ښکلا ده، د فطرت ښکلا د مصنوعی ښکلا په بی ځایه هیلو مه مسخ کوی، هر دوست ته د هغه فطری مقام ورکړی او له هغه سره هماغه دول مینه وکړی او د خپلو هر اړخیزو اخلاقو په وسیله د هغه خپل ځان ته دیوال کولو کوښښ وکړی.

د نبی گه هر اړخيز نبوغ همدا کمال و چې د هر ذوق او مواج انسان به د هغه په مجلس کې آرام مينده او د خپل طبيعت په حکيمانه خيال ساتلو به يې لږ کوټي پرديتوب نه احساس کاوه، د هغه په مجلس کې به د ابوبکر صديق په څير شفيق او مهربان هم و او د عمر فاروق په په څير د ښکلي توري څښتن هم و او د حسان بن ثابت په په څير له جنګه لړيدونکي به هم و او د حضرت علي کرم الله وجهه په څير د خيبر فاتح هم،

د ابوذر غفاري 🐗 په څير فقير ډوله به هم و. د عبدالرحمن بن عوف 🐗 په څير د مال او جمال څښتن هم، خو د نبي ﷺ غوره اخلاق، سپيڅلي کړه وړه ، رسا فکر او کمال تدبر و چې دی ټولو د هغه له دات سره آبی ساری عاشقانه مينه لرله او نبي صلى الله عليه وسلم هم د هغوي هر يوه دومره خيال ساته، چې هر يوه دا ګڼله چې ښايي نبي صلى الله عليه وسلم ته تر ټولو زه ګران يم، او د همدې پراخو اخلاقو غورو فکر او تدبر او د بي اندازی ایثار له امله هغه له صحابه گرامو هغه مثالی ډله جوړه کړه چې پکی له فطری اختلافاتو سره سره هغه بی ساری یو اړخیزتوب، کلک اتحاد او تعاون او د قدر وړ مينه او الفت و، چې بشري تاريخ خپلي دغه صفحي پخپل ځای د خپل اوږده عمر حاصل ګڼې ستاسې دوستې او ملګرتياوي هغه وخت پر رښتيا سره ټينګی او دوام کيدای شي چې پخپلو ټولنيزو اخلاقو کې حکيمانه نرمي او خلا او بي اندازي صبر او تحمل پيدا کړي او په دوستانه اړيکو کې پيرزوينه ، بخښنه او تيريدنه ، سخاوتمندانه رويه او جذباتی قربانی، خپلمنځی مرستی او تواضع او عاجزی او د یو بل د ولولو خیال ساتل او د یو بل د جذباتو تر وروستی حده خیال وساتی، د نبي اكرم ﷺ له څو پيښو نه اټكل وكړي چې هغه په څومره لوړ اندازو پراخه زره، صبر او زغم او پیرزوینی سره د خلکو د فطری ارتباو، ولولو او كمزوريو لحاظ كاوه:

زه چې لمانځه ته راځم او زړه می غواړي چې اوږد لمونځ ادا کړم، بیا می د کومی ژړا آواز غوږو ته راځی نو زه لمونځ لنډوم، ځکه چې پر ما دا خبره درنده تمامیږی چې زه د لمانځه په اوږدولو د ماشوم مور په تکلیف اخته کړم [صحیح بخاری]

حضرت مالک بن الحویرث فرمایی چې: مونږ څو تنه همزولی خوانان د دینی علم د زده کړی لپاره نبی صلی الله علیه وسلم ته ورغلو، مونږ شل ورځی له هغه سره پاتی شو، نبی صلی الله علیه وسلم ډېر مهربان او بی اندازی نرم معامله کوونکی و (کله چې له هغه سره زمونږ شل ورځی تیری شوی نو) هغه محسوس کړه چې مونږ کور ته لیواله یو، نو هغه زمونږ څخه

پوښتنه وکړه، تاسې پخپلو کورونو کې څوک څوک پریښی او راغلی یاستی مونږ ورته د کور حالات وویل: نو هغه وفرمایل: ولاړ شی، خپلو میرمنو او کوچنیانو ته ولاړ شی او د هغوي تر منځ په اوسیدو هغوي ته هم هغه څه ورزده کړی چې دلته مو زده کړی دی او هغوي ته په ښو کارونو ټینګار وکړی، پلانی لمونځ په پلانی وخت ادا کړی او کله چې د لمانځه وخت راشی نو له تاسې نه دی یو اذان ووایی او چې څوک په تاسې کې علم او اخلاقو په لحاظ ښه وی هماغه دی د امامت لمونځ ادا کړی [صحیح بخاری اوصحیح مسلم]

حضرت معاویه بن حکم سلمی رضی الله عنه خپله قصه اوروی چې ما له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم سره لمونځ ادا گاوه چې په دی کې یو سړی ته پرنجی راغی، په لمانځه کې زما له خولی نه یرحمک الله ووتلو نو خلکو ماته برګی برګی کتلو ما ویل الله جل جلاله دی تاسې روغ رمټ لری ماته ولی برګی برګی ګوری! بیا چې ما ولیدل چې هغوي ماته د چوپ اوسیدلو وایی نو زه چوپ شوم، چې کله نبی اکرم صلی الله علیه وسلم له لمانځه څخه فارغ شو، (زما مور او پلار دی له هغه نه ځار شی) ما له خاتم الانبیاء حضرت محمد صلی الله علیه وسلم نه غوره ښوونکی او روزونکی نه لومړی لیدلی او نه وروسته، هغه نه زه ورټلم، نه یې ووهلم او نه ېې راته بد رد وویل، یوازی دومره یې راته وویل دا لمونځ دی، په لمانځه کې خبری اتری کول ښه نه دی، لمونځ خو د الله جل جلاله د پاکی بیانولو نوم دی، هغه د لویی بیانولو او د قران عظیم د لوستلو [صحیح مسلم]

په خصوصی ډول دعاګانی وکړی، پخپله هم دوستانو ته دعاګانی وکړی او له هغوي نه هم د دعا کولو غوښتنه وکړی دعا د دوستانو په مخ کې هم وکړی او د هغوي په غیر حاضری کې هم د غیر حاضری پر وخت د دوستانو خیال وساتی او د هغوي د نوم اخیستلو سره هم ورته دعا وکړی

حضرت عمر فاروق رضی الله عنه وایی ما له پیغمبر اکرم ﷺ نه د عمری اجازه وغوښته، هغه ماته د اجازی راکولو سره سره وفرمایل ای زما وروره! مونو پخپلو دعاګانو کې مه هیروه، حضرت عمر رضی الله عنه وایی زه په

## المراج و (وندان آنان) من المناسبة على من المناسبة على من المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة

دی خبره دومره خوشجاله شوم چې که د دی په بدله کې ماته ټوله دنیا د اکړل شوی وای نو دومره خوشحاله شوی به نه وم .

رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایی، چې کله کوم مسلمان د خپل مسلمان ورور لپاره غایبانه دعا کوی، نو الله جل جلاله هغه قبلوی او د دعا کوونکی لپاره یوه مخکښه ملایکه مقرر وی چې کله هغه سړی د خپل ورور لپاره ښه دعا کوې نو پرښته آمین وایی او وایی چې ستا لپاره هم هماغه څه دی چې ته یې د خپل ورور لپاره غواړي [صحیح مسلم]

په خپلو مخلصانه دعا ګانو کې له الله جل جلاله وغواړي چې الهی! زمونږ زړونه، له کینی حسد او تیارو له ګردونو ومینځی او زمونږ سینی په مینه اخلاص روغی کړی او زمونږ اړیکی پخپل منځی ورورولی او مینه ښکلی کړی د قران مجید دا دعا هم په ترتیب سره تلاوت کړی:

ُ رَبُّنَا اخْفُرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ

ای زموږ پروردګاره! زما او زما د هغو وروټو بخښنه وکړی چې په ایمان راوړو کې زمونږ نه د مخه وی او زمان په زړونو کې د یو بل پر خلاف کینه او دښمنی مه پریږده، ای ربه! ته ډېر مهربان او خورا رحم کوونکی یی )

## د کوربه توب آداب

نیک د میلمه په راتلو مینه او خوشحالی ښکاره کړی او په ډیره پراخه ټنډه، پراخ زړه او عزت درناوی سره ورته ښه راغلاست ووایی، تنګ زړیتوب، سره وضعه او په تروه ټنډه ورسره هیڅکله مه مخ کیږی

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده څوک چې پر الله ﷺ او اخرت ایمان لری هغه باید د خپل میلمه قدر او عزت وکړی [صحیح

بخاری، صحیح مسلم]

په زړه رغاونه ( خاطر تواضع ) کې هغه ټولی خبری شاملی دی چې د میلمه د عزت او درناوی آرام او راحت، سکون او د ولولو د تسکین لپاره وی، په ښو اخلاقو او پراخه ټنډه ښه راغلاست ویل، د ټوکو ټکالو په خبرو یې زړه خوشحالول، په عزت او درناوی یې د ناستی ولاړی اننظام کول، د خپلو معززو دوستانو سره یې پیژندګلوی کول، د هغه د اړتیاو خیال ساتل، په ډېره خوشحالی او پراخ زړه یې د خوراک څښاک شیان ترتیبول او پخپله یې په ډېره خودراوی کې مشغولیدل دا ټولی خبری د میلمه په قدر (اکرام ضیعف) کې شاملی دی

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم ته به چې کوم قدرمن میلمنه راته هغه به یی پخپله قدر او درناوی کاوه.

کله به چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم میلمه ته پر خپل دسترخوان ی کله به خورای و رکوله نو هر خلی به یی ورته فرمایل خوری نوره وخوری، کله به چی میلمه بنه موړ شو او انکار به یی کاوه بیا به هغه تینگار نه کاوه کی د میلمه په راتک سره تر ټولو لومړی هغه ته سلام وکړی او د خیر خیریت پوښتنه تری وکړی، په قران مجید کې دی ه

هَلْ آتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ () إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ( ایا تاسی ته د ابراهیم علیه السلام د قدرمنو میلمنو حکایت هم رسیدلی دی، چې کله هغوي ورکره راغلل نو له راتګ سره یې سلام وکړ، ابراهیم علیه السلام یې په خواب کې سلام وکړ)

په پراخه زړه د میلمه زړه رغاونه (خاطر تواضع) وکړی او چې له ښو نه ښه خواړه چې مو په توان کې وی د میلمه مخی ته کیږدی، د حضرت ابراهیم علیه السلام میلمه چې کله راغی، نو حضرت په سملاسی توګه د هغه د خوراک څښاک په ترتیب پیل وکړ او کوم چاغ خوسکی یې چې لاره د هماغی غوښه یې سره کړه او په مخ کې یې ورته کیښوده په قران مجید کې دی: فَرَاغَ إِلَی اَهْله فَجَاءَ بِعِجْل سَمِن قَرَّبَهُ (نو په منډه کورته ولاړ یو څو دی. فَرَاغ إِلَی اَهْله فَجَاءَ بِعِجْل سَمِن قَرَّبَهُ (نو په منډه کورته ولاړ یو څو رب خوسکی یې حَلال کړ او سور یې کړی رایی ووړ او د میلمنو مخی ته یې وړاندی کې)

فَرَاغُ إِلَى اُهلِهِ يو مفهوم دا هم دی چې هغه عليه السلام شان کور ته د ميلمنو د زړه رغاونی ( خاطر تواضع ) لپاره ولاړ ځکه چې ميلمنو ته د ښودانی او احسان بارونی له مخی چې د ميلمنو د قدر کولو لپاره مندی ترړی وی، نو هغه له شرمه کوربه له تکليف کولو نه منع کوی، او دا نه خوښوی چې د هغه له امله کوربه د بی اندازی تکليف سره مخ شی او بيا د ميلمه لپاره وخت نه وی چې په زړه پوری قدر يې وکړی

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم چې د میلمنو د زړه رغاونی لپاره مومنان څومره هڅولی د هماغه نقشی په کښلو حضرت ابو شریح چه وایی: زما دی دوه سترګو لیدلی او دی دوه غوږونو اوریدلی چې کله نبی د لارښوونه کوله ، کوم وګړی چې پر الله جل جلاله او د اخرت په ورځ ایمان لری، هغوي باید د خپلو میلمنو درناوی وکړی د میلمه د انعام لومړی وخت لومړی شپه او ورځ ده [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

په لومړی شپه او ورځ میلمه د کوربه کره په انعام سره د تعبیر مفهوم دا دی، چې لکه څنګه چې انعام ورکونکی د زړه په بی اندازی خوښی او د مینی نه په ژورو ولولو سره د انعام د ورکړی په وخت روحانی خوښی احساسوی، همدا ډول کیفیت باید په لومړی شپه او ورځ د کوربه هم وی او

لکه څنګه چې انعام اخستونکی د خوښی او خوشحالی ته په ډکو ولولو د انعام ورکوونکی د احساساتو په قدر کولو انعام اخیستل خپل حق ګنی او اخلی یې، بس همدا پورته ډول عمل باید په لومړی شپه او ورځ میلمه هم وکړی او له شک او شرم پرته د خپل حق ګڼلو تر څنګ د خوښی او نږدیوالی په ولولو د کوربه پیشکش باید قبول کړی

د میلمه له راتگ سره د هغه د بشری ارتیاو احساس وکړی د رفع حاجت لپاره تری پوښتنه وکړی، د لاس پښو او مخ مینځلو چاره یې وکړی، که ارتیا یی وی د غسل کولو چاره یې هم وکړی، د خوراک څښاک وخت وی او که نه بیا هم تری پوښتنه وکړی او په داسې ښه طریقه چې میلمه ستاسې په تکلیف انکار ونه کړی، په کومه کوټه کې چې د میلمه د ناستی او ملاستی ترتیبات مو نیولی وی هغه وښایی میلمه ته ووایاست

د تل لپاره له میلمه سره مه کښینی او همدا رنګه یې ټوله شپه په ناسته مه خفه کوی، تر څو میلمه ته د آرام کولو وخت په لاس ورشی او د خفګان احساس ونه کړی ، حضرت ابراهیم علیه السلام ته چې کله میلمه راغی، نو د هغوي د خوراک څښاک د انتظام کولو لپاره یو څه وخت له هغوی نه جلا شو.

د میلمنو په خوراک څښاک خوښی احساس کړی، تنګ زړیتوب، کړاو او سوز مه احساسوی میلمه زحمت نه بلکه رحمت دی او د خیر او برکت وسیله ګرځی، او الله جل جلاله چې څوک تاسې کره راولی، د هغه د رزق هم تاسې ته درکوی، هغه ستاسې پر دسترخوان ستاسې برخه نه خوری، خپله برخه خوری او ستاسې په عزت او درناوی کې د زیاتوالی لامل کیږی.

نه د میلمه د پت او حیا هم خیال ساتی او د هغه حیا او پت خپله حیا او پت وګنی، ستاسی د میلمه پر ناموس که څوک حمله وکړی نو دا د خپل پت او ناموس پر خلاف حمله وګنی

قران مجید فرمایی: چې کله د حضرت لوط علیه السلام پر میلمنو د کلی خلکو په بدنیتی سره حمله وکړه نو هغه علیه السلام د دفاع لپاره ودریده او وی ویل دا خلک زما میلمانه دی، له دوی سره په بده رویه کولون ما مه

رسوا کوی د دوی رسوایی زما رسوآیی ده : قَالَ إِنَّ هَوُلَاءِ ضَیْفِي فَلَا تَفْضَحُونِي()وَ اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِي (لوط وویل: (خلکو)! دا زما میلمانه دی، ما رسوا ندکری لدالله وویریری او زما لدبی پتی نه منع شی)

تر دری ورخو پوری په ډېره مینه د میلمنو غوښتنی پوره کړی، تر دری ورځو میلمستیا د میلمه حق دی او د حق په ادا کولو کې باید د مومن زړه پراخه وی، لومړی ورځ یې په خاص ډول زړه رغاونه وشی، نو ځکه په لومړی ورځ د میلمستیا ځانکړی خیال وساتی، په وروستیو ورځو کې که هغه خاص انتظام نه و څه بده خبره نه ده، د نبی گلارښوونه ده

وَالْطَّيَافَةَ ثَلَاثُهُ آيَّامٍ فَمَا بَعَدَ ذَالِکَ فَهُو لَهُ صَدَّقَةً [صحیح بخاری، صحیح مسلم] میلمستیا تر دری ورخو ده له دی وروسته چی کوربه څه کوی هغه د هغه لیاره خیرات دی

نوکرانو یا اولادونو ته د سپارلو په خای پخپله د هغه د خدمت او آرام لپاره ملا وتړی، نبی ﷺ به د معززو میلمنو قدردانی پخپله کوله، حضرت امام ملا وتړی، نبی ﷺ به د معززو میلمنو قدردانی پخپله کوله، حضرت امام شافعی رحمة الله علیه چې د امام مالک رحمة الله علیه کره ولاړ او میلمه شوو نو امام مالک رحمة الله علیه په ډېر عزت او درناوی په یوه کوټه کې ویده کې، د سهار پر وخت امام شافعی رحمة الله علیه واوریدل چې چایې دروازه وټکوله او په ډېره مهربانی یې ورته غږ کړ، پر تاسې دی د الله ﷺ ورحمت وی د لمانځه وخت شویدی، امام شافعی رحمة الله علیه ژر پاسید، کوری چې امام مالک رحمة الله علیه په لاس کې د اوبو ډکه کوزه نیولی ولاړ دی، امام شافعی څخه یو څه وشرمیدو امام مالک رحمة الله علیه پری پوه شو او په ډېره مهربانی سره یې ورته وویل: وروره! هیڅ فکر مه کوه د میلمه خدمت کول خو پکار دی.

میلماند له خاند سره له دیره کولو نه وروسته هغه ته بیت الخلاء و بنات د لمانځه خای و بناست د اوبو کوزه ورکړی، د کعبی لوری ورته و بنایاست، د لمانځه خای او مصلی ورته برابره کړی، امام شافعی رحمة الله علیه ته د امام مالک

رحمة الله عليه نوكر به يوه كوته كي له دمه كيدو وروسته وويل: جناب د کعبی لوری دا دی، د اوبو لوښی دلته ایښودل شوی دی، بیت الخلاء دی لوړي ته ده.

🕰 د خوړو لپاره چې کله لاسونه مينځي نو لومړي خپل لاسونه ومينځي او پر دسترخوان كيني او بيا د ميلمنو لاسونه ومينځي امام مالك رحمة الله علیه چې کله همداسي وکړل، نو امام شافعي رحمة الله علیه يې تړي د لامل پوښتنه وکړه، نو وي فرمايل: له خوړو د مخه بايد کورېه لاسونه ومنځی او پر دسترخوان کینی او میلمنو ته ښه راغلاست ووایی، او له خوړو وروسته بايد د ميلمه لاسونه لومړي مينځي او تر ټولو وروسته دي کوربه لاسونه مینځي، کیداي شي چې په پاڅیدو کې بل میلمه راشي .

🕈 پر دسترخوان د خوراک څښاک وسايل او لوښي د ميلمنو له شميره زیات کیږدی کیدای شی چې د خوړو په دوران کې بل څوک راشي، او بیا د هغه لپاره منډي ترړي وهل پيښ شي، او که لوښي او سامان له لومړي سره نه موجود وي، نو راتلونكي هم د سپكتيا په ځاي درناوي احساسوي .

 د میلمنو لپاره د قربانی نه کار واخلی، پخپله تکلیف وزغمی او میلمنو ته آرام ورسوی .

يو ځلي يو سړي د نبي ﷺ په خدمت کې حاضر شو او وي ويل محترما! زه له ولړي ناتوانه يم، هغه كومي ميرمني ته خبر وليږه چې د خوړو لپاره چې حُه موجود وي راوه يي ليږي، خواب راغي پر هغه الله جل جلاله سوګند چې ته يې پيغمبر راليږلي يې، دلته خو له اوبو پرته بل هيڅ نشته، بيا هغه د بلى ميرمني رضي الله عنها كره خواب وليره او له هغي هم دغه خواب راغي، ان تر دي چې هغه د ټولو ميرمنو کره ځوابونه وليږل او د ټولو څخه هم دا يو خواب راغي، بيا هغه خپلو صحابه رضي الله عنهم ته متوجه شو او وی فرمایل: د نن شپی لپاره دغه میلمه څوک قبلوی، یوه انصاری صحابي وويل: يا رسول الله! زه يي قبلوم، انصاري ميلمه خپل كورته بوته او كورته ولار ميرمني ته يې وويل: زما سره دا د رسول الله صلى الله عليه وسلم میلمه دی، د ده احترام او درناوی وکړه، میرمنی یې وویل: زما سره خو يوازی د کوچنيانو د خوراک لپاره خواړه شته ) صحابی ورته وويل : پر بل څه تير يې باسه ويده يې کړه او چې کله د ميلمه په مخ کې خواړه کيږدی نو په څه پهانه چراغ مړ کړه او په خوړو به د ميلمه سره کينو، چې هغه دا احساس ونکړی چې مونږ ورسره په خوړو کې شريک نه يو

په دی ډول میلمه په مړه ګیده خواړه وخوړل او د کور خلکو شپه په ولږه تیره کړه، سهار چې کله دغه صحابی د نبی صلی الله علیه وسلم په خدمت کې کې حاضر شو، نو هغه صلی الله علیه وسلم یې په لیدو سره وفرمایل تاسی دواړو چې بیګاه له میلمه سره کومه ښه رویه کړی هغه د الله جل جلاله ډېره خوښه شوه [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

ختاع که ستاسی میلمه په کوم وخت کې له تاسې سره نا ځوانی او وچ سترګی کړی وی بیا هم تاسې ورسره د خورا پراخ زړیتوب، سخاوت، او ځوانمردی نه کار واخلی

حضرت ابو الاحوص حبشی رضی الله عنها د خپل پلار په باب قصه کوی، چی یو ځلی هغه له نبی صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه و کړه، که زه د چا په خای تیریږم او هغه زما د میلمستیا حق ادا نه کړی او بیا څو ورځی وروسته هغه زمونو پر ځای تیریږی نو ایا زه د هغه د میلمستیا حق ادا کړم؟ او که د ناځوانی او نامردی بدله تری واخلم ؟ نبی صلی الله علیه وسلم ورته لارښوونه و کړه، بلکی ته په هر حال کې د هغه د میلمستیا حق ادا کړه [ مشکوة ]

له میلمه نه د ځان لپاره د خیر او برکت د دعا غوښتنه وکړی، په ځانګړی توګه که میلمه دیندار نیک او عالم وی، حضرت عبدالله بن بسر رضی الله تعالی عنه وایی چې نبی صلی الله علیه وسلم زما د پلار کره میلمه شو، مونږ هغه ته هریسه ۱ وړاندی کړه، هغه لږ شان وخوړه بیا مونږ ورته خرما وی کیښودی هغه خوړی او زړی به یې د شهادت د ګوتی او

ا - هریسه ایو ډول خواړه دی چې د کوچ له شړومبو او له یخی ښوروا او له شیدو نه جوړیږی

## أو ( أون الأون الأون

منځنی ګوتی په منځ کې نیول او ګزارول به یې، بیا مو ورته د څښلو لپاره یو څه وړاندی کړل هغه وڅښل او خپل ښی لوری ته ناستو خلکو ته یې ورکړل کله چې هغه روانیدو نو زما پلار یې د شپرلی واګی ونیولی او غوښتنه یې تری وکړه چې ای د الله رسوله! زمونز لپاره دعا وکړه نبی صلی الله علیه وسلم ورته دعا وکړه : الله م بارک لهم فیما رَزَفَتَهُم واکُون لهم وارکړی دی ، هغه واکون کړه، دوی ته بښنه وکړه او پر دوی رحم وکړه ی [جامع ترمدی]

\*\*

\*\*\*

#### د میلمستیا آداب

۱ ) چې د چا کره میلمانه ولاړ شی نو د خپلی وسی سره سم د کورېه یا د کورېه یا د کورېه د کورېه یا د کورېه د کورېه د کورېه د کورېه د کورېه د کورېه د خیال وساتی د تحفو او سوغاتونو په راکړی ورکړی سره د مینی او محبت ولولی زیاتیږی او د سوغات ورکوونکی لپاره په زړه کې ځای پیدا کیږی

۲) د هر چا کره چې په میلمستیا ولاړ شی، کوښښ وکړی چې له دری ورځو زیاتی تیری نه کړی، مګر دا چې جلا حالت وی او کورېه زیات پینګار وکړی

د پيغمبر اکرم ﷺ لارښوونه ده: ميلمه لپاره روا نه دي چې د کوربه کره دومره وه اوسيږي چې هغه په خفګان اخته کړي [الادب المفرد]

په صحیح مسلم کې دی چې د مسلمان لپاره روا نه دی چې هغه د خپل ورور کړه دومره وه اوسیږی چې هغه ګنهګار کړی، خلکو پوښتنه وکړه یا رسول الله! ګڼهګاروی به یې څنګه؟ وی فرمایل: داسې چې هغه ورکړه دومره وه اوسی چې د کورېه کړه د میلمستیا هیڅ پاتی نه شی

۳) تل د نورو میلمانه کیږی مه، نور هم خپل کورته رابولی او په اخلاص زړه یې قدر او درناوي وکړی.

۴) چې میلمستیا ته ځې د موسمې حالاتو سره سم بستره او سامان له خان سره واخلی د یخنې په موسم کې له بسترې پرته هیڅکله ولاړ نه شي، او که نه نو کورېه ته به له زغمه پورته تکلیف ورسي او دا هیڅکله مناسبه نه ده چې میلمه د کورېه په ځان عذاب شي

ه ) د کورېه د کارونو او مسئووليتونو هم خيال ساتی او دی ته مو پام وي د هغه کاروند ستاسې له امله ګډ وډ نه شي، او مسئووليتونو ته يې زيان ونه رسي .

۶ ) له کورېه نه ډول ډول غوښتنی مه کوی هغه چې ستاسې د زړه
 رغاونی او تدر دانی لپاره پخپله څه وکړی، پر هماغی د کورېه شکریه ادا
 کړی، او ېی ځایه تکلیف ورته مه رسوی

۷) که تاسې د کوربه زنانه و لپاره غیر محرم نه یاست نو د کوربه په نشت والی کې د څه لامله پرته ورسره خبری اتری ونکړی او نه د هغوی خپله منځی خبرو ته غوږ ونیسی، او په داسې انداز کې و اوسی چې ستاسې له خبرو اترو او کړنلاری نه هغوی ته خفګان ونه رسی او کوم وخت بی پردی توب رامنځته نه شی

 ۸ ) او که د څه لامله تاسې له کوربه کره خواړه نه خوری او یا روژه یاست، نو په ډېر ښه ډول ورته عذر وکړی او د کوربه لپاره د خیر او برکت دعا وکړی

کله چې حضرت ابراهیم علیه السلام د خپلو قدرمنو میلمنو مخی ته خوندور او ارزښتناک خواړه کیښودل او هغوی لاسونه ونیول نو حضرت ابراهیم علیه السلام ته په ډاډ ورکولو وویل: ځواب کې ملایکو حضرت ابراهیم علیه السلام ته په ډاډ ورکولو وویل: تاسې یې بده ونه ګڼی په اصل کې مونږ خوړلای نه شو، مونږ یوازی تاسې ته د یوه لایق زوی د زیږیدو د زیری لپاره راغلی یو.

۹) چې کله د چا میلمستیا ته ولاړ شی نو له خوراک څښاک وروسته د کوربه لپاره د پراخه روزی خیر او برکت او د بښنی او رحمت دعا وکړی، حضرت ابو شهیم بن تیهان رضی الله عنه چې کله نبی علیه السلام او د هغه صحابه رضی الله عنهم میلمانه کړلو کله چې هغوی له خوړونه وزګار شول، نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: خپل ورور ته بدله ورکړی، صحابه رضی الله عنهم تری پوښتنه وکړه څه بدله ورکړو؟ یا رسول الله؟ وی فرمایل: کله چې سړی د خپل ورور کره ولاړ شی، او هلته وخوری وڅښی نو فرمایل: کله چې سړی د خپل ورور کره ولاړ شی، او هلته وخوری وڅښی نو د هغه لپاره دی د خیر او برکت دعا وکړی دا یې بدله ده [سنن ابو داود] پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم یو کرتی د حضرت سعد ابن عباده کره تشریف یووړ، حضرت سعد رضی الله تعالی عنه ورته ډوډی او زیتون وړاندی کړل، هغه وخواړه او دا دعا یې وفرمایله:

افطر عندکم الصائمون و اکل طعامکم الابرار وصلت علیکم الملائکه ( تاسی کره دی روژه نیوونکی روژه ماتی وکړی ، نیکان دی ستاسی خواړه

۷) که تاسی د کوربه زنانه و لپاره غیر محرم نه یاست نو د کوربه په نشت والی کې د څه لامله پرته ورسره خبری اتری ونکړی او نه د هغوی خپله منځی خپرو تعریفور ونیسی، او په داسې انداز کې و اوسې چې ستاسې له خبرو اترو او کړنلاری نه هغوی ته خفګان ونه رسی او کوم وخت بی پردی توب رامنځته نه شی

۸) او که د څه لامله تاسې له کورېه کره خواړه نه خوری او يا روژه ياست ، نو په ډېر ښه ډول ورته عذر وکړی او د کورېه لپاره د خير او برکت دعا وکړی

کله چی حضرت ابراهیم علیه السلام د خپلو قدرمنو میلمنو مخی ته خوندور او ارزښتناک خواړه کیښودل او هغوی لاسونه ونیول نو حضرت ابراهیم علیه السلام تری غوښتنه وکړه تاسې محترم یې ولی نه خوری ؟ په خواب کې ملایکو حضرت ابراهیم علیه السلام ته په ډاډ ورکولو وویل تاسې یې بده ونه ګڼی په اصل کې مونږ خوړلای نه شو، مونږ یوازی تاسې ته د یوه لایق زوی د زیږیدو د زیری لپاره راغلی یو

۹) چې کله د چا میلمستیا ته ولاړ شي نو له خوراک څښاک وروسته د کوربه لپاره د پراخه روزی خیر او برکت او د بښنی او رحمت دعا وکړی ، حضرت ابو شهیم بن تیهان رضی الله تعالی عنه چې کله نبی ﷺ او د هغه صحابه رضی الله عنهم میلمانه کړلو کله چې هغوی له خوړونه وزګار شول ، نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل خپل ورور ته بدله ورکړی، صحابه رضی الله عنهم تری پوښتنه وکړه څه بدله ورکړو؟ یا رسول الله؟ وی فرمایل: کله چې سړی د خپل ورور کړه ولاړ شی، او هلته وخوری وڅښی نو د هغه لپاره دی د خیر او برکت دعا وکړی دا یې بدله ده [سنن ابو داود]

یرن، سند وسور پره و در دامل یی وطرساید . اُفُطَرَ عِنْدَکُمُ الصَّانِمُونَ وَ اکلَ طَعَامَکُمُ الاُبُرُارَ وَصَلَّتُ عَلَیکُمُ المُلاتِکَةَ (تاسی کره دی روژه نیوونکی روژه ماتی وکړی ، نیکان دی ستاسی خواره المراع و أوراج أوراد المراع ال

وخوری، او ملائکی دی ستاسی لپاره د رحمت او مغفرت دعا گانی وکړی) [سنن ابو داود]

> ₩₩ ₩

### د مجلس آداب

🗢 تل د ښو خلکو په مجلس کې د ناستي کوښښ وکړي .

چه مجلس کې چې کومی خبری اتری کیږی په هغوی کې برخه واخلی، د مجلس په خبرو اترو کې ګډون نه کول او ګونځی تندی کیناستل د غرور نښه ده، په مجلس کې به چې صحابه کرام په کومو خبرو اترو کې مشغول و، نبی صلی الله علیه وسلم به هم په هماغو خبرو کې شریک و، په مجلس کې غمجن او پریشانه مه کینی، له موسکا نه په ډک مخ سره تر او تازه کینی.

یادونه خالی نه وی، او چې ستاسې کومه غونډه د الله جل جلاله او اخرت له یادونه خالی نه وی، او چې کله تاسې احساس کړی چې د غونډی ګډون کوونکی په دینی خبرو کې دلچسپی نه لری، نو د خبرو اترو مخه د نیوی مسئلو په لور راوګرځوی، او بیا چې کله متاسبه موقع په لاس درشی، نو د خبرو اترو مخه په حکمت سره د دینی موضوعاتو په لور د راګرزولو کوښښ وکړی.

چ په غونډه کې چې چیری ځای پیدا کړی همالته کینی، په مخکی ځای کې په زوره د کیناستلو کوښښ مه کوی، په داسې کولو سره لومړیو راغلیو او ناستو کسانو ته هم تکلیف رسی، او په داسې کوونکیو کې هم د لویی او ستر توب احساس او غرور پیدا کیږی

په مجلس کې د چا د پاڅولو او د هغه پر ځای د کیناستلو کوښښ مه کوی دا ډېر بد عادت دی له دی نه د نورو په زړونو کې حسد او کینه پیدا کیږی او د خپل ځان د ستر توب غرور او احساس هم پیدا کیږی .

که په مجلس کې وګړی د دایری په شکل ناست وی نو د هغوی په منځ کې مه کینی دا ډېره بد تمیزی او مسخره توب دی، نبی ﷺ پر داسې کوونکی لعنت ویلی دی.

په محلس کې که څوک د څه احتياج لپاره له خپل ځايه پاځي، د هغه پر ځای قبضه مه کوی، د هغه لپاره ځای وساتي، هو! که دا پته درته ولګی چې هغه سړی بيرته نه راځي نو بيا بي تکليفه د هغه پر ځای کيني

ح که په مجلس کې دوه کسان يو بل ته نږدې سره ناست وي نو د هغوي له اجازي پرته هغوي دواړه سره جلا نه کړي، ځکه چې د خپلمنځي آزادي او يا ميني او يا مصلحت په خاطر به ناست وئ، او د هغوي په سره جداوالي به يې زړونه په تکليف شي .

په مجلس کې د کوم غوره ځای له ناستی نه ځان وژغوری، که له چا کره ولاړ شی، هلته هم د هغه په در من ځای د کیناستو کوښښ مه کوی، هو! که هغه پخپله ټینګار وکړی، نو کیناستل بد نه دی ، په مجلس کې تل په ادب سره کینی، په غزولو پښو یا پلتی وهلو سره مه کینی

دا کوښښ مه کوی چې تاسی دی په هر حال کې د غونډی مشر ته نږدی کینی، بلکې هر چیرته چې ځای ومومی کینی، او داسې کینی چې وروسته راتلونکیو ته د ځای په پیدا کیدلو او کیناستلو کې هیڅ تکلیف نه وی، او چې کله خلک زیات راشی، نو راټول کینی او راتلونکیو ته په پراخه زره سره ځای و کړی

چ په مجلس کې د چا مخې ته يا چا پيره دريدل نه دې پکار، د درناوي دا طريقه د اسلام د مزاج پر خلاف ده

په مجلس کې دوه کسان پټې پټې خبرې مه کوي له دې نه نورو ته دا احساس هم کيږي چې دوي مونږ د خپل راز په خبرو کې د ګډون حقدار ونه ۴ ګڼلو او دا بدګماني هم تري کيږي چې ښايي زمونږ په باب به څه خبره کوي

چ په غونډه کې چې څه واياست د غونډی د رئيس په اجازه يې ووايي او په خبرو اترو يا سوال او ځواب کې داسې انداز اختيار نه کړی چې تاسې پخپله د مجلس رئيس معلوم شي، دا ځان ښودانه هم ده او د مجلس له مشر سره زياتي هم.

په يو وخت کې بايد يو سړى خبرى وکړى او د هر چا خبره بايد په غور سره واريدل شى، د خپلى خبرى د کولو لپاره بايد داسې بى حوصلى نه اوسى چې ټول په يو وخت خبرى پيل کړى او مجلس مو په ټوکو مسخرو بدل شى.

🗢 په مجلس کې چې کومي خبري د راز وي هغه ځای پر ځای مه بيانوي، د مجلس دا حق دي چې د هغې د رازونو ساتنه وکړي .

🗢 په غونډه کې چې د څه موضوع په باب خبري اتري کيږي"، تر څو چې د هغی په باب پریکړه ونه شي، دویمه موضوع ونه څیړي، او نه د بل چا خبره بنده او خپله شروع کړی، او که کله داسې کومه اړتيا پيښه شي چې ستاسی لپاره سملاسی خبری کول ضروری وی، نو له خبری کوونکی نه لومړي اجازه واخلي.

🗢 د غونډي مشر ته پکار دي چې پر مسايلو د خبرو اترو پر وخت د ټولو حاضرينو په لور پاملرنه وکړي او ښي او کين هر لوري ته مخ واړوي او خبري بايد وکړي، او په آزادي سره هر چاته د خبرو کولو وخت ورکړي .

🗢 د ونډي له پاي ته رسيدو د مخه بايد دا دعا ولولي او بيا غونډه

مَا تُبَلِغُنَا بِهُ جَنَّتُكَ وَمِنَ الْيُقَيْنِ مَا تَهُونُ بِهِ عَلَيْنَا مَضَارِ الدُّنْيَا، ٱللَّهُمُ

ٱللَّهُمَّ اقْسِمُ لَنَّا مِنْ خَشَيَتِكَ مَاتَحُولُ مَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعْصَيَتكَ وَمن طَاعَتكَ

مَتَّعُنَا بَاسُمَّاعِنَا وَأَبْصَارِنَا وَقُوَّتُنَا ﴿ مَا أَخْيَيْتَنَّا وَاجْعَلُهُ الْوَارِثَ مِثَّا، وَاجْعَلُ كَأَرُنَا عَلَى مَنُ ظَلَمُنَا وَ انْصُرُنَا عَلِي مَنْ عَادَاناً وَلَاتِجُعِلُ مُصِيبَبِينَا فِي دِينِنَا وَ لَاتَجْعَلَ الدُّنْيَا ۚ اكْبَرَ هَيِّنَا وَلَا مُبَلِّغٌ عِلْمِنَا وَلَا تُسَلِّطُ عَلَيْنَا مِنْ لَآ يُزُحَّفَنَا ۖ (الهي مونو ته خپله ويره او ترس راپه برخه کړه چې زمونو او ګناه تر منځ بندیز شی، او هغه فرمانبرداری راپه برخه کړه چې مونږ ستا جنت ته ورسوی، او مونږ ته هغه پوخ يقين راوبښه چې دنيوي زيانونه پري مونږ ته هيڅ وي الهي! تر کومه چې مونږ ژوندي ساتي! مونږ ته زمونږ د اوريدو، او ليدو له قوتونو او بدني قوتونو نه د ګټي اخيستلو وخت راکړي او دا څيز زمونږ نه وروسته هم بر قرار وساتی او څوک چې پر مونږ ظلم وکړی له هغه نه زمونو بدله واخله او څوک چې زمونو سره دښمني وکړي پر هغوي مونږ ته غلبه راکړه، او مونې د دين په ازميښت کې مه راولی او دنيا زمونې ستر هدف مه ګرځوي او نه دنيا زمونږ د علم او بصيرت اخري پوړي وګرڅوي او

## ۲۰۹

# ්රාවේ පාල්වූ ව ශ්ව අඟා දේ

نه پر مون هغه څوک بر لاسی واکمن کړی چې پر مون ورحم ونکړی) [جامع ترمذی].



## د سلام آداب

کله چې د کوم مسلمان ورور سره مخامخ شی نو د هغه سره د خپلو
 اړیکو د ښکاره کولو او د هغه په لیدو د خوشحالی له امله السلام علیکم وایاست.

په قران مجيد کې دي:

وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ [الانعام: ۵۴] (ای نبی! چی کُله تاته هغه خلک راشی چی زمونږ پر آیتونو ایمان لری نو هغوی ته السلام علیکم ووایه).

په دی آیت کې نبی صلی الله علیه وسلم ته په وینا کې په غیر مستقیم ډول امت ته دا زده کړل شوی چې مسلمان کله هم له مسلمان سره مخامخ شی نو دواړه دی د خوښی د ولولو ښکارونه وکړی، او غوره لاره یې دا ده چې یو د بل لپاره د سلامتی او عافیت دعا وکړی، یو السلام علیکم و وایی نو دویم دی په ځواب کې وعلیکم السلام ووایی، دا الفاظ د خپلمنځی مینی او محبت د زیاتوالی او قایمولو وسیله ده

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده :تاسی خلک جنت ته نشی تللای تر څو چې مومنان نه شی او تاسی مومنا کیدای نه شی تر څو چې یو د بل سره مینه ونه کړی، زه تاسې ته هغه لاری چاری ولی ونه ښایم، د کومو په غوره کولو چې به تاسې پخپلو منځو کې یو تر بله سره محبت کوی، پخپلو منځو کې سلام خپور کړی [مشکوة]

→ تل په اسلامی طریقه سلام وکړی، چې له چا سره خبری کوی او یا ورته وایاست تل د کتاب الله او سنت ښوول شوی الفاظ استعمال کړی، د دی اسلامی لاری په پریښودلو په ټولنه کې دود شوی لاری چاری غوره نه کړی، د اسلام دغه ښوول شوی د وینا نداز ډېر ساده، معنی لرونکی او اغیزمن دی، او د سلامتی او عافیت یوه جامع دعا هم کله چې تاسې د مسلمان ورور په لیدلو السلام علیکم وایاست نو د دی معنی خو دا ده چې الله جل جلاله دی ساله جلاله دی ساله جل جلاله دی ستا مال او ځان سلامت لری، کور او کهنگ دی سلامت اوسه، ال اولاد او ستا مال او ځان سلامت لری، کور او کهنگ دی سلامت اوسه، ال اولاد او ستا مال او ځان سلامت لری، کور او کهنگ دی سلامت اوسه، ال اولاد او سیم سره و نادو دی سلامت اوسه، ال اولاد او سلامت اوسه، ال اولاد او سلامت اوسه سلامت او سه سلامت او سه ساله و خان سلامت او سه سلامت او سلا

خپلوان دی روغ رمټ اوسه، دین او ایمان دی سلامت اوسه، دنیا دی هم په امان اوسه او اخرت دی هم، الله جل جلاله دی هغه عافیتونه هم درکړی چې زه پری پوهیږم او هغه دی هم درکړی چې زما په پوهه کې نه راځی، زما په زړه کې ستا لپاره د نصيحت او خير غوښتنې د مينې او اخلاص او د سلامتی او عافیت ډېري ژوري ولولي دي، نو ځکه ته زما له لوري هیڅکله څه اندیښنه احساس نه کړي، زما له کړو وړ به تاته هیڅکله څه درد او غم نه رسیږی، د سلام پر کلمه چې الف، لام) داخل شی، او السلام علیکم وویل شی نو د مخاطب لپاره د سلامتی او روغتیا گردی دعا گانی پکی راجمع شی تاسی اندازه و کړی چې که دغه الفاظ له پوهې او شعور سره سره له خپلی خولی نه را اوباسی نو د مخاطب سره په خبرو اترو کولو د زړه خوښي او د اخلاص، ميني، خير غوښتني او وفاداري د ولولو د ښکاره كولو لپاره تر دى غوره الفاظ نور كوم كيداى شي، د السلام عليكم په الفاظو د خپل ورور په استقبال كولو تاسي وايي چې تا دى هغه ذات جل جلاله په سلامتیا سره ونازوی چې د سلامتیا سرچینه او ګرده سلامتی ده، چې نوم يې اسلام دې او هماغوي سلامتيا او عافيت موندلي شي، څوک چې هغه سلامت وساتي او څوک چې هغه له سلامتيا نه بي برخي كړى، هغه په دواړو جهانو كې له سلامتيا نه بي برخي دي .

د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: السلام د الله جل جلاله له نومونو څخه يو نوم دى چې الله جل جلاله په ځمکه کې د ځمکى والاو لپاره ايښى دى نو السلام پخپلو منځونو کې ښه خپور کړى [الادب المفرد]

حضرت ابو هریره رضی الله عنه وایی چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: الله جل جلاله چې کله آدم علیه السلام پیدا کړ نو هغه ته یې د ملائکو یو ټولی ته د لیږلو په وخت وفرمایل: چې ولاړ شه او له ناستی د مخه ملائکو ته سلام ووایه او هغوی چې د سلام په خواب کې کومی دعاګانی درته وکړی هغه په غور سره واوره او یادی کړه) ځکه چې همدا به ستا او ستا د اولاد دعا وی، څرنګه چې حضرت آدم علیه السلام ملائکو ته ورسید او وی ویل: السلام علیکم، ملایکو په خواب کې وویل:

# المراح الراب المراجع ا

السلام علیک ورحمهٔ الله یعنی د ورحمه الله په زیاتولو سره یې ځواب ورکړ [ بخاري ، مسلم ]

په قران حکیم کې دی کومي ملائکي چې د موممنانو د روح اخیستلو لپاره راځي نو له راتګ سره السلام علیک وایي :

كَذَلِكَ يَجْزِي اللَّهُ الْمُتَّقِينَ الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمْ الْمَلَائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ [النحل: ٣١-٣٢]

( همداسی جرائت ورکوی الله متقیانو خلکو ته، د هغو متقیانو خلکو روحونه چې کله ملایکی د سپیڅلتیا په حالات کې قبض کوی نو وایی، سلام علیکم زه جنت ته داخل شه د خپلو نیکو اعمالو په بدله کې ) .

د جنت دروازو ته چې کله دا متقیان ورسیږي، نو د جنت مسوولین هم په همدغو الفاظو د هغوي شاندار استقبال کوي

وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُواْ رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَقُبِحَتُ أَبُوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدينَ [الرمز: ٧٣]

( او کومو خلکو چې د سپیڅلتیا او فرمان مننی ژوندون تیر کړ، د هغوی ډلی به د جنت په لور لیږل کیږی او کله چې هغوی هلته رسیږی، نو د هغې جنت) دروازی به له اول نه د هغوی د استقبال لپاره خلاصی وی، د جنت مسئولین به ورته وایی سلام علیکم ډېر ښه واست داخل شی دی جنت ته د تل له پاره).

لا که چې دا خلک جنت ته داخل شی نو فرښتی به د جنت له هری دروازی نه راځی او دوی ته به السلام علیکم وایی

( او ملایکی به د جنت) له هر وره نه د هغوی د ښه راغلاست لپاره راځی او ورته به وایی سلام علیکم) دا ستا د صبر، استقامت او ښی رویی بدله ده، نو څومره ډېر ښه دی دا د اخرت کور) او اهل جنت به هم پخپلو كي يو د بل استقبال په همدى كلماتو سره كوى: دَعْوَاهُمْ أَنْ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبُّ الْعَالَمُ فَيْهَا سَلَامٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنْ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ [يونس: ٣١-٣٢]

( ملته به د دوی جنتیانو ) په ژبو دا آوازونه وی، چې ای الله ته پاک او ډېر لوړ یی او د هغوی خپلمنځی دعا په دا وی چې سلام دی وی پر تا ) او دهغوی هره وینا به پدې سره پای ته رسېږي چې ټوله ثنا ستاینه یوازی دالله رب العلمین له پاره ده )

او د الله جل جلاله له لوری به هم د جنتیانو لپاره د سلام او رحمت آوازونه وی

إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيُوْمَ فِي شُغُلِ فَاكِهُونَ)هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالِ عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَكُنُونَ لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَلَهُمْ مَا يَدْعُونَ سَلَامٌ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحِيمِ [يس: ٥٥- ٥٨]

( د جنت خاوندان به په دی ورځ د عیش او خوشحالی په کارونو کې مشغول وی، دوی او د دوی میرمنی به [ په داسې حال کې وی ] چې د ګڼو سیورو لاندی به یې په داسې چپرګټونو کې تکیه وهلی وی، چې څادری به پری غوړیدلی وی او [خوشحاله به] ناست وی د دوی لپاره به په جنت کې هر ډول خوږی میوی وی او هغه هر څه به وی چې ویی غواړی ، د رحیم رب له لوری به د دوی لپاره د سلام آواز وی )

لنډه دا چې په جنت کې به د مؤمنانو لپاره له څلورو خواو د سلام سلام آواز وي

لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا إِلَّا قِيلًا سَلَامًا سَلَامًا [الواقعه: ٢١] (ند بد دوى جنتيان هلته بي خايه خبرى اورى او ند د گناه خبرى بس له

هر لوری به د سلام سلام اوازونه وی )
د قرآن او سنت د دی واضحو او ښکاره گواهیو په شته والی کې د مومن
لپاره په هیڅ دول روا نه دی چې هغه د الله جل جلاله او رسول الله ﷺ ښوول
شوی لاری چاری پریږدی د مینی او خوښی د ښکاره کولو لپاره نوری لاری
غوره کړی

♦ هر مسلمان ته سلام وکړی که هغه د مخه پیژنی او که نه، د اړیکو او پیژندګلوی لپاره دا بیخی بس ده چې هغه ستا مسلمان ورور دی او د مسلمان لپاره د مسلمان په زړه کې باید د مینی او اخلاص، د خیر غوښتنی او وفاداری ولولی وی، یو سړی له نبی صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه وکړه په اسلام کې تر ټولو غوره عمل کوم یو دی، هغه وفرمایل: پر غریبانو خواړه خوړل او هر مسلمان ته سلام کول، که ته له هغه سره پیژنی او که نه [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

کله چې تاسې خپل کور ته ننوزی نو د کور خلکو ته سلام وکړی قران مجید فرمایی : فَإِذَا دَحَلْتُمْ بُیُوتًا فَسَلَّمُوا عَلَی أَنفُسِکُمْ تَحِیَّةً مِنْ عِنْدِ الله مُبَارَکَةً طَیَبَةً [النور : ۶۱]

( نو چې تاسې کله خپلو کورو ته ننوزی نو خپل کوروالو ته سلام وکړی، د الله جل جلاله له لوری د خیر د دعا ښوونه شوی چې ډېر برکتناکه او پاکه ده)

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې ما ته پیغمبر اکرم ﷺ ټینګار وکړ چې ګرانه زویه! کله چې ته خپل کور ته ننوزی نو لومړی د کور خلکو ته سلام وکړه دا ستا او ستا د کور د خلکو لپاره د خیر او برکت خبره ده [جامع ترمذی]

دغه رنګی تاسې چې کله د بل چا کورته ځی، نو کور ته له داخلیدو د مخه سلام وکړی، له سلام اچولو پرته کور ته مه ننوزی .

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلهَا [النور: ٢٧]

ای مومنانو! له خپلو کورو پرته د نورو کورونو ته مه ننوزی، تر څو چې د کور له خاوندانو اجازه ونه خلی او د کور خلکو ته سلام ونه کړی).

حضرت ابراهیم علیه السلام ته چې ملائکی د قدرمنو میلمنو په شکل راغلی نو هغوی له راتګ سره سلام وکړ او ابراهیم علیه السلام هم په خواب کې سلام وکړ

او حضرت عبدالله بن عمر رضى الله تعالى عنهما به كوچنيانو ته په خط كي سلام ليكه [الادب المفرد]

او حضرت ام هانی رضی الله تعالی عنها فرمایی چې زه د نبی علیه السلام په خدمت کې حاضره شوم، هغه دا وخت غسل کول، ما هغه ته سلام وکړ، نو هغه پوښتنه وکړه څوک یي؟ ما وویل : ام هایی یم، وی فرمایل ښه! په خیر راغلی [الادب المفرد]

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: زه تاسی ته داسی تدبیر ښایم چې په اختیارولو یې ستاسې په منځ کې مینه او دوستی زیاتیږی په خپلو منځو کې زیات یو بل ته سلام کوی [صحیح مسلم]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی: سلام سه خپور کړی الله جل جلاله به تاسی سلامت ساتی

حضرت انس رضی الله عنه وایی چې د نبی صلی الله علیه وسلم صحابه و به ډېر زیات سلام کاوه، د سلام د زیاتوالی حال دا و چې که کوم وخت به د هغوی ملګری له ونی نه پناه کیده او بیا به مخامخ کیده نو بیا به یی سلام کاوه او د هغه دا هم لارښوونه ده:

څوک چې د خپل مسلمان ورور سره مخامخ شي نو سلام دي ورته ووايي. او که ونه، بیا دیوال یا تیږه په منځ کې راشي او بیا سره مخامخ شي نو بیا دى ورته سلام وكرى [رياض الصالحين]

حضر طفیل ﷺ وایی چې زه به زیاتره د حضرت عبدالله بن عمر ﷺ په خدمت کی حاضریدم او له هغه سره به بازار ته تلم نو کله به چې مونږ دواړه بازار ته ولاړو نو حضرت عبدالله بن عمر رضي الله عنه به چې د هر چا تر څنګ تیریده هغه ته به یی سلام کاوه، هغه به د لږی سودا والا دکاندار و او د زیاتی سودا دکاندار به و او که کوم غریب او مسکین به و، هغه به ورته ضرور سلام کاوه، يوه ورځ زه د هغه خدمت ته راغلم نو هغه راته وويل زه چې بازار ته ځو، ما ورته وويل: محترما! بازار ته چې لاړ شو څه به وکړو، تاسی خو نه د کومی سودا د اخیستو لپاره دریږی نه د کوم مال په باب معلومات کوی نه د نرخ او قیمت معلومات کوی، نه د بازار په مجلسونو کی کینی، راخی همدلته کینو او یو څه خبری اتری وکړو، حضرت راته وویل، ای ابو بطن (د ګیډی پلاره) موږ خو یوازی د سلام کولو په غرض بازار ته ځو چې څوک په مخ راشي هغه ته سلام وکړو [موطا امام مالک] 💠 سلام د خپل مسلمان ورور حق تصور کړي او د دي حق په ادا کولو

کې د پراخزړيتوب ثبوت ورکړي، په سلام اچولو کې هيڅکله بخيلي ونکړي .

د نبى صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده چې د يو مسلمان پر بل مسلمان دا حق دی چې کله د خپل مسلمان ورور سره مخامخ شي هغه ته سلام وكړى [صحيح مسلم]

حضرت ابو هريره رضي الله تعالى عنه فرمايي چي تر ټولو ستر بخيل هغه دى چې سلام كې بخل وكړى [الادب المفرد]

♦ په سلام اچولو کې تل ځان د مخه کوي او که کله مو لله جل جلاله مه كړه له چا سره په څه ورانه راشي بيا هم په سلام كولو او روغه جوړه كولو کې د مخه اوسي.

د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده : هغه سړى الله جل جلاله ته ډېر نږدی دی چې په سلام کولو کې لومړيتوب کوی [سنن [سنن ابو داود] او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی: د هیخ مسلمان لپاره دا خبره روا نه ده چې هغه د خپل مسلمان ورور سره له دری ورځو زیاتی اړیکی پریږدی چې کله دواړه سره مخامخ شی نو یو، یو خوا مخ راړوی او بل بله خوا مخ واړوی په دوی کې غوره هغه څوک دی چې په سلام کولو کې مخکې والی کوی [الادب المفرد]

له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نه چا پوښتنه وکړه چې کله دوه سړی یو تر بله سره مخامخ شی، نو له دوی دواړو کوم یو د مخه سلام وکړی هغه وفرمایل : څوک چې په دوی دواړو کې الله جل جلاله ته زیات غوره وی [جامع ترمذی]

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله تعالى عنهما په سلام مخكى والى كې دومره احتياط كاوه چې هيچا به پر هغه سلام د مخه نشو اچولاي

→ تل په خوله السلام عليكم په ويلو سلام وكړى او يو څه په لوړ آواز
سلام وكړى، تر څو چې هغه څوک يې واورى چې تاسې پرى سلام واياست،
البته كه په ځينو ځايو كې په ژبه د السلام عليكم د ويلو سره سره د لاس يا
سر اشارى ته اړتيا وى نو څه بده نه ده، مثلاً تاسې چې پر چا سلام واياست
هغه له تاسې وړاندى وى او ستاسې په فكر ستاسې آواز هغه ته نه رسى او
يا څه ډول شور دى چې ستاسې غږ اوريدلاى نه شى نو په داسې حالت كې
اشاره هم وكړى

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله تعالى عنهما فرمايى چې كله چاته سلام كوى نو خپل سلام هغه ته واوروى، ځكه چې سلام د الله جل جلاله له لورى ډېره سپيڅلى او بركتى دعا ده [الادب المفرد]

حضرت اسماء رضی الله عنها بنت یزید فرمایی یوه ورځ نبی ﷺ د جومات تر څنګ تیریده، هلته یو څه زنانه ناستی وی، نو هغه هغوی ته د خپل لاس په اشاره سلام وکړ [جامع ترمذی]

مطلب دا دی چې نبی صلی الله علیه وسلم د السلام علیکم له ویلو سره سره د لاس په اشاره هم سلام وکړو د همدی خبری تاثید له دی روایت نه کیږی چې په سنن ابو داود کې دی:

حضرت اسماء رضی الله عنها فرمایی چې نبی صلی الله علیه وسلم زمونږ تر څنګ تیریده نو مونږ ته یی سلام وکړ، نو ځکه صحیح خبره دا ده چې سلام په ژبه سره وکړی هو! که چیری اړتیا وی نو د لاس یا سر په اشاره سره هم سلام کولای شی .

خپلو لویانو ته د سلام کولو خیال ساتی، چې کله تاسې پیاده روان یاست او یو څه خلک ناست وی، نو ناستو خلکو ته سلام وکړی او چې کله تاسې له یوی کوچنی ډلی سره یاست او د یوی لوی ډلی سره مخامخ شی نو په سلام کولو کې ډومبی والی وکړی

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کوچنیان دی لویانو ته ، روان دی ناستو، او لږ کسان دی ډېرو ته په سلام کولو کې مخکی والی وکړی [الادبالمفرد]

که تاسې په سپرلی سپاره روان یاست نو پیاده تلونکیو او په لاره کې ناستو خلکو ته سلام وکړی، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده:
 په سپرلی سپاره روان دی پیاده روانو ته او پیاده تلونکی دی په ناستو خلکو او لږ کسان دی زیاتو کسانو ته په سلام کولو کې مخکی والی وکړی [الادبالمفرد]

که د چا لیدو لپاره ولاړ شی یا د چا د یری یا حجری ته ورسیږی یا
 د کومی غونډی له څنګ تیریږی، یا کومی غونډی ته ورسیږی نو د رسیدو
 په وخت کې هم سلام وکړی او چې کله له هغه رخصتیږی هم سلام وکړی.

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: چې تاسې کله کوم مجلس ته ورسیږی نو سلام وکړی او چې کله له هغه ځایه رخصتیږی نو بیا هم سلام کوی .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده کله چې تاسې کوم مجلس ته ورشی نو سلام وکړی او چې له هغه ځایه رخصتیږی نو بیا سلام وکړی او یاد ساتی چې لومړی سلام د دویم سلام نه د زیات اجر مستحق نه دی، چې د ورتلو په وخت کې تاسی د سلام ډېر خیال ساتی او چې کله رخصتیږی نو بیا سلام ونه کړی او د رخصتی سلام ته هیڅ اهمیت ورنکړی [جامع ترمذی]

 ⇒ی مجلس ته ورشی نو بیا ټول مجلس ته سلام وکړی، په خاص ډول د چا په نامه اخیستلو سره سلام مه کوی، یوه ورځ حضرت عبدالله په جومات کې و چې یو سوالګر راغی او هغه د حضرت عبدالله رضی الله عنه نوم واخیست او سلام یی کې، هغه ورته وفرمایل الله جل جلاله رښتیا فرمایلی او رسول الله صلی الله علیه وسلم د تبلیغ حق ادا کړی دی او بیا هغه کورته ولاړ، خلک په انتظار کې ناست وو چې د هغه د فرمایلو مطلب څه دی، خیر چې کله هغه حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما راغی نو حضرت طارق تری پوښتنه وکړه محترما! مونږ ستاسې د خبری پر مطلب پوه نه شو د دی وفرمایل: د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې قیامت ته نږدی به خلک په مجلسونو کې خاص کوی او سلام به ورته کوی [الادب المفرد]

حضرت عايشه رضى الله تعالى عنها وايى چې نبى صلى الله عليه وسلم ماته وفرمايل عايشه! جبريل تاته سلام وايى ما وويل: وعليكم السلام ورحمه الله وبركاته! [صحيح بخارى، صحيح مسلم]

که تاسی کوم داسی ځای ته ورسږی چې خلک ویده وی نو په داسی
 آواز سره سلام وکړی چې ویښ کسان یې واوری او د ویدو کسانو خوب
 خراب نه شی

حضرت مقداد رضی الله عنه فرمایی چې مونږ به د نبی ﷺ لپاره یو څه شیدی ساتلی چه کله به هغه یو څه تیره شپه تشریف راووړ نو هغه به داسې سلام کاوه چې ویده به پری نه پاڅیده او ویښو به اوریده، نو نبی ﷺ راغی او د معمول په څیر یی سلام وکړ [صحیح مسلم]

د سلام ځواب په ډېر پراخه زړه او پراخه ټنډه ورکړی، دا د مسلمان ورور حق دی، د دی حق په ادا کولو کې هيڅکله بخل ونکړی

د نبی ﷺ لارښوونه ده د مسلمان پر مسلمان پنځه حقونه دی: د سلام ځواب ورکول، د ناروغ پوښتنه کول، له جنازی سره تلل، دعوت قبلول د پرنجی ځواب ورکول [صحیح بخاری ، صحیح مسلم]

او نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی چی په لارو کی له کیناستو خانونه وساتی، خلکو وویل، یا رسول الله! زمون لپاره خو په لارو کی له کیناستو لاچاری ده، نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل: که ستاسی لپاره داسی په لارو کی کیناستل ضروری وی نو کینی، خو د لاری حق خامخا ادا کړی، خلکو وویل: د لاری حق څه شی دی یا رسول الله؟ وی فرمایل نظرونه ټیټ ساتل، څوک نه خفه کولو دسلام ځواب ورکول، او د نیکیو تلقین کول او له بدیو منع کول [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

د سلام په ځواب کې پر وعليکم السلام بسنه مـه کوی بلکې د
 ورحمه الله وبرکاته الفاظ ورسره زيات کړی

پــه قران كريم كى دى : وَإِذَا حُينتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا [د النساء سورت : ٨٤ آيت]

او چې کله څوک تاسې ته دعا سلام وکړی نو ته ورته له هغی غوره دعا وکړه او یا بیا هماغه الفاظ ووایه)

مطلب دا دی چې د سلام په ځواب کې بخل مه کوی، د سلام په الفاظو کې يو څه زياتوالي وکړي له هغې يو څه غوره دعا ورته وکړي.

او که نه نو لږ تر لږه هماغه الفاظ تکرار کړی، په هر حال ځواب خامخا ورکړی د حضرت عمران بن حصین رحمة الله علیه وینا ده چې نبی ﷺ تشریف فرما و، چې یو سړی راغی او له راتلو سره یې السلام علیکم وویل هغه د سلام ځواب ورکړی او وی فرمایل لس یعنی ده ته لس نیکی ورکړای شوی، بیا یو بل سړی راغی او هغه السلام علیکم ورحمة الله وویل هغه یې د سلام خواب ورکړ او وی فرمایل شل یعنی ده ته شل نیکی ورکړای شوی، له دی نه وروسته دریم سړی راغی او وی ویل السلام علیکم ورحمة الله ویرکاته! هغه یې د سلام خواب ورکړ او وی فرمایل دیرش یعنی ده ته دیرش نیکی ورکړی شوی [جامع ترمذی]

271

حضرت عمر رضى الله عنه وايى يو ځلى زه د حضرت ابوبكر صديق رضى الله عنه پسى په سپرلى وم، مونږ چې پر كوموكومو خلكو تيريدو ابوبكر صديق رضى الله عنه به هغوى ته سلام كاوه او هغوى به خواب وركاوه، وعليكم السلام ورحمة الله! او ابوبكر صديق رضى الله عنه به ويل: السلام عليكم ورحمه الله! نو خلكو به خواب وركاوه وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته، پر دى حضرت ابوبكر صديق رضى الله عنه وفرمايل نن تاسې په فضيلت كى زمونږ نه زيات ياست [الادب المفرد]

چې کله مو له چا سره خبری اتری وی تر ټولو د مخه السلام علیکم،
 ووایاست له یوی مخی خبرو پیل کولو نه ځان وساتی که خبری اتری هم وی
 له سلام وروسته یی و کړی .

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: څوک چې له سلام نه د مخه خبری کوی د هغی ځواب مه ورکوی .

💠 په دې لاندي حالاتو کې له سلام اچولو ځانونه وساتي .

ا } چې کله خلک د قران په لوستلو ، ښوولو او يا اوريدلو مشغول وي .

ب } چې کله څوک په خطبه ورکولو مشغول وي .

ج } چې څوک تکبير او يا اذان وايي .

د } چې کله په کوم مجلس کې پر کومه دینی موضوع بحث کیږی یا څوک چاته دینی احکام ورزده کوی .

ه } چې کله استاد تدریس کوي.

و } چې کله څوک قضاي حاجت لپاره ناست وي .

او په لاندینو حالاتو کې نه یوازي دا چې له سلام اچولو ځان وساتي بلکې د خپلي بي تعلقي او روحاني خفګان ښکارونه هم په حکمت سره وکړي .

ا } کله چې څوک په فسق، فجور او د شريعت پر خلاف چټياتو او عيش عشرت په خبرو کي اخته وي او د دين سپکاوي کوي .

ب } کله چې څوک ښکنځلی، چټيات، شور غوغا، دروغ بي ځايه او بدي ټوکي کوي او دين بدناموي .

### 

ج } کله چې څوک د دین او شریعت پر خلاف تبلیغ کوی او خلک له دین نه بیزاره کوی او بدعت او بی دینی اختیارولو ته یی هڅوی

د } کله چې څوک د دینی عقایدو او شعایرو بی حرمتی کوی او د شریعت د اصولو او احکامو پوری ټوکی کوی او پخپل ځان کې مرداری او منافقت ثابتوی

لهود او نصاراو ته لومړی سلام مه کوی قران ګواه دی چې یهود د خپلی بد دیانتی، حق دښمنی، ظلم او وحشت، دوکی او فریب او د نفس په چټلتیا کې بدترین قام دی، الله جل جلاله پری بی اندازی نعمتونه واورول، خو دوی تل ناشکری وکړه او خپله بد عملی یی ثابته کړه، دا هماغه قام دی چې د الله جل جلاله رالیږل شوی پیغمبران یی ووژل، نو ځکه باید مومن له هرو هغوی کړو نه ځان وژغوری چې د یهودانو د درناوی څرک هم پکی وی بلکې داسې چلن باید خپل کړای شی چې هر ځلی هغوی احساس کړی چې د حق د بدترینو مخالفینو انجام تل ذلت او خواری وی

نبی صلی الله علیه وسلم فرمایی: یهود او نصاراو ته لومړی سلام مه کوی او چې کله تاسې له هغوی سره په لاره مخامخ شی نو هغوی په یوی خواته کیدو مجبور کړی [الادبالمفرد]

یعنی په دومره وقار او پرتم سره پری تیر شی چکې هغوی ځان د لاری یوی خواته کړی او ستاسې لپاره لار پریږدی .

چې کله په کوم مجلس کې مسلمانان او مشرکان دواړه راټول وی،
 نو هلته سلام وکړی نبی صلی الله علیه وسلم یو ځلی په داسې یو غونډی
 تیریده چې مسلم او مشرک دواړه پکی شریک وو، نو هغه ټولو ته سلام
 وکړ [الادب المفرد]

که کوم نامسلمان ته د سلام کولو اړتیا پیښه شی نو السلام علیکم
 و نه وایی بلکې آداب عرض، احترامونه او نور ډوله الفاظ ووایاست، او په
 لاس یا سر سره هم کومه اشاره ونکړی، چې د اسلامی عقیدی او اسلام
 ځانګړی پر خلاف وی .

د هر قل په نامه چې نبی صلی الله علیه وسلم کوم مکتوب لیږلی و په هغی کې د سلام الفاظ دا وو: سلام علی من اتبع الهدی ( پر هغوی سلام دی چې د هدایت پیروی وکړی ) .

له سلام وروسته د مینی او درناوی په توګه روغبر هم وکړی ، نبی صلی الله علیه وسلم به پخپله هم روغبر کاوه او چې صحابه کرام به هم پخپلو کې سره مخامخ کیدل روغبر به یې کاوه هغه صحابه کرامو ته د روغبر کولو ټینګار کړی، او د فضلیت او اهمیت په باب یې ډول ډول رڼا اچولی حضرت قتاده رضی الله عنه له حضرت انس رضی الله عنه نه پوښتنه وکړه ایا په صحابه وکې د روغبر کولو رواج و؟ حضرت انس رضی الله عنه ځواب ورکړ، هو! و [صحیح بخاری]

حضرت سلمه بن وردان رحمة الله عليه وايي چې ما حضرت مالک بن انس رحمه الله عليه وليده چې د خلکو سره روغبړ کوی، له مانه يې پوښتنه وکړه ته څوک يي؟ ما ورته وويل، د بني ليث غلام يم، هغه زما پر سر درې کرتي لاس راکش کړ او وي فرمايل الله جل جلاله دي خير او برکت درکړي يو ځلي چې کله د يمن يو څو تنه راغلل، نو پيغمبر اکرم ﷺ صحابه و ته وويل تاسې ته د يمن خلک راغلي دي او په راتلونکيو کې دوي د روغبړ ډېر حقدار دي [سنن ابو داود]

حضرت حذیفه بن یمان رضی الله عنه وایی چی نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی چی کله دوه مؤمنان سره مخامخ کیږی او له سلام وروسته د روغبړ لپاره یو د بل لاسونه پخپلو لاسو کې نیسی، نو د دواړو ګناهونه داسې رژیږی لکه د ونی نه وچی پاڼی رژیږی [طبرانی]

حضرت عبدالله ابن مسعود رضي الله عنهما وايي چې نبي ﷺ فرمايلي دي مکمل سلام دا دي چې د روغېړ لپاره لاسونه هم وراوږده کړاي شي .

که څوک دوست ، خپلوان او ملګرې مو له سفر نه راشي نو په غیږ
 روغبړ هم ورسره وکړي حضرت زید بن حارثه رضي الله عنه چې کله مدیني
 ته راغي نو د نبي صلي الله علیه وسلم کړه ورسید دروازه یې وټکوله، هغه

774

# المراح و (أونوان أوان إواني أوان

خپل څادر په ځان پسې راکشاوه دروازې ته راغې له هغه سره يې غيږه ورکړه او پر تندې يې مچ کړ [جامع تر مذي]

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې کله به صحابه کرام پخپلو کې سره مخامخ کیدل نو روغې به یه یی کاوه او چې څوک به له سفره راته نو په غیږه روغې به یې ورسره کاوه [طبرانی]

#### 8003

## د ناروغ پوښتني (عيادت ) آداب

الله جل جلاله سره اړیکی لوښتنه خامخا وکړی، د ناروغ د حال پوښتنی حیثیت یوازی دا نه دی چې د ټولنیز ژوندانه یوه اړتیا ده او یا د خپلمنځی مرستو او غمځواری د ولولو راویښولو یوه وسیله ده بلکې دا پر مسلمان د بل مسلمان ورور حق دی او د الله جل جلاله سره د مینی حتمی غوښتنه ده، د الله جل جلاله سره اړیکی لرونکی د الله جل جلاله له بندګانو سره بی الله جل جلاله له بندګانو سره بی اړیکی نشی پاتی کیدای، د ناروغ له غمخواری او دردمندی او مرستی څخه بی پروایی کولو په اصل کې له الله جل جلاله بی پروایی ده

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د قیامت په ورځ به الله جل جلاله فرمایی ای د آدم زویه! زه ناروغ وم او تا زما پوښتنه ونکړه: بنده به وایی الهی! ته د ټولو کائناتو پالونکی یی نو زه څنګه ستا د حال پوښتنه کولای شم! الله جل جلاله به وایی زما فلانی بنده ناروغ پروت و تا د هغه د ناروغی پوښتنه ونکړه، که ته د هغه پوښتنی ته تللی وایی، زه به دی هلته میندلی وم ته به زما د رحمت او بښنی حقدار شوی وی [صحیح مسلم] پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: د یو مسلمان پر بل مسلمان ورور شپږ حقونه دی، پوښتنه تری وشوه یا رسول الله! هغه کوم کوم مسلمان ورور سره مخامخ شی هغه ته سلام وکړی

چې کله هغه تاسې ته بلنه دعوت درکړي د هغه بلنه قبوله کړي .

کله چې هغه له تانيکه مشوره غواړی ته د هغه خير وغواړه او نيکه مشوره ورکړه .

کله چې هغه ته پرنجي راشي او هغه الُحَمُدُ لِلهِ وايي نو ته يې په ځواب کې يُرْحَمُکَ الله ووايه.

چې کله ناروغه شي پوښتني ته يي ورشه او چې کله هغه مړ شي له جنازي سره يي ولاړ شه او نبي صلي الله عليه وسلم دا هم فرمايلي دي: چا چې د خپل مسلمان ورور د ناروغی پوښتنه وکړه هغه بـه د جنت پـه شيګری (بالاخانه)کی وی [الادب المفرد]

د حضرت ابو هریره رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: کله چې کوم بنده د خپل مسلمان ورور د ناروغی پوښتنه کوی یا له هغه سره د ملاقات لپاره ځی، نو یو آواز کوونکی له آسمانه آواز کوی، ته ښه اوسی ستا تلل دی ښه وی، تا د خپل ځان لپاره په جنت کې کور جوړ کړ [جامع ترمذی]

د ناروغ بالښت ته کینی د هغه پر سر یا بدن لاس راکاږی او د تسلی او روغیدو خبری ورته وکړی، چې ذهن یې د اخرت د اجر او ثواب په لور متوجه شی، او بی صبری او شکایت کومه خبره یې په ژبه رانشي.

حضرت عایشه رضی الله عنها بنت سعد وایی چی زما پلار خپله قصه واوروله چی زه یو کرتی په مکه کی سخت ناروغ شوم ، پیغمبر اکرم گراه د پوښتنی لپاره تشریف راوړ، نو ما تری پوښتنه وکړه یا رسول الله گرما نه پوره مال پاتی کیږی، او زما یوازی یوه لور ده، ایا زه له خپل مال نه د دوه برخو وصیت وکړم او یوه برخه خپلی لورته پریږدم ؟ وی فرمایل نه ما ورته وویل د نیم مال وصیت وکړم او نیم د لور لپاره پریږدم ؟ وی فرمایل نه نو ما عرض وکړ یا رسول الله! نو بیا د یوی برخی وصیت وکړه ؟ وی فرمایل، هو! د یوی برخی وصیت وکړه یوه برخه ډیره ده، له دی نه وروسته نبی صلی الله علیه وسلم خپل لاس زما پر تندی کیښود او زما پر خوله او ګیډه یې کش کړ او بیا یی دعا وکړه ای الهی د سعد شفا وفرمایی خوله او ګیډه یې کله خیال راځی نو د نبی صلی الله علیه وسلم د مبارکو لاسونو یخوالی په خپل ځیګر نو د نبی صلی الله علیه وسلم د مبارکو لاسونو یخوالی په خپل ځیګر احساسم [الادب المفرد]

حضرت زید بن ارقم رضی الله عنه وایی چی یو ځلی زه د سترګو په ناروغی اخته شوم نبی صلی الله علیه وسلم زما پوښتنی ته تشریف راووړ او وی ویل زیده! ستا سترګی په تکلیف دی ، نو ته څه کوی؟ ما عرض

وکړ چې صبر او زغم کوم، هغه وفرمایل، تا د سترګو په دی تکلیف کې له صبر او زغم نه کار واخیست نو تا ته به په بدل کې جنت درکړل شي.

د حضرت ابن عباس رضى الله عنه وينا ده چې نبى صلى الله عليه وسلم به د كوم مريض پوښتنى ته تشريف وړو، نو د هغه بالښت ته به كيناسته ، له دى وروسته به يې اوه ځلى فرمايل : اسال الله العظيم رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمُ الله يَكُونُ الْعَرْشِ الْعَظِيمُ وَلَا الله الله الله الله يك و عظيم عرش رب دى سوال كوم چې الله عظيم عرش رب دى سوال كوم چې هغه تاته شفا درويښى ]

او نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی چې د دی دعا اوه کرتی لوستو سره ناروغ شفا مومی، مګر دا چې مرګ یی راغلی نه وی

حضرت جابر رضی الله عنه فرمایی چی حضور صلی الله علیه وسلم د یوی بوچی ښځی ام السائب د تبی له زوره لړزیده، پوښتنه یی تری وکړه څه حال دی؟ بوچی وویل، الله دی دا تبه پوه کړی ګیره کړی یی یم، د دی خبری په اوریدو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل تبی ته بد رد مه وایه دا د مومن ګناهونه داسی پاکوی لکه څنګه چی د اور بتی له اوسپنی زنګ لری کوی [الادب المفرد]

(الهی! دا تکلیف لری کړی، ای د انسانو ربه! ده ته شفا ورکړی، هم ته شفا ورکړی، هم ته شفا ورکودنکی یی، له تا پرته له هیچا نه د شفا هیله نشته، داسې شفا ورکړی چې د ناروغی نوم او نښان پاتی نشی ) [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

15.79

اله ناروغ سره تر ډېره وخته مه کښينی او نه شور او غوغا جوړه کړی هو! که ناروغ ستاسی کوم دوست او يا خپلوان وی او هغه پخپله ستاسې تر ډېره د کیناستو هیله من وی، نو تاسې خامخا د هغه د جذباتو درناوی وکړی.

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنه فرمايي چې له ناروغ سره تر ډېره نه كيناستل او شور غوغا نه جوړول سنت دى .

د ناروغ له خپلوانو هم د ناروغ د احوال پوښتنه وکړی او همدردی ورسره ښکاره کړی اؤ چې کوم خدمت او مرسته کولای شی، خامخا یی وکړی، لکه ډاکټر ته ښودل حال ویل او دوایی درمل راوړل او که اړتیا وی نو مالی مرسته یی کول.

حضرت ابراهیم بن جبله رحمة الله علیه وایی یو کرتی زما میرمن ناروغه شوه، زه په هغو ورځو کې حضرت ام الدردا رضی الله عنها ته راتلم، چې زه به کله هغی ته ورغلم نو فرمایل به یی، ووایه ستا د میرمن طبیعت څنګه دی؟ ما به ځواب ورکاوه لاتر اوسه ناروغه ده، بیا به هغی خواړه راغوښتل او زه به له هغی سره کیناستم او خواړه به می خوړل او بیرته به راتلم، یوه ورځ چې زه کله ورورسیدم او هغوی د حال پوښتنه وکړه نو ما ورته وویل چې د الله جل جلاله په فضل او کرم سره اوس لږه لږه ښه شوی ده، کله به چې تا ویل چې میرمن می ناروغه ده، نو مابه ستا لپاره د خوراک انتظام که اړتیا ده.

د نامسلمانو ناروغانو د پوښتنی لپاره هم ولاړ شی او د مناسب وخت په میندلو د هغوی پام د حق دین په لور راوګرځوی، په ناروغتیا کې د انسان د الله جل جلاله لوری ته زیات پام وی او د منلو جذبه یی هم په عمومی توګه زیاته راویښوی.

د حضرت انس رضی الله عنه وینا ده چې یو یهودی هلک به د نبی گندمت کاوه ، یو ځلی هغه ناروغه شو، نو هغه یی پوښتنی ته تشریف یووړ، هغه یی بالښت ته کیناست، نو هغه ته یی د اسلام بلنه ورکړه، هلک

د خپل پلار لوری ته وکتل چې همالته موجود و چې د پلار می څه خیال دی؟ پلار یی زوی ته وویل: (زویه!) د ابو القاسم خبره ومنه، په دی ډول هلک مسلمان شو، اوس نبی صلی الله علیه وسلم له هغه ځایه د دی خبری په کولو راووتو هغه او ویی ویل الله جل جلاله ته شکر دی چا چې دغه هلک د جهنم له اوره وساته [صحیح بخاری]

د ناروغ کور ته چې د پوښتنی لپاره ولاړ شی، نو د اخوا دیخوا کتونه ځان وساتی او په احتیاط سره په داسې حالت کې کینی چې د کور پر زنانه و مو سترګی پری نه ووزی، حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه یو کرتی د کوم ناروغ پوښتنی ته ولاړ له هغه سره یو څو تنه نور هم وو، په کور کې یوه زنانه هم موجوده وه، د حضرت له ملګرو نه یوه هغی میرمنی ته په ځیر ځیر وکتل، حضرت عبدالله رضی الله تعالی عنه چې احساس کړه نو وی فرمایل که تا خپلی سترګی اړولی وای نو دا به ستا په حق کې غوره وای.

◄ کوم خلک چې په ښکاره په بدو کارو کې اخته وی او په ډېره بی شرمی او سرتمبه توب سره د الله جل جلاله نافرمانی کوی، د هغوی د پوښتنی لپاره مه ځی.

حضرت عبدالله بن عمر رضى الله عنه فرمايي چې شرابيان چې ناروغه شي د هغوي پوښتني ته مه ورځي .

د ناروغ پوښتنی ته چې ورشی نو له ناروغ نه هم د ځان لپاره د دعا غوښتنه وکړی، په ابن ماجه کې دی، چې کله ته د کوم مریض پوښتنی ته ورشی نو له هغه نه د ځان لپاره د دعا غوښتنه وکړه، د ناروغ دعا داسې ده لکه د ملایکو دعا یعنی ملایکی د الله جل جلاله په رضا میندلو دعا کوی او د هغوی دعا منظوریږی

#### د ملاقات (لیدنی کتنی ) آداب

۱ ) د ملاقات پر وخت په موسکا سره خپل مقابل لوري ته ښه راغلاست وواياست مينه او خوښي ښکاره کړي ، لومړي سلام وکړي چې د دي ډېر اجر دي .

Y) د سلام او دعا لپاره هغه دغه الفاظ مه کار وی، د رسول الله ﷺ ښوول شوی الفاظ السلام علیکم استعمال کړی، بیا که وخت وی روغبړ وکړی، د مزاج پوښتنه وکړی او که مناسبه وی نو د کور ودانی پوښتنه تری وکړی ، د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم ښوول شوی الفاظ السلام علیکم ډېری جامع دی، په دی کې د دین دنیا ټولی سلامتی او هر ډول خیر او عافیت شامل دی، دی ته هم خیال ساتی چې نبی ﷺ به د روغبړ پر وخت خپل لاس ژر نه وروسته کاوه انتظار به یی کاوه چې دویم کس یې لاس پخپله پریږدی.

۳) چې کله د چا د ليدو لپاره ځې نو پاکې او صافي جامي واغوندي ولاړ شي، په خيرنو او چټلو جامو کې مه ځې او نه په دې نيت ولاړ شي چې تاسي پخپلو قيمتي جامو پر هغه خپل رعب قايم کړي

۴) کله مو چې د چا د لیدو اراده وي نو لومړي له هغه نه وخت واخلي"، همداسي وخت بي وخته د چا کره تلل مناسب نه دي، د دي سر د نور وخت هم ضايع کيږي او ملاقات کوونکي هم ځني وختونه له نظره پريوزي

۵ ) کله چې څوک ستاسې د لیدو لپاره راشی نو له مینی په ډکه موسکا سره ورته ښه راغلاست ووایاست، په درناوی سره یې کینوی او له وخت سره مناسب څه پری وخوروی هم.

۶ ) چې چا کره ولاړ شي نو د کار خبري وکړي، په بي ځايه خبرو د هغه او خپل وخت ضايع نه کړي او که نه نو ستاسې تلل راتلل به خلکو ته بد ښکاري

۷) چې چا کره ولاړ شی نو په دروازه کې اجازه واخلی او د اجازی په اخیستلو السلام علیکم ووایی او دننه ولاړ شی که له دری کرتی السلام علیکم په ویلو ځواب درنه کړای شو نو په خوښی خوښی بیرته ولاړ شی

### ي باروا شاعبواً و هِكَ وسَا سَا

۸) د چا کره تللو پر وخت کله کله مناسب سوغات هم له ځانه سره یوسی
 په سوغاتونو ورکولو سره مینه زیاتیږی .

۹) کله چې کوم محتاج ستاسې لیدو ته راشی، نو تر کومه ځایه چې امکان ولری د هغه اړتیا پوره کړی، که د سپارښتنی غوښتنه وکړی نو سپارښتنه یی وکړی او که د هغه اړتیا پوره نه کړای شی نو له مینی په ډکه ژبه یی رخصت کړی، خامخا یی په هیلو کې مه ساتی

۱۰ ) تاسی چې چاته د څه اړتیا لپاره ولاړ شی نو په مهذب انداز کې خپله اړتیا بیان کړی، که پوره شوه نو شکریه یې ادا کړی، او که پوره نه شوه نو په سلام کولو تری بیرته په خوشحالی راستانه شی

۱۱) تل دا هیله مه لری چې خلک دی ستاسې لیدو ته راشی، پخپله هم د نورو لپاره ولاړ شی په خپلو منځو کې تلل راتلل زیاتول او یو د بل په کار راتلل ډېره غوره خبره ده خو پام ساتی چې د مؤمنانو تلل راتلل تل د نیکو اهدافو لپاره وی .

۱۲) د ملاقات پر وخت که وګوری چې د مقابل لوری پر مخ یا بیره او یا جامو کوم خاشاک یا کوم بل څیز پروت دی لری یی کړی او که بل څوک تاسې سره دا ښه رویه وکړی نو شکریه یی اداء کړی او دعا ورته وکړی: مُشَّحَ الله عُنگَ مَاتَکُره (الله دی تاسی نه هغه شیان لری کړی چې ستاسی خوښ نه وی).

۱۳ ) د شپی مو چې له چا کره د تللو ضرورت وی نو د هغه د ارام خیال وساتی، تر ډېره مه کینی او که له ورتلو وروسته درته معلومه شوه چې هغه ویده شوی دی نو له خفګان پرته بیرته خوشحاله راشی .

۱۴) چې څو کسه د چا د ملاقات لپاره ولاړ شي، نو خبري کوونکي بايد په خبرو کې د ټولو نماينده ګي وکړي، په خبرو کې خپل غوره والي ښکاره کول، خپل اهميت زياتول او منل او خپل ملګري له نظره غورځول، او چا ته چې واياست هغه يوازي له ځان ته متوجه کولو نه په سختي سره ډه وکړي

### خبرو اترو آداب

- تل رښتيا وايي ، په رښتيا يلو کې د ويري ترهي احساس مه کوي، که څه هم هر څومره زيان تري پيښيږي .
- د اړتيا په وخت کې خبره وکړئ او چې کله هم خبره کوي د کار خبره کوي، هر وخت او بې ضرورته خبرې کول د وقار او درنښت پر خلاف دی او خدای جل جلاله ته د هرې خبرې ځواب ورکول دی، سړې چې هره خبره له

خولی نه باسی، الهی پرښتی هغه فوراً لیکی: مَا یَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَیْهِ رَقِیبٌ عَیدٌ ( کومه خبره یی چی په ژبه راځی، یوه نگرانه ملایکه د هغی ساتلو لپاره) تیاره ولاړه وی ) .

- چی کله هم خبره کوئ په نرمی سره یی کوئ، په موسکا سره په خوږه ژبه یی وکړی تل په منځنی اواز سره خبره کوی، مه دومره په ورو خبره کوی ، چی اودیدونکی یی وانه وری او مه دومره په زوره چیغی وهی، چی په اوریدونکی ته یی د ویری راتلو خطره وی، په قران عظیم کی دی إِنَّ أَنْكُرَ الْأَصُواتِ لَصَوْتُ الْحَمِیرِ (تر ټولو زیات بد او خراب آواز د خره دی)
- ح هیڅکله په کومه بده خبره ژبه مه ګنده کوی، نورو ته بد مه وایی، چغلی مه کوی، شکایتونه مه کوی، د نورو پیښسی مه کوی، په دروغو وعدی مه کوی په چا پوری مه خاندی، خپله لویی په خلکو مه باروی، خپله ستاینه پخپله مه کوی، د چا په خبرو کی مه رالویږی، د ریا خبری هم مه کوی، خبره مه ژوي، په چا پوری ټوکی مه کوی څوک د ذلت په نامه سره مه یادوی، پر هره خبره سوګند مه یادوی.
- تل په انصاف سره خبره وکړی، سره له دی چی ستاسی خپل او یا د خپلوانو زیان پکی وی .

وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى (او چى كله په ژبه څه واياست نو د انصاف خبره وكړي كه څه هم ستاسى د خپلوانو پر خلاف وى)

### يباماً شاعنواً و لهظ والساس

خبری وکړی، بی خونده، بی ځاید او ضرر رسوونکی خبری مه کوی . ضرر رسوونکی خبری مه کوی .

بر۲۳۳

- زنانه که کله سړو سره خبرو ته اړی شی، نو سمی، سیده او په کره
   لهجه باید خبری وکړی، په خبرو کې باید نزاکت او نخریی ونکړی، چې
   اوریدونکی یی کوم بد خیال وکړی.
- خاپوهه خلک مو که په خبرو خبرو له کاره باسی نو په مناسب انداز
   سره سلام وکړی او له هغه ځایه رخصت شی، بی ځایه خبری کوونکی او په
   چتیاتو کی اخته خلک د امت له بدترینو خلکو نه دی.
- اوریدونکی په خبره د ښه پوهولو لپاره یا د کومی خبری د اهمیت پیدا کولو لپاره د مخاطب ذهن او فکر په نظرکې ونیسی، او هماغسی انداز غوره کړی او که مخاطب ونه پوهیدای شی، یا یی وانه وریدلای شی نو بیا خپله خبره تکرار او د دی اومره کړ او احساس نه کړی.
  - 🗢 تل لنډي او د مطلب خبري وکړي، د څه لامل پرته خبري اوږدول ښه نه دي. 🕈
- کله چې د چا په ذهن يا ذهنونو کې د دين خبره کينول وي، يا د تقرير په وسيله يو څه احکام بيانول وي، نو په ډېر سوز سره خپله خبره ښکاره کړي
- د تقریر په وسیله مشهورتیا غوښتل، په خپله خوږه ژبی سره خلک تر تاثیر لاندی راوستل، خلک د ځان تابع ګرزول، فخر او ویاړ کول، یا یوازی د زړه خوشحالولو او تفریح لپاره تقریرونه کول هغه بدترین عادت دی چې زړه پری توریږی
- میڅکله د تملق او چاپلوسي خبري ونه کړي ، د خپل عزت تل خیال وساتي او هیڅکله د خپلي مرتبي نه ټیټه خبره ونکړي .
- چې دوه کسان پخپلو کې سره خبری کوی له اجازی پرته مداخله ونکړی، او نه کله د کومی خبری په پریکولو د خبرو کوښښ وکړی، که خبری کول ضروری هم وی نو اجازه واخلی خبری وکړی .
- په ورو ورو او وقار سره خبری وکړی، په تیزی او چټکتیا سره خبری مه کوی، مه تل ټوکی او خندا کوی، د دی سره د سړی درنښت له منځه ځی .

## ಗೆಗಿತ್ತು ಕ್ರಾಂಗ್ರಾಕ್ಕ್ ಕರ್ಣಾಗಿ ಕ್ರೌಂಗ್ರಾಕ್ಟ್

که څوک د کوم څیز پوښتنه کوی، نو لومړی د هغه خبره ښه په غور سره واوری، او ښه سوچ پری وکړی او ځواب ورکړی ، له سوچ کولو پرته د (بینی بوڅی لنډ ګنډ ) ځواب ورکول ډېره ناپوهی ده او که څوک د بل چا نه پوښتنه کوی نو تاسې پخپله د ځواب ورکولو کوښښ مه وکړی

که څوک تاسې ته څه وايي نو لومړی ورته دا ونه واياست چې ما ته معلومه ده کيدای شي چې د هغه له ويلو سره کومه نوی خبره هم تری واوری، يا د کومي ځانګړي خبري اغيز مو پر زړه وشي، ځکه چې له خبري سره سره د خبري کوونکي اخلاص او نيکي هم اغيزه کوي

► له هر چا سره چې خبری کوی د هغه عمر، رتبه او له هغه سره خپلی اړیکی په نظر کې ولری، او خبری ورسره وکړی، له مور، پلار، استاذ، او نورو لویانو سره د ملګرو په څېر خبری اتری مه کوی، همدا رنګه چې له کوچنیانو سره خبری کوی، نو خپل ځان ته په خیال کولو سره د مهربانی، شفقت او لویانو خبری وکړی.

د خبرو اترو پر وخت اشاری مه کوی، چې نور بد ګومانه شی او خامخا یی په زړونو کې شک پیدا شی، د نورو خبری په چوپتیا سره واوری، او د چا خبرو ته پټ مه کینی (غوږ ورته مه نیسی).

د نورو خبری زیاتی اوری، او پخپله لږی خبری وکړی او چې کومه د راز خبره وی، هغه چاته بیان نه کړی، خپل راز نورو ته ویل او له هغه نه د حفاظت هیله لرل بیخی ناپوهی ده.

### د لیک را لیک آداب

که دلیک پیل تل په بسم الله الرحمن الرحیم سره وکړی، که په لنډ ډول یی غواړی نو باسمه تعالی ولیکی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی د کوم کار په پیل کې چې بسم الله الرحمن الرحیم نه وی، هغه نیمګړی او بی برکته وی ځینی کسان د الفاظو پر ځای ۷۸۶ لیکی، له دی نه ځان وساتی ځکه چې د الله جل جلاله په ښوول شویو الفاظو کی برکت دی

که خپله پته (آدرس) په هر لیک کې خامخا ولیکي، په دی فکر سره د خپلی پتی په لیکلو کې هیڅکله سستی مه کوی تاسی چې چاته لیک ورلیږی، هغه ته مو خپله پته د مخه لیږلی ده یا به هغه ته زده وی، دا ضروری نه ده چې ستاسې ادرس دی هغه له ځانه سره ساتلی وی او دا هم ضروری نه ده چې ستاسې ادرس دی هغه له ځانه سره ساتلی وی او دا هم ضروری نه ده چې مکتوب الیه ته دی ستاسې پته زده وی.

کے خپل آدرس ښی لوری ته د پاکټ په يو څه برخه ( حاشيه ) پريښودولو وليکې

کھ آدرس تل په ښه خط سره وليکي او د پتي په صحيح والي او املايي صحت خپل باور ښه راولي .

که د خپل آدرس لاندي يا كيڼ لوري ته د ليكي په سر نيټه خامخا وليكي.

کد تاریخ لیکلو وروسته په ادب او درناوی سره مکتوب الیه مخاطب کړی، د احترام او درناوی کلمات تل لنډ او ساده ولیکی، چې ریا او ځان ښودونه تری نه ښکاره کیږی، د درناوی له الفاظو سره او یا په دویمه کرښه کې مسنون سلام ولیکی، د اداب، درناوی، مننی او نوری کلمی مه لیکی

کیکه نا مسلمان ته لیک لیکی نو د السلام علیکم یا مسنون سلام پری ځای اداب مننی او درناوی الفاظ ولیکی .

که له ادب او درناوي وروسته خپل هغه هدف وليکي، د څه لپاره چې تاسې ليک ليږونکي د تاسې ليکلو وروسته خط ليږونکي د

مینی او مننی د کلماتو د خبرو د لیکلو سره سره خپل نوم او پته هم ورته ولیکی او د مینی او مننی په کلماتو یی پای ته ورسوی

کی لیک ډېر ساده او په ښه خط سره ولیکی چې په اسانی سره ولوستل شی او مطلب تری تر لاسه شی او د لیک لیږونکی په زړه کې یی درناوی وی

کے پدلیک کی ډېري رواني، ساده او په زړه پوري جملي استعمال کړي .

کے خط لند لیکی او هره خبره پکی لنده او واضحه لیکی، د اشارو نه کار مه اخلی

که د نوی پاراګراف سرلیک په پیل کیدو سره د کرښی سرته د یوی کلمی د لیکلو ځای پریږدی .

کر په ټول ليک کې د القابو او ادابو نه واخله د ليک تر پاي پوري د مخاطب مرتبي خيال وساتي.

کے لیک تل په ادبی جملو سره ولیکی له بی ادبی او بی نزاکتی نه ځان وژغوري .

کے لیک هیڅکله په غصه کې ونه لیکي، او نه کومه بده خبره ولیکي، لیک تل په نرمه لهجه سره ولیکي.

کے په لیک کې د راز خبره مه لیکی.

که د غونډل جملي په پاي ته ديش -- کش کړي.

که د چا لیک له اجازت پرته مه لولی، دا ډېر بد عمل دی، هو! د کور د لویانو او مشرانو مسئوولیت دی چې هغوی کوچنیانو ته خطونه ولولی او د هغوی روزنه وکړی او هغوی ته مناسبی مشوری ورکړی، د نجونو لیکونه باید په خصوصی ډول تر نظارت لاندی وساتل شی

کے دوستانو او خپلوانو ته د خیر خیریت لیکونه تل ولیکی .

کی که څوک ناروغه شی، یا الله جل جلاله مه کړه څه پیښه وشی یا په کوم بل مصیبت کې څوک ونښلی نو د همدردی لیک ورته خامخا ولیکی.

که د چا سره د خوشحالی غونډه وی، یا یی څوک خپلوان راغلی وی او یا پری د خوښی کوم بل ساعت راغلی وی، نو د مبارکی خط ورته خامخا ولیکی.

کے لیکوند تل پد شند، ابی او یا تور رنگ سرہ ولیکی، پد پنسل او یا سرہ رنگ یی مدلیکی.

کے څوک چې درته پر پوسته کې د لیک اجولو لپاره پاکټ درکړی نو په ټینګه سره یې پخپل وخت پوسته کړی، بی پروایی او وروسته والی هیڅکله ونه کړی

کے له چا سره مو چې اړيکي نه وي له هغو نه د ځواب غوښتلو لپاره ورته ځوابي لفافه يا ټکټ وروه ليږي

کے چې خپل ليک ورانول غواړي نو نري کرښه پري راکادي .

که په لیک کې یوازی د خپل مزاج او خپل مطلب خبری مه لیکی، بلکه د مخاطب د ولولو او احساساتو خیال هم وساتی ، یوازی خپل خیر او عافیت په خط کې مه لیکی، بلکې د مخاطب او د خپلوانو یی د خیر خیریت پوښتنه هم ولیکی او یاد ساتی په لیکونو کې له چا نه زیاتی غوښتنی مه کوی، په زیاتو غوښتنو سره د سړی درناوی کمیږی

### د کار او زیار آداب

♦ په مینه او زیار ګالنی سره خپل کارو بار وکری، ځانته روزی پخیله وګټی او پر چا باندې بار کیږی مه، یو کرتی د نبی صلی الله علیه وسلم حضور ته يو سرى راغى او هغه له نبى صلى الله عليه وسلم نه د څه سوال وكر، هغه صلى الله عليه وسلم ترى پوښتنه وكره، ستا په كور كى څه سامان هم شته او كه نه؟ صحابي وويل يا رسول الله ! يوازي دوه شيان شته ، يوه د تراټ بستره ده چې مونږ يې اغوندو هم او غوړوو او آروو) يې هم، او يوه د اوبو څښلو پياله ده نبي صلى الله عليه وسلم ورته وويل دا دواره شیان ماته راوره، صحابی دواره شیان راورل حاضر شو، هغه دواره شیان په دوه درهمه نیلام کرل او دواره درهمه یی هغه ته ورکر او ورته وی فرمایل ولاړ شه په يوه درهم د کور لپاره د خوراک څښاک څه راوړه او په يوه درهم تبرای واخله راوره، بیا په تبرای کې نبی صلی الله علیه وسلم په خپلو مباركو لاسونه لاستى واچاوه او ورته وى فرمايل ولار شه له ځنګله لرګى بریکوه او راوره یی، او په بازار کې يې خرڅوه، پنځلس ورځي وروسته ماته المراهي احوال راته ووايه پنخلس ورخي وروسته چي هغه صحابي حاضر شو نو لس درهمه يې جمع كړى وو هغه خوشحاله شو او وي فرمايل دا په زيار ګټل شوي تاته له هغې څو چنده غوره ده چې ته يې ، خلکو غواړي، او د قيامت په ورځ ستا په څيره د سوال کولو داغ وي .

♦ د کارو بار د پر مختګ لپاره تل د رښتيا لاری چاری غوره کړی، له
 درواغو قسمونو نه په کلکه ځان وژغوری، نبی اکرم صلی الله علیه وسلم

فرمایلی فرمایلی د قیامت په ورځ به الله جل جلاله له هغه سړی سره نه خبری کوی او نه به ورته ګوری او نه به هغه ته پام کوی او نه به یې جنت ته لږی، چې په درواغو قسمونو خوړلو خپل کارو بار ته پرمختګ ورکول غواړی [صحیح مسلم] او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی، چې خپل مال د خرڅولو لپاره له زیاتو دروغینو سوګندونو نه څان وساتی، دا څیز هم په مهالیزه توګه د پراختیا وسیله ښکاری، خو په اخر کې په کارو بار کې برکت ختمیږی [صحیح مسلم]

په کارو بار کې تل امانت او دینداری غوره کړی او هیڅکله چاته د خراب مال په ورکولو او یا د زیاتی ګټی په لاسته راوړو خپله حلاله ګټه مه حراموی د الهی پیغمبر صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده ، رښتینی او امانتدار سوداګر به د قیامت په ورځ د نبیانو، صدیقیونو او شهداو سره یو ځای وی [جامع ترمذی]

♦ اخیستونکیو ته له ښو نه د ښه مال تیارولو کوښښ وکړی، پر کوم
 مال چې ستاسې باور نه وی، هغه هیڅکله پیرودونکی ته ورنکړی، او که
 کوم پیرودونکی له تاسې نه مشوره وغواړی، نو مناسبه مشوره ورکړی

♦ د اخیستونکیو پر خان د باور راوستلو کوښښ وکړی. چې هغوی تاسې خپل خیر خواه وګڼی، پر تاسې باور وکړی او د هغه مکمل زړه جمعه وی چې هغه به له تاسره هیڅکله نه دوکه کیږی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی : چا چې پر پاکه او سپیڅلی ګټه ګذاره وکړه، زما پر سنتو یی عمل وکړ، او خلک یی له خپل شر نه وساتل نو دا سړی جنتی دی، په جنت کې به داخل شی، خلک عرض وکړ یا رسول الله! په اوسنی وخت کې خو داسې کسان زیات دی، هغه وفرمایل: زما نه وروسته به هم داسې خلک وی [جامع ترمذی]

په کارو بار کې د وخت په کلکه پابندی اوسی، پخپل وخت ځانونه دوکان ته ورسوی او په عزم او صبر سره کینی، رسول اکرم ﷺ فرمایلی دی: د روزی په تلاش او حلالی ګټی پسی سهار وختی ولاړ شی، ځکه د سهار په کارونو کی برکت او پراخی وی [طبرانی]

پخپله هم زیارکښ اوسی او نوکران مو هم زیار کښان عادت کړی،
 هو! د نوکرانو حقوق په سخاوت او قربانی سره ادا کړی، او تل ورسره د نرمی او سخاوت رویه کوی.

په خبره خبره له غوسه كيدلو او شك كولو نه ځانونه وساتى ، د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښونه ده : الله جل جلاله هغه امت په پاكوالى سره نه نازوى د چا په چاپيريال كې چې كمزور يو ته د هغوى حق وانه خيستلاى شى .

♦ له اخیستونکیو سره تل د نرمی رویه کوی او له پور غوښتونکیو سره
 سختی مه کوی، نه هغوی نهیلی (نامیده) کړی او نه له هغوی نه د پور په
 غوښتلو کی ټینګار وکړی

◊ د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: الله جل جلاله دی پر
 هغه سړی رحم وکړی چې په پلورلو پیرودلو او غوښتلو کې له نرمی او ښو
 اخلاقو نه کار اخلی [صحیح بخاری]

او رسول الله صلى الله عليه وسلم دا هم فرمايلى دى: د چا چې دا غوښتنه وى چې الله جل جلاله يى د قيامت په ورځ له غم او تكليف نه وساتى نو هغه ته پكار دى، چې تنګ لاسيو پوروړيو ته وخت وركړى او يا ترى د پور بوج لرى كړى [صحيح مسلم]

♦ د مال له عیب پټولو او اخیستونکیو ته له دوکی ورکولو نه ځانونه وساتی، د مال خرابوالی او عیب اخیستونکی او پیرودنکی ته ښکاره کړی، یو کرتی نبی صلی الله علیه وسلم د غلی پر یوی ډېری راشه) تیریده، هغه په هغه راشه کې خپل لاس وواهه نو په ګوتو کې یې لوندوالی احساس کړ، هغه غلی خرڅونکی نه پوښتنه وکړه دا څه دی؟ دوکاندار وویل: یا رسول الله! پر دی (راشه) باران شوی ؤ، هغه ورته وویل، بیا نو تالنده غله ولی پری د پاسه کوله نه چې خلکو لیدلای، څوک چې دوکه ورکوی له ما سره یې هیڅ اړیکی نشته.

 کار دی، په يو بل وخت کې هغه فرمايلي ذخيره کوونکي څومره بد سړي دي، چې کله الله جل جلاله شيان ارزانه کوي نو دي له غمه ويلي کيږي، او چې کله قيمتونه لوړيږي نو د ده زړه باغ باغ کيږي [مشکوه]

﴿ خریدار ته د هغه حق پوره پوره ورکړی، په ګز او تول کې په ټینګه د دیانتداری خیال ساتی، د اخیستلو او خرڅولو اندازه یوره وساتی، نبی ﷺ، ګز او تول کوونکیو سودا ګرو ته په خطاب کې ویلی دی: تاسې د دوه داسې کارونو مسئوول ګرځول شوی یاست د څه له امله چې له تاسې د مخه قامونه هلاک شوی دی

په قران مجید کې دی : وَیْلٌ للْمُطَفِّیْنَ الَّذِینَ إِذَا اکْتَالُوا عَلَی النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ)وَإِذَا کَالُوهُمْ أَوْ وَزَلُوهُمْ يُخْسِرُونَ أَلَا يَظُنُّ أُولَئِكَ أَلَّهُمْ مَبْعُوثُونَ لَيُومْ عَظِيمٍ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِین (په ناپ تول کې د کمی کوونکیو لَپاره هلاکت دی څوک چې له خلکو نه ګزیا تول کوی نو پوره پوره یې کوی او چې خلکو ته ګزیا تول کوی نو پوره پوهیږی چې او چې خلکو ته ګزیا تول کوی، ایا دا خلک نه پوهیږی چې دوی به بیا را ژوندی کیږی او را پورته کیږی په یوه ډېره سخته ورځ، په کومه ورځ به چې ټول انسانان د خپل رب په حضور کې ولاړ وی ) .

◊ د تجارتی ګناهونو کفاره خامخا ادا کړی او د الله جل جلاله په لار کې په خلاص زړه خیراتونه او صدقی ورکړی، نبی صلی الله علیه وسلم سوداګرو ته لارښونه وکړه چې: ای کارو بار کوونکیو! په مال پلورلو کې د بی ځایه خبرو او په دروغو د قسم (سوګنده) خوړلو ډېر زیات امکان وی نو تاسی له خپلو مالونو نه خیرات خامخا ورکړی [سنن ابو داود]

او هغه تجارت او سوداګری هیڅکله له زړه نه ونه باسی چې له دردناک عذاب نه نجات ورکوونکی دی او ګټه یی فانی دنیا نه ده، بلکې تل پاتی بریالیتوب او له منځه نه تلونکی مزی چړچی دی.

يه قران عظيم كى دى: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى تِجَارَة تُنجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ - تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُنُّمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \ ( اى موْمنانو! آيا زه تاسى ته داسی تجارت دروښیم؟ چی تاسی ته له دردناک عذاب نه نجات درکی (دا چې ) تاسې پر الله او د هغه پر رسول ايمان راوړي او د الله په لاره کې پخپل مال او ځان سره جهاد وکړي، دا ستاسې له پاره ډېر غوره دي که تاسي له پوهي کار واخلئ).

د سوره الصف ۱۱ آیت

### څلورم څپرکی (فصل)

### دين ته بلنه

نبه نو له هغوی سړی نه ښی خبری کوونکی بل څوک کیدای شی چي د الله جل جلاله لوری ته بلنه ورکوی - پخپله نیک عمل کوی- او په ژبه ښکاره وایی چې زه خو د الله جل جلاله له فرمان منونکیو څخه یم .
قرآن حکیم

### داعیانه د (بلنوالی) آداب

د خپل منصب رښتونی شعور پیدا کړی، تاسې د نبی اکرم ﷺ جانشین یاست، او دین ته د بلنی، حق شهادت ، د تبلیغ او هغه فریضی سرته رسول پر تاسې دی کوم چې د الله جل علی شانه حضرت محمد ﷺ سر ته رسولی وه، نو د هماغه او چتوالی هیلی او ولولی د پیدا کولو کوښښ وکړی، چې د نبی صلی الله علیه وسلم یوازینی او غوره صفت و

د قرآن مجید لارښوونه ده : هُوَ اجْتَبَاکُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فِي اللّینِ مِنْ حَرَجِ مِلَّةَ أَبِیکُمْ إِبْرَاهِیمَ هُوَ سَمَّاکُمْ الْمُسْلِمِینَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِیَکُونَ الرّسُولُ شَهِیدًا عَلَیْکُمْ وَتَکُونُوا شُهِدَاءَ عَلَی النّاسِ (هغه تاسی غوره کړی یاست او د دین په چارو کې یی په ستاسی کومه سختی نه ده ایښی، پیروی وکړی د هغه دین چی ستاسی د پلار ابراهیم علیه السلام دین دی، هغه له لومړی سر نه تاسی د مسلم په نامه نومولی واست او په دی لړ کې، چې رسول الله صلی الله علیه وسلم ستاسی لپاره پر حق دین محواهی ورکړی، او تاسی د ټولی دنیا د انسانانو په وړاندی پر حق دین محواهی ورکړی)

یعنی مسلمان امت د رسول اکرم گو وارث دی او باید هماغه کار سرته ورسوی، چی رسول اکرم صلی الله علیه وسلم سرته ورساوه، لکه څنګه چی وروستی نبی صلی الله علیه وسلم پخپله وینا او عمل او د شپی ورځی په منډو ترړو د الهی دین د واضح کولو حق ادا کړو بس همدغه ډول امت ته هم د نړۍ د ټولو انسانانو په وړاندی د الله جل جلاله دین واضح کول دی او د همدی فریضی په احساس او بلنوالی جذبی سره د حق دین د ګواه په حیث ژوند کول دی.

چپل اصلی حیثیت تل په نظر کې ولری او له شانه سره سم یې د خپل ژوندون جوړولو پرله پسی کوښنونه وکړی، تاسې د نړی د نورو امتونو په څیر امت نه یاستو بلکې تاسې ته الله جل جلاله امتیازی شان بخښلی دی، تاسې ته د نړی په ګردو قامونو کې د مشرانو په څیر د لارښوونی مقام

حاصل دى او تاسې له هر ډول افراط او تفريط نه پاک د الله جل جلاله په صحيح لاره په اعتدال سره ولاړ ياست.

په قران عظیم کې دی:

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا (او همدا رنګه مونږاو تاسې يې يو منځګړى امت ګرزولى ياستو چې د ټولو انسانانو لپاره د حق دين ګواهان شى او زمونږ رسول الله پر تاسې ګواه وى).

د خپل مرام او منشور واقعی پوهه حاصله کړی، او په پراخه حوصله او زغم سر یې د خپلولو کوښښ وکړی ، د الله جل جلاله په نظر کې د مسلمان امت مرام او هدف په واقعی توګه دا دی چې هغه په پوره اخلاص او صداقت سره هغه مکمل دین قایم او نافذ کړی چې حضرت محمد پر راوړی او په عقایدوو عباداتو، اخلاقو او ټولنیز ژوند او په اقتصاد او سیاست لنډه دا چې د ژوندانه په ټولو اړخونو کې په اسمانی لارښوونو ولاړ دی ، نبی اکرم صلی الله علیه وسلم په خپل مبارک دوران کې دغه دین د خپلو ټولو اړخونو سره نافذ او عملی کړ، هغه د عقایدو او اخلاقو زده کړه هم ورکړه، د عباداتو لاری چاری یې هم وښودی، د دین پر بنسټونو ولاړه ټولنه یې هم آباده کړه او د بشری ژوندانه د منظم کولو او له خیر او برکت نه ډکوونکی یو برکتناک حکومت یې هم قایم کړ.

الهی لارښوونه ده: شَرَعَ لَكُمْ مِنْ اللّينِ مَا وَصَّی به لُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَاللّهِ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا اللّيْنَ وَلَا تَتَفَرُّقُوا فِيهِ (مسلمانانو! الله جل جلاله ستاسی لپاره د دین هماغه طریقه ټاکلی ده د کومی وصیت یې چې نوح ته کړی و او د څه وحی چې ای پیغمبره مونږ تاته درلیږلی ده او د څه لارښوونه چې مونږ ابراهیم موسی او عیسی ته کړی وه، همدغه دین قایم او په همدی کې تفرقه مه پیدا کوی).

د بديو له منځه وړلو او د نيکيو د قايم ساتلو لپاره تل ملا تړلي اوسي، همدا ستاسې د ملي شته والي اوسي، همدا ستاسې د ملي شته والي

هدف دی، د همدی مقصد او مرام لپاره ژوندی اوسی او د همدی لپاره خپل روح قربان کړی ، د همدی کار د سرته رسولو لپاره الله جل جلاله تاسی خیرامت (غوره امت) په عظیم نامه سره سر لوړی کړی یاست

كُنتُمْ حَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَغْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكَرِ
وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ ' (تاسى غوره امت ياست چې د گردو انسانانو لپاره شته
شوى ياست، تاسې د نيكى حكم وركوى او له بديو يى منع كوى او پر الله
جل جلاله كامل ايمان لرى)

د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده: پر هغه ذات می دی سوګند وی د چا په واک کې چې زما روح دی چې تاسې خلک خامخا د نیکی حکم ورکوی او له بدیو منع کوی او که نه ژر ده چې الله جل جلاله به پر تاسې داسې عذاب راولیږی چې بیا به تاسې ناری وهی او څوک به یې نه اوری [جامع ترمذی]

حه الهی پیغام رسولو او د الله جل جلاله بنده گان د جهنم له اوره د بچ کولو لپاره بلنواله جذبه او مثالی درد او سوز پیدا کړی، د نبی اکرم 紫 د بی ساری جذبی او بی اندازی درد مننه قران مجید په دی الفاظو کوی

فَلَمَلْكَ بَاحِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا ( سَايى تاتد په هغو خلكو پسى خپل خان ووژنى، كه هغوى د هدايت پر دى كلام ايمان رانه وړى )

او نبی صلی الله علیه وسلم خپل دغه څرنګوالی په دی الفاظو بیان کړی دی زما مثال د هغه سړی په څیر دی، چا چې اور بل کړ او چې کله شاو خوا چاپیریال یې د اور په رڼا روښانه شو، نو ماشی او پتنګان پری راپریوتل او هغه سړی په ټول توان سره دغه ماشی او پتنګاتن منع کوی، خو پتنګان دی چې د هغه دغه کوښښ ناکاموی او په اور کې ورپریوځی همداسی ) زه

۱ - د ال عمران سورت ۱۱۱ آیت

<sup>ٔ -</sup> د کهف سورت ۶ آیت

تاسې له ملا په رانيولو رانيولو له اوره منع كوم او تاسې ياست چې په اور كې ورپريووزى [مشكوه المصابيح]

يو كرتي حضرت عايشي رضي الله عنها له انحضرت ، نه پوښتنه وكړه یا رسول الله! پر تاسی د احد له ورځی نه هم سخته ورځ تیره شوی ده، وی فرمايل هو! عايشي! زما په ژوندانه كې تر ټولو مشكله ورځ د عقبه ورځ وه دا هغه ورخ وه چې کله هغه له مکې والو نهیلي (نا امیده) شوي و آو د طايف خلكو ته يې د الهي پيغام رسولو لپاره تشريف وړي و، د هغه ځاي سردار عبدیالیل، په هغه پسی بدمعاشان کړل او د هغوی د رحمت د پیغام په بدل کې يې پر هغه کاني وه اورولو هغه په وينو سور شو او بيهوشه راپريووت بيا هغه ډېر پريشان او غمګين له هغه ځايه راغي، کله چې مرن الثعالب ته راورسيد نو غم يي يو څه سپک شو، الله جل جلاله د عذاب ملائکه د هغه خدمت ته راولیږله د عذاب ملائکی وویل یا رسول الله که تاسې اجازه راکړي چې زه ابو قيس او جبل احمر پخپلو کې سره ووهم؟ او د دغو دواړو غرونو په منځ کې دوی بدبختان چیت شي او خپل انجام ته ورسيږي، رحت عالم ورته وفرمايل نه! نه! ما پريږده چې زه خپل قام د الله جل جلاله له عـذابه وويـروم، ښايي چې الله جل جلاله د هغوي زړونه د هدایت لپاره خلاص کړي او یا بیا د هغوي په اولاد کې داسې کسان پیدا شی چی هدایت قبول کړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

رسول اکرم صلی الله علیه وسلم په مکه کې دی او د مکی خلک د هغه صلی الله علیه وسلم پر خلاف سازش کوی څوک وایی چې له ښاره یې باسو، څوک وایی وژنو یي، په همدی ورځو کې په ناڅاپی ډول مکه وال د قحط سره مخامخ شول، داسې قحط چې د قریشو خلک د ونو پاڼو او پوټکو خوړو ته مجبور شول، کوچنیانو له ولږی چیغی وهلی او چې لویانو به لیدلی زړونه به یې غمجن کیدل

رحمت عالم چې دغه خلک په دی لړزوونکی مصیبت کې اخته ولیدل نا آرامه شوو د هغه مخلصو ملګرو هم چې د هغه خفګان ولید پریشانه شول، هغه دغه دښمنانو ته چې د دوی په لاسو ور رسیدلی زخمونه یې لا تر اوسه تازه و، د خپل زړه نه د همدردی پیغام ورولیږه او ابو سفیان او صفوان ته یې پنځه سوه دیناره ورولیږل او ورته وی ویل چې دغه دینارونه په قحط ځپلیو وویشی .

رښتيا دا ده چې د بې لارې بنده ګانو په غم کې ويلې کيدل او د هغوې په بې لارې توب او تکليف غميدلو هغوى د الهې عذاب نه د خلاصون غوښتنه، د هغوى د تکليف په ليدلو نا ارامه کيدل او د هغوى د هدايت او لارښووني لپاره بې اندازى حرص لرل همدا د يوه داعى (بلونكى) هغه جوهر دى د څه په وسيله چې د هغه ژوندون بې اندازه زړه راښکونکى او بې اندازى اغيزمنوى.

د قام بی لالچه خدمت و کړی او د خپل کوم خدمت بدله له چانه مه غواړی چه څه کوی یوازی د الله جل جلاله د خوشحالی لپاره یې و کړی، او له هماغه نه د اجر او ثواب هیله داسې محرک دی چې د سړی په خبره کې اغیز پیدا کوی، او انسان پرله پسی پخپل کار کې مشغول ساتی، الله جل جلاله تل دی او تل به وی، نه ویده کیږی، او نه پری پریشانی راځی، د هغه له نظره د بنده یو عمل هم پټ نه دی، هغه د خپلو مخلصانو اجر هیڅکله نه ضایع کوی، هغه جل جلاله ته د محنت نه څو چنده زیاته ورکوی، او څوک بی برخی کوی نه، هر پیغمبر به خپل قوم ته ویل زه له تاسې د کوم اجر او بدلی غوښتنه نه کوم، زما اجر خو د رب العلمین پر غاړه دی

په اسلام کې ژور بصیرت پیدا کړی او یقین وساتی چې د الله ﷺ په وړاندی دین بس یوازی اسلام دی، د دغه دین په پریښوولو چې د بنده ګې هر ډول لاری چاری غوره کړای شی، له الله ﷺ سره به یې هیڅ قدر او ارزښت نه وی، الله ته خو هماغه دین مقبول دی چې په قران کې دی او عملی تفسیر یې حضرت رسول لله صلی الله علیه وسلم په خپل عملی ژوندانه سره وړاندی کړ، په قران مجید کې رسول عربی الله ﷺ ته ویل شوی دی چې خلکو ته په ښکار ښکاره ووایه ما چې هره لاره هم اختیاره کړی ده، له سوچ، فکر او بصیرت سره می خپله کړی ده؛ قل هَذه سَیلِي

#### ් ත්ලේ දැව් කියා දේ

أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَة أَنَا وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُشْرِكِينَ (اى رسولَ! ته دوى ته بنكاره بنكاره ووايه، چې زما خو دا لاره ده، زه او زما تر شا تلونكى له پوره بصيرت سره د الله جل جلاله په لور بلنه وركوى، او الله جل جلاله له هر عيب نه پاك دى، او زما له هغوى سره هيڅ اړيكى نشته چې د الله جل جلاله سره شرك كوى).

او د الله جل جلاله ښکاره او واضحه لارښوونه ده: وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنْ الْخَاسِرِينَ \ (او هر څوک چې له اسلام پرته بل دین غوره کول غواړی، د هغه، دغه دین به هیڅکله قبول نکړای شی او په اخرت کې به ناکام او نامراد وی).

إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ \* (او د الله جل جلاله په نزد دين بس اسلام دى )

د خپل هدف او مرام سترتوب او اهمیت تل په نظر کې ولری او خیال ساتی چې دا هغه ستر کار دی د څه لپاره چې تل د الله جل جلاله لوری انبیاء علیهم السلام رالیبل کیدل، او یقین ولری چې الله جل جلاله چې تاسې ته د دین کوم دولت دربښلی دی، همدا د دواړو جهانو د سترتوب او سر لوړی پانګه ده، نو د دی په مقابل کې د دنیوی شان او پرتم او دولت څه قیمت ارزښت کیدای شی چې یو څو ورځی به دلته وی، په قران عظیم کې دی: مونږ تاسې ته اوه تکراریدونکی ایتونه او د عظمت څښتن قران بښلی دی نو تاسې د دی فانی متاع په لور سترګی هم راپورته نکړی، چې مونږ بیلو بیلو طبقو ته ورکړ دی، او اهل کتاب ته په وینا کې ویل شوی دی : قُلْ یَااَهْلَ الْکِتَابِ لَسْتُمْ عَلَی شَيْءٍ حَتّی تُقیمُوا التُورَاةَ وَالْإِنجِیلَ وَمَا انْزِلَ إِلَیکُمْ

۱ - د يوسف سورت ۰۰ آيت

<sup>&#</sup>x27; - د ال عمران سورت ۸۵ آیت

<sup>&</sup>quot; - د ال عمران سورت ۱۹ آیت

مِنْ رَبِّكُمْ ' راى اهل كتاب! تاسى هيخ نه ياست، تر څو چې تاسې په توراه، انجيل او نورو كتابونو عمل ونكړى، چې ستاسې ته رب نازل كړى دى )

د دین د صحیح پوهی حاصلولو او د دین پر حکمتونو د پوهیدلو لپاره پرله پسی کوښین وکړی، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده الله جلاله چې څوک په خیر سره نازوی ، هغه ته د خپل دین صحیح پوهه او حکمت وریښی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

رښتيا دا ده چې د دين صحيخح پوهه او د دين پر حکمتونو پوهيدل د ټولو نيکيو سرچينه ده او څوک چې د دی خير نه بی برخی وی، هغه د دواړو جهانو د سعادتونو (نيک بختيو) څخه بی برخی دی، نه د هغه په ژوندانه کې توازن او يو شان والی پيدا کيدای شی او نه هغه د ژوندانه په هر د ګر کې د دين صحيح نماينده کی کولای شی

څه چې د (دعوت او بلنی په لړ کې) نړیوالو ته وړاندی کوی، د هغی مخاطب تر ټولو لومړی خپل ځان وګرخوی ، نورو ته له ویلو لومړی یې خپل ځان ته ووایی او څه چې له نورو غواړی، لومړی یې پخپله نمونه خلکو ته وښایی، د حق دین د بلونکی غوره والی دا دی چې هغه به د خپلی بلنی رښتونی نمونه وی چې څه وایی خپل عمل او کردار پری ګواه کوی د کومو حقیقتونو په منلو کې چې هغه د نیوی ښیګڼه ګوری، په خپله د هغی تر ټولو زیات حریص ویو پیغمبر صلی الله علیه وسلم چې کله د قام په مخ کې د بلنی لپاره پاڅید، نو هغه اعلان یې وکې:

وَأَنَا أُوِّلُ الْمُسْلَمِينَ ﴿ زَهِ يَخْيِلُهُ تَر تُولُو لُومَــرِي مسلمان يم .

تاسې په ژبه او قلم سره ګواهی ورکړی چې حق هماغه څه دی چې تاسې يې وړاندی کوی، او پخپل خانګړی کردار ، کورنيو اړيکو، ټولنيزو چارو او سياسی او وطنی کړو وړو سره دا هم ثابته کړی چې د حق دين په خپلولو سره پاکيزه عمل په بدن کې راځی، مستحکمه کورنۍ جوړيږی، ښه ټولنه تشکيليږي، او د تهذيب او تمدن يو داسې نظام تری جوړيږی چې بنسټ به

۱ - د المائده سورت ۶۸ آیت

یې پر عدل او انصاف ویو څوک چې د ځان له روزنی او اصلاح نه غافل شی او د نورو د اصلاح او روزنی خبری کوی، هغوی بی اندازی ناپوهان دی، هغوی خپل کور د سوزیدو په حال کې محوری بی فکره دی او د اوبو ستلونه په لاس محرخی چې که د بل چا کور اور واخلی چې هغه مړ کړی، داسې کسان په دنیا کې هم ناکام دی او په اخرت کې به هم ناکام وی، دلته خو به د هغوی بی عملی د هغوی پند او نصیحت بی وزنه او بی اغیزه کوی او په اخرت کې به درد ناک عذابونه تیروی، یَاآیها الّذینَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ (ای مومنانو، تاسې لا تَفْعَلُونَ (ای مومنانو، تاسې ولی هغه څه وایئ چې کوئ یې نه ، د الله په وړاندې دا ډیر ناوړه حرکت دی چې تاسې هغه څه ووایئ چې کوئ یې نه)

نبی صلی الله علیه وسلم داسی بی عمله بلونکی له بی اندازی ویروونکی عذاب نه ویرولی دی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: د قیامت په ورخ به یو سړی راوړل شی او په اور کې به واچول شی د هغه کولمی به په اور کې بیرون راوځی بیا به هغه سړی د دی کولمو سره داسی گرځی لکه څنګه چې خر د خپل پری سره گرځی، د ده په لیدو به نور دوزخیان ورته راټول شی او پوښتنه به تری کوی ای فلانیه! دا ستا څه حال دی؟ ایا تا مونږ ته په دنیا کې د نیکیو تلقین نه کاوه؟ او له بدیو دی نه منع کولو؟ د دومره نیکو کارونو له کولو سره سره ته دلته څنګه راغلی؟ مغه سړی به ورته وایی ما خو تاسې ته د نیکیو درس درکاوه خو پخپله د نیکیو په لور نږدی هم نه ورتلم، تاسې می له بدیو منع کولی خو پخپله می پری عمل کاوه [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

د معراج د شپی چې کوم پند اخیستونکی منظری رسول اکرم ﷺ د خلکو مخی ته ایښی دی د هغی یو مهم مقصد دا هم دی، چې بد کاره خلکو ته خبرداری ورکول شی او هغوی د خپل ځان د اصلاح لپاره فکر وکړی، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایل ما د معراج په شپه یو شمیر خلک ولیدل چې

١ - الصف سورت ٢، ٣ آيتونه

د هغوی شونډی د اور په قیچیګانو پری کیدی ما له جبریل علیه السلام نه پوښتنه وکړه چې دا څوک دی جبریل علیه السلام وویل: دا ستا د امت مقررین دی، دوی به خلکو ته د نیکی او تقوی تلقین کاوه او ځانونه یې هیر کړی وو [مشکوه المصابیح]

صحابه کرامو رضی الله عنهم به هم دغسی بد کارانو ته او بی عمل ته سخت خبرداری ورکاوه، یو ځلی حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما ته یو سړی وویل، محترما: زه غواړم چې خلکو ته د نیکی حکم وکړم او له بدیو یې منع کړم او د بلنی (دعوت) او رسونی (تبلیغ) کار وکړم - هغه ورته وفرمایل چې ته هغه مرتبی ته رسیدلی یې چې مبلغ شی، هغه سړی ورته وویل هو! هیله ده، حضرت ابن عباس ﷺ وفرمایل چې که تاته دا اندیښنه نه وی چې د قرآن عظیم دری ایتونه به تا رسوا کړی، نو په شوق سره د دین د تبلیغ کار وکړه، هغه سړی وویل ښاغلیه! هغه کوم دري ایتونه دی، حضرت ابن عباس رضی الله عنه وفرمایل: أَتَامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرُّ وَتَسَوُنَ النَّاسَ بِالْبِرُّ وَتَسَوُنَ کوی او خپل ځانونه مو هیر کړی دی)

ابن عباس رضی الله عنه ورته وویل آیا پردی آیت دی ښه عمل کړی دی؟ هغه وویل ن ، دویم آیت دا دی : لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ( تاسی ولی هغه څه وایی کوی چی کوی یی نه یعنی عملی پری نه کوی )

نو تا پردی ایت په ښه توګه عمل کړی دی ؟ هغه وویل نه او دریم ایت دا دی: وَمَا أَرِیدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَلْهَاكُمْ عَنْهُ ( حضرت شعیب علیه السلام د خپل قوم خلكو ته وویل: له كومو بدو خبرو چې زه تاسې منع كومو چې هغه زه پخپله وكړم، زما دا غوښتنه نه ده بلكى زه به له دى خبرو ځان ډېر لرى ساتم).

<sup>&#</sup>x27; - د البقره سورت ۴۴ آیت

۲ - د هود سورت ۸۸ آیت

ووایه تا پردی ایت په ښه شان سره عمل کړی دی، هغه سړی وویل نه نو حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنه ورته وفرمایل، ولاړ شه لومړی ځان ته د نیکی حکم وکړه او له بدیو نه منع شه

المونځ د خپلو ټولو شرايطو او اركانو او توضع سره ادا كړى، نفل لمونځ هم ادا كوى، له الله جل جلاله سره د ژورو اړيكو قايمولو پرته د دعوت او تبليغ كار امكان نه لرى او له الله جل جلاله سره د ارتباط يوازينى وسيله لمونځ دى، چې دغه لار پخپله الله جل جلاله خپلو بنده ګانو ته ښودلى ده.

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم ته په وینا کی الله جل جلاله فرمایلی

یَاآیُهَا الْمُزَّمِّلُ) قُمْ اللَّیْلَ إِلَّا قَلِیلًا) نصْفَهُ أَوْ الْقُصْ مِنْهُ قَلِیلًا أَوْ زِدْ عَلَیْهِ وَرَقُلْ الْقُرْآنَ

ترْتِیلًا إِنَّا فَنَلْقِی عَلَیْكَ قَوْلًا نَقِیلًا ۱ (ای په څادر کې نغښتل شویه! د شپی الله

ته ودریږه خو یو څه شپه، نیمه شپه یا د دی نه یو څه لږه یا زیاته او قران

عظیم صحیح او په ترتیل سره لوله ، مونږ ژر پر تاسې د یوه درانده فرمان

( مسئوولیت ) اچوونکی یو د درانه فرمان مسئوولیت نه مراد د حق دین

تبلیغ دی او دا رښتیا ده چې دغه ذمه واری د دنیا له ټولو ( مسئوولیتونو

زیاته درنه او وزمینه ده، د دغه عظیم مسئوولیت د حق ادا کولو لپاره

ضروری ده چې تاسې په لمانځه سره قوت حاصل کړی او له الله جل جلاله

سره اریکی ټینګی کړی)

وکړی، په لمانځه کې يې هم په ډېره پاملرنه سره تلاوت وکړی او د لمانځه وکړی، په لمانځه کې يې هم په ډېره پاملرنه سره تلاوت وکړی او د لمانځه نه بيرون يې په صحيح ډول د تلاوت کولو کوښښ وکړی، د زړه د اماده ګی او د دماغ له حاضری سره چې کوم تلاوت کيږی، د دی سره پر قرآن پوهيدلو کې هم مرسته کيږی، او په ذوق او مينه کې هم زياتوالی کيږی، قران حکيم د هدايت او پند يوازينی وسيله ده

١ - د المزمل سورت ا ٥- آيتونه

د همدی د پاره نازل شوی دی چې پر آیتونو یې غور وکړای شی، او له یادونو او نصایحو یې ګټه واخستل شی، لدی کبله په قران عظیم کې د غور او تدبر عادت زده کړی او د دی عزم سره یې تلاوت وکړی چې د دی په لارښوونه کې خپل ژوندون هم باید جوړ کړای شی او د همدی لارښوونو په وسیله باید په ټولنه کې هم بدلون راوستل شی، د الله جل جلاله دین هماغه خلک عملی کولای شی چې د خپل غور او فکر مرکز او د خپلو دلچسپیو محور قران مجید و ګرځوی، له قران نه په بی پروایی سره نه پخپله څوک په دین ولاړ پاتی کیدای شی، او نه د دین قایمولو په چارو کې برخه اخیستلای شی

تلاوت كوونكيو ته لارښوونه شوى ده :

کتاب آنزَلْناهٔ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ ( كتاب چي مون تاسي ته درليولي دي سر تر پايه بركت دي چي خلك يي پر آيتونو غور او تدبر وكړي او د سليم عقل څښتنان تري سبق حاصل كړي)

او لارښوونه شوی ده چې قرآن مجید ورو ورو تلاوت کړی: وَرَتِّلْ الْقُرْآنَ تَرْتِلًا د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: دا زړونه زنګ وهلی کیږی لکه څنګه چې اوسپنه زنګ وهلی کیږی، چې کله پری اوبه پریووزی پوښتنه تری وکړای شوه یا رسول الله! بیا د زړونو د زنګ لری کولو څیز کوم دی؟ وی فرمایل د زړه زنګ داسې لری کیږی چې سړی مرګ ډېر یادوی او دویم دا چې د قران تلاوت وکړی [مشکوة المصابیح]

په هر حال کې د الله جل جلاله شکر ادا کړی او د شکر د ولولو د پيدا کولو لپاره هغو خلکو ته نظر وکړی چې په دنيوی شان او شوکت او مال او دولت کې ستاسې نه کمتر دی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: هغو خلکو ته وګوری چې په مال او دولت او دنیوی پرتم او د بدبه کې له تاسې کم دی، نو په تاسې کې به د شکر جذبه پیدا شی، او هغو خلکو ته مه ګوری چې په مال دولت او پرتم او جاه کې له تاسې زیات دی، تر څو هغه نعمتونه چې تر اوسه درکړل شوی،

۱ - د صسورت ۲۹ آیت

هغه مو په نظر کې سپک رانشی او که نه نو د الله جل جلاله د ناشکری جذبه به پیدا شی

که مزو چړچو ځان وژغوری او د حق داسې سپاهیان اوسي چې هر وخت وظیفی اجرا کولو ته تیار اوسی او یو وخت هم وسله له غاړی کوزه نه کړی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: زه د عیش او آرام ژوندون څنګه تیر کړم په داسې حال چې اسرافیل شپیلی په خوله نیولی او غوږ سر ټیټ کړی انتظار کوی چې کله به د شپیلی پوکولو حکم کیږی ، او په قران عظیم کې الله جل جلاله مؤمنانو ته فرمایلی : وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْمُ مِنْ قُوهُ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَیْلِ تُرْهُبُونَ به عَدُوً الله تُرْهُبُونَ به عَدُوً الله وَعَدُو کُمْ وَآخِرِینَ مِنْ دُونَهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمْ اللّه یَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفقُوا مِنْ شَیْءَ فِی سَبیلِ الله یُوف اِیَنکُمْ وَاَتُمْ لَا تُظَلَمُون ( او تر کومه ځایه چې ستاسې وس کیږی له زیات نه زیات قوت، تُظلَمُون ( او تر کومه ځایه چې ستاسې وس کیږی له زیات نه زیات قوت، او ساتلی اسونه د هغو په مقابله کې تیار کړی وساتی، چې د هغې په وسیله د الله جل جلاله دښمنان او ستاسې د بنمنان او داسې نور د دین دښمنان د الله جل جلاله یې پیژنې د الله جل جلاله یې پیژنې د الله جل جلاله یه لاره کې چې تاسې هر څه خرڅوی، د هغی مکمله بدله به تاسې ته په حق در کولو کې به کمی نه کیږی )

ت د دین لپاره هر ډول قربانی ورکولو او د اړتیا پر وخت د خپل ګران هیواد نه د هجرت کولو ته هم تیار اوسی او خپل ځانونه پرله پسی تلئ ، چې تر کومه حده په تاسې کې دغه جذبه او قوت ځای نیسی ، په قران عظیم الشان کې د حضرت ابراهیم علیه السلام د هجرت د پیښی د بیانولو په ترڅ کې هجرت ته د لیوال کولو او د قربانیو لپاره د تیار اوسیدلو درس په دی ډول ورکړل شوی دی:

يه قرآن عظيم الشان كي داسي دى : إِ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًّا إِذْ قَالَ لَأَبِيهِ يَاأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا يَاأَبَتِ

۱ - د الانفال سورت ۶۰ آیت

إِنِّي قَدْ جَاءَنِي منْ الْعَلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبَعْنِي أَهْدكَ صِرَاطًا سَوِيًّا يَاأَبَت لَا تَعْبُدْ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للرَّحْمَانِ عَصيًّا يَاأَبَت إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمَسُّكَ عَذَابٌ مِنْ الرَّحْمَان فَتَكُونَ للنَّيْطَانِ وَلَيًا قَالَ أَرَاغِبٌ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي يَاإِبْراهِيمُ لَنِنْ لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيًّا قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفَرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفَيًّا وَأَعْتَزُلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ الدُّعَاء رَبِّي شَقَيًّا ١ ( او يه دى كتاب كى د ابراهيم عليه السلام له قصى نه پند واخلى، بى شكه هغه يو رښتونى نبي ؤ . خلکو ته د هغه وخت یادونه واوروه ) چې کله هغه خپل پلار ته وويل. پلار جاند! تاسې د دې شيانو عبادت ولي کوي؟ چې نه اوري او نه وینی، او نه ستاسی په څه کار راتلای شی، پلار جانه ! ماته هغه پوهه راکړی شوی ده چې تاسې ته نه ده درکړی شوی، تاسې زما پر وینا روان شی، زه تاسی پر سمه لار بیایم، پلار جانه! تاسی د شیطان بنده کی مه کوی، شیطان خو د رحمان ډېر نافرمانه دی، پلار جانه! زه ویریږم چې تاسې که همداسې کول نو د رحمان په عذاب کې به راشي، او تاسي به د •شیطان ملکری شی - پلار یی ویل ابراهیمه آیا ته زما له معبودانو محرځیدئی یې که ته منع نه شوی زه به تا په کاڼو وولم او مړ به دی کړم، او ځه د تل لپاره زما نه لري شه، ابراهيم عليه السلام ورته وويل: تا ته زما سلام دی، زه خپل پروردګار ته دعا کوم چې هغه جل جلاله تا وبځښې بیشکه زما پالونکی پر ما ډیر مهربان دی، زه له تاسی هم کناره کیږم او له هغوی هم چی تاسی خدایان ګڼلی عبادت یې کوي، زه خو هم خپل پالونکی رابولم، زما پوره هیله ده چې زه به د خپل رب په رابللو کې هیڅکله نهیلي نااميد نهشم).

د الله جل جلاله په لاره کې د وتلو جذبه، په ځان او مال سره د جهاد ولوله او د هغه جل جلاله په لاره کې د شهادت سپيڅلی هيلی د پيدا کولو

<sup>ٔ -</sup> د مریم سورت ۴۱-۴۸ ایتونه

کوښښ وکړي، واقعیت دا دي چې جهاد د ایمان معیار دي او په کوم زړه کې چې د جهاد هیله نه وي، هغه د ایمان او هدایت نه بي برخي يو بي ډوله ويجاړ کنډر دي، د جهاد ډګر ته د تللو توفيق او د الله جل جلاله په لاره کې د ځان او مال قربانولو وخت تر لاسه كول واقعًا چې ډېره لويه نيكبختى ده، خو که داسې حالات نه وي چې پورته ډول موقع ومومي، يا يې وساپل نه وي، چې تاسې د جهاد ميدان ته ولاړ شي، او د خپل ايمان جوهر ښکاره کړاي شي، بيا به هم تاسې د هغو مجاهدينو په صف کې شميرل کيږي چې د الله جل جلاله په لاره كې شهيدان شوى او يا غازيان راستانه شوى دى. په دی شرط چې ستاسې په زړه کې د الله جل جلاله په لاره کې د وتلو جذبه وي، د دين په لاره کې د قرباني ولوله موجوده وي او د شهادت هيله مو په زړه کې وي، ځکه چې د الله جل جلاله په نظر کې د زړونو هغه ولولی وی چې د مجاهدانه کار نامو لپاره سړي ناارامه کوي، د تبوک له غزا نه چې نبى اكرم صلى الله عليه وسلم راستنيده، نو په لاره كې يې خپلو ملګرو ته په وينا کې وفرمايل: په مدينه کې يو شمير خلک داسې وي، چې تاسې چې کوم کوچ هم وکړ او کوم واټن مو چې وواهه هغوی پرله پسي تاسې سره وو ، د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم ملكرو په حيرانتياً سره پوښتنه وكره آيا څوک چې په مدينه کې و؟ وي فرمايل هو! چې په مدينه کې وو، ځکه چې هغوی خپلو مجبوريتونو منع کړی وو، هغوی پخپله منع کيدونکي نه وو. په قران مجيد کې هم الله جل جلاله د داسې خلکو ستاينه کړی ده چې د جهاد ولولی لرلو سره سره په جهاد کې له ګډون کولو محروم وو، او پر خپله دغه محرومًى يم له سترمحو اوښكى بهولى: وَلَا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحْملَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُوا وَأَعْيَنُهُمْ تَفيضُ مِنْ الدَّمْعِ حَزَنَا أَلَا يَجدُوا مَا يُنفقُونَ ١ ﴿ او تَه پُر هغو بي سرو سامانه خلكو الزام دي چې پڅخپله تاسې ته راغلل، چې تاسې هغوي ته سپرلي تياري کړي او چې کله تاسې وويل چې

<sup>&#</sup>x27; - د التوبه سورت ۹۲ آیت

# ً أَمَامِ إِنَّ الْمُعَالِّ عَلَى الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِم

زه ستاسې لپاره د سپرليو انتظام نشم کولای نو هغوی په داسې حال کې بيرته ستانه شول، چې له هغوی سره پيرته ستانه شول، چې له هغوی سره په جهاد کې د ګډون کولو لپاره د لګښت څه موجود نه وو )

نبى صلى الله عليه وسلم فرمايلى: څوک چې د الله په لاره کې له جهاد کولو پرته مړ شو او په زړه کې يې د جهاد هيله هم نه وه، نو هغه د نفاق په يوه حالت کې مړ شو [صحيح مسلم]

رښتيا دا ده چې د الله جل جلاله په لاره کې د جنګيدلو او د ځان او مال د قرباني له ورکولو چې کومه سينه خالي وي ، هغه د مومن سينه نشي کيداي



## د بلنی او تبلیغ آداب

← په بلنه دعوت او تبلیغ کې د حکمت او سلیقی پوره پوره خیال وساتی او داسې لاری چاری غوره کړی، چې له هره حیثه بی شانه موزونی، د قدر وړ او له مقصد سره هم آهنګی او په اوریدونکی کې د مینی او ولولی پیدا کوونکی وي.

د قران مجید لارښوونه ده: ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالِّتِي هِيَ أَحْسَنُ (د خپل رب لورى ته بلنه وركړى په حكمت او غوره نصيحت سره او مباحثه وكړى نو په داسې لاره چې بى اندازى غوره وى).

د قران عظیم د دی جامع آیت نه دری لارښوونی په لاس راځی:

ا } بلنه په حکمت سره ورکړي .

ب } نصیحت او پوهونه په غوره انداز سره وکړي .

ج } مباحثه په ښه طريقه سره بايد وکړاي شي .

په حکمت سره د بلنی هدف دا دی چې پخپله تاسې ته د خپلی بلنی د سپیڅلتیا او ستر توب پوره پوره احساس وی او تاسې دغه ارزښتناک دولت په ناپوهی سره همداسی بیځایه ونه شیندی، بلکې تاسې یې د وخت او ځای مکمل خیال وساتی، او د اوریدونکی هم، د هر پاټکی (طبقی) او پلی او هر وګړی سره د هغه د فکری استعداد، پوهی او ذهنی توان او اقتصادی حیثت سره سمی خبری وکړی او هغه ګابت او محکم د خپلمنځی افهام او تفهیم بنسټ وګرځوی، چې ستاسې تر منځ پری اتفاق وی، چې د نږدی والی او مننی نپاره لار هواره کړی

← د غوره نصیحت کولو مطلب دا دی، چې تاسې له هغه سوز، خیر غوښتنی او اخلاص سره نیکی ولولی راوپاریږی چې اوریدونکی (مخاطب) د مینی او مننی په ولولو راوپاریږی او له دین سره د هغه اړیکی د ذهنی اطمینان تر حده پاتی نه شی، بلکې دین د هغه د زړه آواز، د روح غذا او د ولولو د آرام وسیله وګرځی

په تنقید او مباحثه کې د غوره لاری اختیارولو هدف دا دی، چې ستاسې تنقید تعمیری وی، د زړه سوی او اخلاص ائینه وی، او انداز یې داسې په زړه کې کیناستونکی او ساده وی چې په اوریدونکی کې ضد، کرکی، تعصب او جاهلی غیرت ولولی راونه پاروی، بلکې هغه په واقعی توګه یو څه فکر کولو ته اړ شی او د حق غوښتنه پکې را ولاړه شی، او چیری چې دغه ډول حالات نه پیدا کیږی، تاسې خپلی خبری بندی کړی او له هغه مجلس نه پاڅی ولاړ شی.

← په هر حال کې د مکمل دين بلنه ورکړي او پخپل فکر پکي چاڼ مه کوي، اسلام ته د بلونکي هيڅکله دا حق نه دي، چې هغه پخپل نظر د هغي يو څه برخي وړاندي کړي او يو څه يې پټي وساتي.

الهی لارښوونه ده: وَإِذَا تُتلَی عَلَیهِمْ آیاتُنَا بَیّنَات قَالَ الّنهِنَ لَا یَوْجُونَ لِقَاءَنَا الْتَ بِقُواْنَ غَیْرِ هَلَا اَوْ بَدِّلَهُ قُلْ مَا یَکُونُ لِی اَنْ اَبْدَلَهُ مِنْ تَلْقَاء نَفْسِی إِنْ اَتَبِعُ إِلّا مَا یُوحَی اِلَی اِنْ اَبْدِی اِنْ اَبْعِ اِللّهُ مَا تَلُوتُهُ عَلَیْکُمْ وَلَا اِلّٰی اَخَافُ اِنْ عَصَیْتُ رَبِی عَذَابَ یَوْمِ عَظیم قُلْ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَا تَلُوتُهُ عَلَیْکُمْ وَلَا اَدْرَاکُمْ بِهِ فَقَدْ لَبِشْتُ فِیکُمْ عُمُرًا مِنْ قَبْله اَفْلَا تَعْقَلُونَ ()فَمَنْ اَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللّهِ كَذَبًا أَوْ كَذَب بَآیاته اِنَّهُ لَا یُفْلِحُ الْمُجْرِمُونَ \ (او چی کله هغوی ته زمونو بنکاره کذایل لوستل کیوی، نو کوم کسان چی زمونو پر ملاقات یقین نه لری، هغوی وایی د دی قرآن پر ځای کوم بل قران راوړی یا په دی کی یو څه هغوی وایی د دی قرآن پر ځای کوم بل قران راوړی یا په دی کی یو څه تغییر او تبدیل وکړی، تاسی ورته ووایاست چی زه له خپله څان هیڅکله په دی کی کمی یا زیاتی نشم کولای، زه پخپله د هغه وحی پابندیم چی ماته دی کی کمی یا زیاتی نشم کولای، زه پخپله د هغه وحی پابندیم چی ماته دی کی کمی یا زیاتی نشم کولای، زه پخپله د هغه وحی پابندیم چی ماته ویروونکی ورځی د عذاب ویره راسره ده، دا ورته ووایی، که الله جل جلاله ویروونکی ورځی د عذاب ویره راسره ده، دا ورته ووایی، که الله جل جلاله نه وای غوښتی، چی زه دا قرآن تاسی ته واوروم، نو مابه هیڅکله اورولی نه نه وای نه به هغه تاسی له دی نه خبر کړی وای، بیا به تردی ستر ظالم وای، او نه به هغه تاسی له دی نه خبر کړی وای، بیا به تردی ستر ظالم

<sup>· -</sup> د يونس سورت ١٥- ١٧ ايتونه

څوک وی چي يوه درواغ خبره له ځانه جوړه کړی او د الله جل جلاله لوری ته يې منسوبه کړی، او يا د الله جل جلاله ايات دروغ وګڼی، په رښتيا چې ګنهګار خلک هيڅکله بريالي کيداي نه شي )

حالات که هر څومره خراب وی، په هر حال کې د داعی کار دا دی چې هغه دین پخپل اصل او مکمل حالت کې وړاندی کړی او د الله جل جلاله په دین کې کمی زیاتی او د حالاتو له غوښتنی سره سم پکی بدلون راوستل ډېر لوی او ستر ظلم دی، او د داسې خلکو اخرت او دنیا دواړه تباه کیږی، اسلام د هغه الله جل جلاله رالیږل شوی دین دی، د چا پوهه چې پر ټولو کایناتو محیط ده، چې له ازله تر ابده یقینی پوهه او علم لری او د چا نظر چې په قطعی توګه له غلطی نه پاک دی، چې د بشر د ژوندانه له پیله هم خبر دی او له پای نه یې هم او د چا تر رضا لاندی چې بشری پوهه ورځ په ورځ حیرانوونکی پراختیا پیدا کوی او په بشری ژوندانه کې بی اندازی پر مخیرا ښکاره کیږی، نو ښه د کوم بل چا لپاره به پکی د کمی زیاتی څه مختیا ښکاره کیږی، نو ښه د کوم بل چا لپاره به پکی د کمی زیاتی څه ځای پاتی شی، چې پخپله د لومړی بلونکی مقام دا ښودل شوی چې هغه د یوه مثالی فرمانبردار په څیر د دی دین پیروی وکړی، او د نافرمانی له خیال نه به هم لړزیږی

← دین په حکمت سره پخپل فطری شکل وړاندی کړی چې غیر فطری بوج تری احساس نه شی او خلک د بدګمانی او کرکی په ځای د دین په قبلولو او منلو کې سکون او آرام محسوس کړی، او ستاسې د نرمی خوږی ژبی او حکیمانه بلنی سره خلک بی اندازی مینه څرګنده کړی، حضرت معاویه بن حکم رضی الله عته فرمایی: یو کرتی می له نبی پسره لمونځ ادا کاوه، یو سړی ته پرنجی راغی، ما په لمانځه کې یرحمک الله وویل د پرنجی ځواب می ورکړ، خلکو ماته بد بد کتلو ما وویل، الله جل جلاله دی تاسې سره ښه وکړی ماته ولی بد بد ګوری ؟ نو خلکو ماته د چپ اوسیدلو تاسې سره ښه وکړی ماته ولی بد بد ګوری ؟ نو خلکو ماته د چپ اوسیدلو اشاره وکړه، زه چپ شوم، چې کله نبی په د لمانځه نه فارغ شو، زما مور او پلار دی تری قربان شی، ما د هغه په څیر غوره روزونکی نه د هغه نه د و په لیدلی او نه وروسته هغه نه زه ورټلم، نه یې ووهلم، او نه یې راته بد

رد وویل، صرف دومره یې وفرمایل ګوره! دا لمونځ دی، په لمانځه کې خبری اتری کول ښه نه دی، لمونځ خو د الله جل جلاله د پاکی او لویی بیانولو نوم دی او د هغه د لوړاوی بیانولو او قران عظیم د لوستلو.

په خپل لیک، وینا او د بلنی په خبرو اترو کې تل د اعتدال خیال ساتی چې په اوریدونکی د هیله مندی حالت هم جاری وی او د ویری هم، نه پری ویری دومره زور ورکړی، چې اوریدونکی د الله جل جلاله له رحمت څخه نهیلی (نا امید) شی او خپله اصلاح او خلاصون هغوی ته نه یوازي دا چې مشکل بلکې ناممکن ښکاره شی او نه د الله جل جلاله د رحمت او بښنی داسې فکر وړاندی کړی، چې هغوی بیخی ځانونه خپلواک او غیر مسئوول وګنی او د الله جل جلاله د بی شانه رحمتونو په هیله بد کار یو ته ملا وتړی، حضرت علی رضی الله عنه فرمایی: تر ټولو غوره عالم هغه دی چې خلکو ته په داسې ډول د الله جل جلاله په لور بلنه ورکوی چې له الله چې خلکو ته په داسې ډول د الله جل جلاله د نافرمانی لپاره هغوی ته اجازه ورکوی او نه د الله جل جلاله د نافرمانی لپاره هغوی ته اجازه ورکوی او نه د الله جل جلاله د نافرمانی لپاره هغوی ته اجازه

← د بلنی او دعوت په کوښښونو کې دوام او تسلسل پیدا کړئ او کوم پروګرام چې جوړوئ هغه په استقلال او مسئوولیت سره د پرله پسی چلولو کوښښ وکړی، پروګرامونه نیمګړی پریښودل او د نویو نویو پروګرامونو جوړولو له عادت نه ځانونه وساتئ ، لږ کار کوی، خو پرله پسی یې کوئ

د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: غوره عمل هغه دى چې پرله پسى كيږى، كه څه هم هغه هر څومره لږوى

په قرآن مجید کې دی وَأَمُوْ بِالْمَعْرُوفِ وَاللهَ عَنْ الْمُنكَرِ وَاصْبِوْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَمُور ( په نیکی امر وکړه ، له بدۍ نه منع وکړه او هر مصیبت چې درباندې راشي ورباندې صبر وکړه دا هغه خبرې دې چې د هغو ډېر تاکید کړي شوی دی ) او په نیکی حکم وکړه او له بدیو منع کوه او په دی لاره کې چې کوم مصیبتونه راشی هغه په ازادی سره وزغمه ځکه چې د حق په لاره کې د مشکلاتو او مصیبتونو راتلل ضروری دی، د ازمیښتونو له منزلو نه د تیریدلو رورسته په ایمان کې قوت پیدا کیږی، او په عمل او اخلاقو کې پوخوالی راځی، همدا لامل دی چې الله جل جلاله خپل بنده ګان خامخا آزمایی، څوک چې د ایمان دعوی کوی او څوک چې پخپل دین او ایمان کې څومره زیات پخیږی پر هغه ازمیښتونه هماغومره سخت وی

الهی لارښوونه ده: او مونږ تاسې خامخا د ویری، خطر، ولږی او د ځان او مال په زیانونو اخته کوو او تاسې ازمییو، په داسې حالاتو کې چې کوم کسان صبر وکړی او چې کله کوم مصیبت راشی نو وایی چې مونږ د الله ﷺ یو او د الله جل جلاله لورته ورتلونکی یوو هغوی ته زیری ورکړی چې پر هغوی به د الله جل جلاله له لوری بخششونه وی، د هغه د رحمت سیوری به پری وی او همدا کسان پر سمه لار دی.

حضرت سعد رضی الله تعالی عنه له رسول اکرم صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه وکړه یا رسول الله! تر ټولو زیات ازمیښت د کوم سړی کیږی؟ هغه وفرمایل: د انبیاء علیهم السلام بیا هغه څوک چې په دین او ایمان کې هغوی ته ډېر نږدی وی او بیا چې څوک دوی ته نږدی وی.

د سړی ازمیښت د هغه د دین په اعتبار کیږی، نو څوک چې پخپله دین کې کلک وی، د هغه ازموینه سخته وی او څوک چې په دین کې کمزوری وی، د هغه ازمیښت هم کمزوری وی، او دغه ازمیښتونه پرله پسی وی، تړ دی چې هغه پر ځمکه په داسې حال کې روان وی چې د ګناه پری هیڅ اثر نه وی [مشکوه المصابیح]

او نبی صلی الله علیه وسلم د خپل حال بیانولو په لړ کې وفرمایل، چې زه د الله جل جلاله په لار کې دومره دومره آزمایل شوی یم چې هیڅکله کوم انسان دومره ندی ازمایل شوی، او زه د الله جل جلاله په لاره کې دومره ویرولی شوی یم چې هیڅکله څوک دورمره نه دی ویرول شوی او پر مونږ دیرش شپی ورځی داسې تیری شوی دی چې زما او د بلال د خوړو لپاره یو

هم داسې څيز نه و، چې کوم ذي روح يې وخوړلاي شي، پرته له هغه توښي چې د بلال رضي الله عنه په بغل کې وه [جامع ترمذي]

او نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه فرمایلی : کوم سړی چې د صبر کولو کوښښ کوی الله جل جلاله هغه ته صبر وربښی، اوله صبر نه ډېر غوره او د ډېرو نیکیو جمع کوونکی بخشش بل یو هم نشته [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

په اصل کې ازموينه د تحريک د قوى او ځواکمن کولو او د پرمختګ کولو حتمى وسيله ده، د ازميښتونو له پړاوونو نه د تيريدو پرته يو تحريک هم بريالي کيداى نه شي، په ځانګړى توګه هغه تحريک چې په بشريت کې د يو هر اړخيز انقلاب او بدلون په لور بلنه ورکوى

او د ټول بشری ژوندانه په نوی طرز دودانولو په لور پروګرام له ځانه سره لری په کوم وخت کې چې د مکی سخت زړيو پر نبی صلی الله عليه وسلم او د هغه په ملګريو بی اندازی ظلمونه کول، د هماغو ورځو يوه پيښه حضرت خباب ابن الارت رضی الله عنه بیانوی

لاره کې به د الله جل جلاله پرته د بل څه ویره ورسره نه وی، البته شپنو ته به له څیروونکیو حیواناتو ویره وی، چڼ چیری اوزی ونه داړی، خو افسوس چې تاسې له چټکتیا نه کار اخلی [صحیح بخاری]

حضرت معاویه گه فرمایی چې ما له نبی اکرم گ نه دا ارشاد اوریدلی دی: چې زما په امت کې به یوه ډله پرله پسی داسې موجوده وی چې د الله جل جلاله د دین ساتونکی به وی، کوم خلک چې له هغوی سره ملګرتیا نه کوی او کوم کسان چې د هغوی مخالفت کوی، هغه به یې تباه نه کړای شی، ان تردی چې د الله جل جلاله پریکړه راشی او دا د دین مخالف کسان به په همدی حالت کې وی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

◄ له بی ځایه مهربانی، سستیا او د اصولو له قربانی په کلکه ځانونه وژغوری په قران عظیم کې د مومنانو د ستاینی په باب ویل شوی دی: اشداء علی الکفار (هغوی پر کافرانو سخت وی)

هغوی په يو حال کې هم د خپلو اصولو په لړ کې روغه او سستيا نه کوی هغوی هر څه زغملای شی، خو د دين او اصولو قربانی نشی ورکولای، مسلمانانو ته الله جل جلاله د نبی صلی الله عليه وسلم په وسيله لارښوونه کړی ده:

فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقَمْ كُمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتْبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَلَا تَتْبِعْ أَهْوَاءَهُمْ ( رنو ته دوی ته د دین په لور بلنه ورکړه او څه ډول چې تاته حکم درکړای شوی دی پر هغی په ټینګه ولاړ اوسه او د خلکو په غوښتنو پسی مه درومه).

د دین په چارو کې سستیا، بی ځایه شفقت او له باطل سره روغه جوړه هغه خطرناکه کمزوری ده چې دي او ایمان تباه کوی، د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده: کله چې بنی اسرائیلو د الله جل جلاله د نافرمانی په کارو پیل وکړ، نو د هغوی علماؤ هغوی منع کړل خو هغوی منع نه شول نو د هغوی علماء له هغوی سره د راشه درشه پریښولو پر ځای له هغوی سره ناسته

۱ - د الشوری سورت ۱**۵** ایت

پاسته پیل کړه او له هغوی سره یې خوراک څښاک پیل کړو چې کله داسې وشولو نو الله جل جلاله د هغوی زړونه یو شان کړل او بیا د حضرت داود علیه السلام او حضرت عیسی علیه السلام په ژبه یې پر هغوی لعنت وکې، دا ځکه چې هغوی د نافرمانی لاره غور کړه او په همدی بد کاری کې پر مخ ولاړل، د همدی حدیث راوی حضرت عبدالله بن مسعود څه فرمایی چې نبی کا تکیه کړی وه، بیا سم کیناست او وی فرمایل نه، پر هغه ذات سوګند د چا په واک کې چې زما روح دی تاسې به خامخا خلکو ته د نیکی حکم ورکوی، او له بدیو به یې منع کوی او د ظالم لاس به نیسی او ظالم به د حق منلو ته اړ باسی، که تاسې داسې نه کوی نو ستاسې ټولو زړونه به یو شان شی او بیا به الله جل جلاله تاسې د خپل رحمت او هدایت څخه لری وغورځوی، لکه څنګه یې چې بنی اسرائیل بی برخی کړل

● د خپل اولاد اصلاح او روزنه او هغوی د دین د قایم ساتلو د فریضی سرته رسولو لپاره تیارول ستاسی لومړی فرض هم دی او ستاسی د فعالیتونو فطری ډګر هم دی، د دی ډګر په پریښولو او د خپلو تبلیغی او اصلاحی کوښښونو لپاره یوازی بیرون ډګر لټول ناپوهی او غیر فطری عمل دی او دا ډېره لویه ګناه او تیښته ده، د دی مثال داسی دی چې تاسی د قحط په زمانه کې خپله کورنۍ په لوږه تنده کې بد حاله پریږدی، او بهر غلی ته اړ خلک لټوی، او خپل سخاوت ښکاره کوی، ګواکی چې نه تاسی ته د لوږی تندی او خپلولی او مینی احساس شته او نه د غلی له ویش سره ستاسی ذهن اشنا دی، په قرآن کې مؤمنانو ته لارښوونه شوی ده: یکاآیها الذین آمنوا قُوا اَنفُسکُم وَاَهلیکُم نَارًا (مومنانو! خپل ځانونه او کورنۍ د جهنم له اوره بې کړی)

او نبی گد دی تشریح په دی الفاظو سره کړی ده: له تاسې هر يو نګران او مسئوول دی او له تاسې نه به د هر يوه نه د هغو خلکو په باب پوښتنه کيږي چې ستاسې په سر پرستي کې وي، حاکم څارونکي دي او له هغه نه

۱ - د التحريم سورت ۶ آيت

به د خپل رعیت په باب پوښتنه کیږی او څښتن د خپلی کورنۍ څارونکی دی او میرمن د خپل کورنۍ څارونکی دی او میره د کور د خلکو څارونکی دی نو له تاسې هر یو د کور څارونکی او مسئوول دی او له تاسې هر یوه نه به د هغو خلکو په باب پوښتنه کیږی چې ستاسې په څارنه کې دی [صحیح بخاری]

◄ د خپلو ګاونډيانو کلی او محلی د خلکو د اصلاح په باب هم فکر
 وکړی او د هغوی اصلاح هم خپله فريضه وګڼی

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم یوه ورځ وینا وفرمایله او په هغې کې یې د څینو مسلمانانو ستاینه وکړه، او بیا یې وفرمایل داسې ولی دی چې یو شمیر خلک پخپلو ګاونډیانو کې د دین پوهه نه پیدا کوی او هغوی ته دین نه ورزده کوی او هغوی ته له دین څخه د ناخبره ساتلو عبرتناک نتایج نه وایی، او هغوی له بدو کارو نه منع کوی ؟

او داسې ولی دی چې ځینی خلک له خپلو ګاونډیانو د دین پوهه نه زده کوی او پر دین پوهیدنه نه پیدا کوی او له دین نه ناپوهه اوسیدلو عبرتناک نتایج نه معلوموی، پر الله جل جلاله سوګند! خلکو! خپلو ګاونډیانو ته د دین تعلیم خامخا ورکړی، په هغوی کې د دین پوهه پیدا کړی، هغوی ته نصیحت وکړی، هغوی ته ښی خبری وکړی او هغوی له بدو خبرو منعه کړی، خلکو ته پکار دی چې خامخا له خپلو ګاونډیانو دین زده کړی د دین پوهه پیدا کړی او د هغوی نصیحتونه ومنی او که نه نو ډېر ژر به هغوی ته سزا ورکړم، بیا هغه له ممبر نه راکوز شو او وینا یې پای ته ورسوله.

له اوریدونکیو نه ځینو له نورو پوښتنه وکړه دا کوم خلک وو چې نبی اکرم ﷺ یې پر خلاف تقریر وفرمایه؟ نورو خلکو وویل چې د هغه د خبرو مخه د اشعر قبیلی په لور وه، هغوی د دین پوهه لرونکی خلک دی او د هغوی په ګاونډ کې پر چینو اباد کلیوال خلک دی، کله چې د دی وینا خبر د اشعری قبیلی خلکو ته ورسید نو هغوی د نبی ﷺ په خدمت کې حاضر شول، او وی ویل: ای د الله رسوله! تاسې پخپله وینا کې د ځینو خلکو ستاینه کړی او پر مونږ مو غصه کړی ده، وفرمایاست زمونږ نه څه ګناه شوی ده؟ هغه وفرمایل د خلکو فرض دی چې هغوی خپلو ګاونډیانو ته د

دین تعلیم ورکړی ، هغوی ته وعظ او نصیحت وکړی ، ښی خبری ورته وکړی او له پدو خبرو یې منع کړی و همدا ډول د خلکو دا هم فرض دی، چې هغوی له خپلو ګاونډیانو د دین علم حاصل کړی، د هغوی نصیحتونه ومنی، او په ځان کې د دین پوهه پیدا کړی، او که نه نو زه به ډېر ژر هغوی ته سزا ورکړم، د دی په اوریدو سره د اشعر قبیلی خلکو وویل ای د الله الله سوله! ایا مونږ به نورو خلکو کې د دین پوهه پیدا کړو؟ نبی و وفرمایل : هو! دا ستاسې مسئوولیت دې، نو دی خلکو وویل، جناب مونږ ته یو کال وخت راکړی.

لکه چې رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ورته یو کال وخت ورکړو چې په دی یو کال کې هغوی خپلو ګاونډیانو ته دین زده کړی او دینی پوهه پیدا کړی، له دی وروسته نبی صلی الله علیه وسلم دا ایتونه تلاوت کړل:

لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَالُوا يَعْتَدُونَ() كَالُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنكَر فَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَا كَالُوا يَفْعَلُونَ ( د بنى اسرائيلو پر كفر كوونكيو لعنت كړاى شوى دى د داود په ژبه او د عيسى بن مريم په ژبه او دا لعنت پرى ځكه شوى دى چې هغوى د نافرمانى لاره غوره كړى او پرله پسى يې د الله جل جلاله احكام ماتول ، دوى په خپلو منځو كې يو بل له بدو خبرو نه منع كول بى شكه د هغوى دغه حركت ډېر بد ؤ)

● د کومو خلکو په منځ کې چې تاسې د دعوت او تبلیغ ښکلی فریضه سرته رسوی د هغوی د مذهبی عقایدو او ولولو درناوی او لحاظ وکړی، نه د هغوی لویان او رهبران په بدو نومونو یاد کړی او نه د هغوی پر عقایدو حمله وکړی، نه د هغوی د مذهبی عقایدو سپکاوی وکړی، په مثبت ډول سره او له پوهی او حکمت سره خپله بلنه وړاندی کړی، او په تنقید کې هم د خپلو اوریدونکیو د راپارولو پر ځای په خورا زړه سوی سره د هغوی په خپلو کې د خپلو خبرو د کینولو کوښښ وکړی، ځکه چې په جذباتی تنقید

۱ - د المایده سورت ۷۸- ۷۹ آیتونه

او سپکوونکیو خبرو سره په خپلو اوریدونکیو کې د کوم ښه بدلون هیله نشی کیدای، البته دا اندیښنه به وی چې هسی نه چې د جاهلی غیرت او تعصب په را پاریدو سره هغوی د الله جل جلاله او دین په شان کې ګستاخی وکړی او دین ته د رانږدی کیدو په ځای هغوی نور هم لری شی

قرانی لارښوونه ده: وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوًا بِعَثْرِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ( مومنانوا دا خلک چې له الله پرته نور څوک رابلی، هغوی ته ښکنځلی مه کوی داسې ونه شی چې دوی له شرک نه پورته د جهالت پر اساس الله جل جلاله ته ښکنځلی وکړی)

← د داعی الی الله، په حیث د دعوت فریضه سرته ورسوی یعنی یوازی د الله جل جلاله بنده گان له الله جل د الله جل جلاله بنده گان له الله جل جلاله پرته د کوم بل څیز په لور هیڅکله راونه بلی، نه د وطن په لور بلنه ورکړی ، نه د قوم او نسل په لور او نه د کومی ژبی په لور بلنه ورکړی ، نه د کوم گوند په لور ، د مومن هدف یوازی الهی رضا ده

د دغه اساسی هدف او منشور په لور بلنه ورکړی او د یقین پیدا کولو کوښښ وکړی، چې د بنده کار یوازی همدا دی چې هغه د خپل خالق او مالک بنده کې وکړی، پخپل ځانګړی ژوندانه کې هم او په کورنۍ ژوندانه کې هم، په ټولنیز ژوندانه کې هم او د هیواد په چارو کې هم، لنډه دا چې په ګرد ژوندانه کې د خپل پالونکی پر وینا ولاړ شی، او د هغه د قانون په اخلاص سره پیروی وکړی، له دی پرته بل کوم داسې څیز نشته چې هسلمان یې خپل مرام وګنی او د هغی په لور خلکو ته بلنه ورکړی، مومن چې کله هم د الله جل جلاله لارښوونو نه مخ واړوی، او د الله جل جلاله له رضا پرته کوم بل څیز خپل مرام او مقصد وګرڅوی ، په دواړو جهانو کې به نامراد او ناکام وی

۱ - د الانعام سورت ۱۰۸ آیت

وَمَنْ أَخْسَنُ قُولًا مِمُنْ دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلُ صَالِحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنْ الْمُسْلِمِينَ ( د هغه سړى له خبرى به غوره خبره د چا وى، چا چې د الله په لور بلنه وركړه او نيک عمل يې وكړ او وى ويل چې زه د الله جل جلاله فرمان وړونكى او مسلمان يم )

<sup>ً -</sup> د حم السجده سورت ٣٣ آيت

# په تنظیم کې د نظم آداب

د دعوت او تبلیغ د فریضی سرته رسولو لپاره محکم تنظیم جوړ کړی او د دین د قایم ساتلو لپاره ټولنیز کوښښونه وکړی

وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنْكَرِ ( او په تاسې كې يو ټولى بايد خامخا داسې وى چې د خير په لور بلنه وركړى په ښو كارونو دكم وكړى او له بدو كارونو يې منع كړى )

د الخیر نه مراد هره فطری بنیگنه ده چی تل بشری فطرت بنیگنه گڼلی ده، او د بنه والی گواهی یی اسمانی کتابونو ورکړی ده، دغو ټولو بنیگنو او نیکیو یو جامع او مرتب شکل د الله جل جلاله هغه رالیږل شوی دین دی، چی په هر دوران کی د الله جل جلاله پیغمبرانو راوړی دی او وروستی مکمل، مستند او محفوظ شکل یی هغه کتاب او سنت دی چی د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم امت ته وراکړای شوی دی، د همدی خیر په لور د بلنی ورکولو او نیکیو دا نړی د مالا مال کولو ډکولو) لپاره ضروری ده چی مسلمانان د یوه ټولی په حیث دغه کار سرته ورسوی او د ژوندانه په هر ډګر کی پر باطل د بری حاصلولو لپاره یو مستحکم ټولنیز نظام منځ ته راوړی او بی اندازی منظم ټولنیز کوښنونه وکړی، الله جل جلاله د دغه مستحکم او منسجم ټولنیز نظام ستاینه او منسجم ټولنیز نظام ستاینه د منسجم ټولنیز نظام ستاینه کړیده او دغه ډول ټولنه یی خپله محبوبه ګڼلی ده:

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِلهِ صَفًّا كَأَلَهُمْ بُنِيَانٌ مُرْفُوضٌ (بى شكه هغه كسان الله جَل جلاله ته محبوب دى چى د هغه په لاره كې په استقلال سره صفونه تړلى جنګيږي، ګواكى چې هغه يو مستحكم ديوال دى )

نبی صلی الله علیه وسلم د ټولنیز ژوندانه اهمیت او د یوه ټولی په حیث د ژوندون تیرولو په باب د تلقین په لړ کې فرمایی دری کسان چې په کوم ځنګل کې اوسیږی د هغوی لپاره روا نه ده مګر دا چې هغوی پخپلو کې یو تن امیر وټاکی منتقی)

۱ - د ال عمران سورت ۱۰۴ آیت

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی: کوم سړی چې د جنت په منځ کې خپل کور جوړول غواړی هغه باید له الجماعه ( ټولنی ) سره تړلی وی، ځکه چې شیطان له یوه سړی سره وی او چې کله هغوی دوه کیږی نو شیطان لری تښتی

د الجماعت نه مراد د مسلمانانو داسې منظم ټولی دی، چې کله واک د اسلام په لاس کې وی او مسلمان خلیفه اسلامی احکام عملی کوی او ټول مسلمانان یی پر قیادت او لارښوونه یوه خوله وی، په داسې حالت کې د کوم مسلمان لپاره بیخی د دی ځای نشته چې هغه له ټولنی څخه جلا ژوندون تیر کړی ترڅو پورته ډول ټولنه موجوده نه وی پر امت فرض دی چې په منظم ډول د ټولنیزو کوښښونو په وسیله د دغه (الجماعت) د منځته راټک لپاره کوښښ وکړی

© د اتحاد او تنظیم بنسټ یوازی دین وګرځوی، اسلامی تنظیم هماغه دی چې بنسټ یې الهی دین وی ، الله جل جلاله له دین پرته پر کوم بل اساس د مسلمانانو اتحاد او اتفاق، هغه اتحاد نه دی چې اسلام یې حکم کړی دی او داسې تنظیم او ګوند په حقیقت کې اسلام ګوند نه دی، په مسلمانانو کې د ورورولی او یو والی رښتیانی خپلوی یوازی دین دی ، له دین پرته چې څوک هر یو څیز د خپل اتحاد بنسټ ګرځوی، د یو ځای کیدو په ځای به ډلی ډلی او فرقه ګرځی

تنظیم جوړ کړی خو یوازی او یوازی په دی خاطر چې د الهی دین قایم ساتل ستاسې نصب العین وی او ستاسې ټولی منډی ترړی یوازی د همدی یه خاطر وی

وَاعْتَصَمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيمًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِه إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا خُفْرَة مِنْ مِنْ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَاكَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ \ (او تأسى تول يو خاى د الله رسى مضبوطه ونيسى او جلا جلا فرقى فرقى مه محرخى

<sup>&#</sup>x27; - د ال عمران سورت ۱۰۳ آیت

او د الله جل جلاله هغه احسان یاد ساتی چې پر تاسې یې کړی دی، تاسې د یو بل دښمنان وی، هغه جل جلاله ستاسې زړونه یو ځای کړل او تاسې د هغه په فضل او کرم وروڼه وروڼه شوی )

د الله جل جلاله له رسی نه مراد د الله جل جلاله دین اسلام دی، د قرآن په نظر کې د مسلمانانو یو والی او یوی ټولنی ګرځیدلو اساس همدا دین دی، له دی پرته یو اساس به هم د مسلمانانو یو کوونکی نه بلکې ټوټه ټوټه کوونکی وی

له داعیانو دین ته بلونکیو) سره د زړه مینه وساتی، او دغه اړیکی
 له نورو هر ډول اړیکو نه غوره او د درناوی وړ وګنی

په قران عظیم کې د مومنانو په ستاینه کې ویل شوی دی :

لَا تَجِدُ قَوْمًا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادٌ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلُو كَاتُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ ' ( ته به هغه ډله چې پر الله او د اخرت پر ورخ ايمان لرى له هغوى خلكو سره مينه او محبت كوونكى نه كورى، چې د الله جل جلاله او د هغه د رسول الله صلى الله عليه وسلم مخالفت ته يې ملاتړلى وى، كه څه هم هغه يې خپل پلار يا خپل زوى يا خپل ورور يا يې د خپلى كورنۍ څخه ولى نه وى)

 ⊙ د خپلو تنظیمی ملګرو د پوهی او خیر وښتنی خیال ساتی او په تنظیمی ژوندانه کې د خپلمنځی پوهونی را پوهونی ولولی راویښی کړئ ځکه چې همدا د بریالیتوبضمانت دی.

وَالْعَصْرِ () إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ () إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ
وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ () به زمانه قسم ، انسان به حقیقت کی به
لوی تاوان کی دی ، پرته له هغو خلکو چی ایمان یی راوړی ، او ښه عملونه
کوی او یو بل ته د حق نصیحت او صبر ښودنه کوي

<sup>&#</sup>x27; - د المحادل<sup>،</sup> سورت ۲۲آیت

 د تنظیمی نظم مکمله پیروی وکړی او دا یوازی د تنظیمی استحکام وسیله ونه ګڼی، بلکی دینی فریضه یې هم په نظر کې ونیسی

الهى لارښوونه ده: إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى لَمْرِ جَامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُولَكَ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُولَكَ أُولَئِكَ الَّذِينَ يُسْتَأْذِنُولَكَ أُولَئِكَ الَّذِينَ يُومِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ (مؤمنان خو په رښتيا سره هماغه كسان دى چي الله جل جلاله د هغه رسول له زړه نه ومنى او چه كله د كوم ټولنيز كار په وخت رسول الله صلى الله عليه وسلم سره يو ځاى وى، نو له هغه د اجازت اخستلو پرته ولاړ نه شى، رښتيا دا ده چې كوم كسان له تانه اجازه اخلى هماغه كسان د الله جل جلاله او د هغه د رسول منونكى دى)

د تنظیمی نظم پابندی او د خپل قائد (مشر) اطاعت او قرمانبرداری یوازی یوه قانونی چاره نه ده بلکی یوه مهمه شرعی معامله ده او قرآن عظیم د هغو خلکو د رښتیانی، ایمان ګواهی ورکړی ده چې د ګوندی نظم پابند وی او له کومی تنظیمی وظیفی هغه وخت پاڅی چې کله د خپل مشر نه اجازه واخلی

۶) په ټولنيز ژوندانه کې چې د نيکې هر کار کيږي، د زړه د اخلاصه له هغې سره مرسته وکړي، او چې څه کولاي شي هغه ونه سپموي، د خپلچاري خپلسري او ځان پالنې په څير بدو ولولو نه خپله اخلاقي لمن پاکه وساتي، قرآني لارښوونه ده وتعاونوا على البر والتقوي (او د نيکي او الله جل جلاله نه د ويرې په کارونو کې د يو بل مرسته وکړي)

© د خپلو ملګرو سره ښی اړیکی وساتی او که کله مو له چا سره څه اختلاف پیدا شی نو په سملاسی توګه روغه جوړه وکړی او زړه له چټلتیا نه پاک کړی. فاتقو الله واصلحوا ذات بیکم (نو له الله وویریږی او خپلمنځی اړیکی ښی وساتی)

د اسلامی تنظیم (ګوند) د امیر اطاعت په خوښی سره وکړی او د
 هغه خیر غوښتونکی او وفادار اوسی، نبوی لارښوونه ده: مسلمانانو ته د

۱ - د النور سورت ۶۴ آیت

خپل مسئوول خبره اوریدل او منل ضروری دی که څه هم هغه حکم یې پر مزاج برابر وی او که نه په دی شرط چې هغه د الله جل جلاله د نافرمانی خبره نه وی، هوا چې کله د الله جل جلاله د نافرمانی حکم وکړی نو نه د هغه خبره واوری او نه یې باید ومنی [صحیح بخاری - صحیح مسلم]

حضرت تمیم داری فرمایی چی نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی:
دین په اخلاص سره د خیر غوښتنی او وفاداری نوم دی، دری کرتی هغه دا خبره
تکرار کړه مونږ تری پوښتنه وکړه، د چا خیر غوښتنه او وفاداری ؟ ارشاد
یی وفرمایه د الله جل جلاله ، د هغه د رسول، د هغه د کتاب د مسلمانانو
د مسئولینو او د عامو مسلمانانو وفاداری [صحیح مسلم]

© له تنظیمی تعصب، تنګ نظمی او ډله بندی نه ځانونه وژغوری، په پراخه زړه او ښو اخلاقو سره د هر یوه مرسته وکړی او هر څوک چې د دین کار کوی د هغوی درناوی وکړی، له هغوی سره د خیر غوښتنی او اخلاص چلن وکړی او هغوی د خپل سفر ملګری او مرستیالان وګنی، د دین کار کوونکی په حقیقت کې یو د بل مرستیالان او ملاتړ دی، د ټولو هدف دین دی او ټول له خپلی پوهی سره سم د دین خدمت کول غواړی، په اخلاص سره او د افهام او تفهیم له لاری د یو بل غلطی ښکاره کول او د صحیح فکر او عمل ښودنه خو خورا ډېر ښه او مبارک کار دی، او همداسی باید وی، البته خپلمنځی کرکه، اختلاف، حسد او کینه او یو بل له ځانه ټیټ ښودل او یو په بل پسی بد تبلیغات کول هغه بده کړنلاره ده چې په هیڅ ډول د دین بلونکیو سره نه ښایی او د هغو خلکو لمن باید د دغه ډول داغونو نه بیخی پاکه وی چې په اخلاص سره او په واقعی توګه د زړه له تل نه بیخی پاکه وی چې په اخلاص سره او په واقعی توګه د زړه له تل نه غواړی چې خپل ځواکونه او استعدادونه د الله جل جلاله په لاره کې ولګوی او په ژوندانه کې د الله جل جلاله د دین یو څه خدمت وکړی.

# د مشرتابه (قیادت) آداب

د اسلامی تنظیم د ګوند، د مشرتابه او لارښوونی د پاره داسی سړی وټاکی چې له الله په ویره او تقوی کې تر ټولو د مخه وی، په دین کې د مشرتابه او لویی معیار نه مال او دولت دی او نه خاندان، بلکې په دین کې هماغه څوک تر ټولو غوره دی، چې تر ټولو زیات له الله جل جلاله ویریدونکی وی، قرآنی لارښوونه ده:

یَاآیُهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاکُمْ مِنْ ذَکرِ وَأُنکَی وَجَعَلْنَاکُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا اِنّ اَکْرَمَکُمْ عِنْدَ اللّه اَتْقَاکُمْ إِنّ اللّه عَلِيمٌ خِيرٌ (ای انسانانو! مونو تأسی له یوه سړی او بَبخی نه پیدا کړی تاسی مو کورنۍ او قبیلی وګرخولی چې پخپلو کې سره وپیژنی، بیشکه د الله جل جلاله په نزد په تاسی ټولو کې ډېر معزز او مکرم هغه دی چې په تأسی ټولو کې زیات متقی او پرهیزګار وی) عزز او مکرم هغه دی چې په تأسی ټولو کې زیات متقی او پرهیزګار وی) حق د قیادت او مشرتابه ټاکنه یوه سوچه دینی فریضه وګنی او خپله رایه د الهی امانت ګڼلو له مخی د هغه چا په حق کې استعمال کړی، چې تاسې یې واقعًا د دی دروند بار پورته کولو او د دی د حق ادا کولو وړ ګنی

إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُوَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا (بیشکه الله جل جلاله تاسی محکم کوی چی تاسی خپل امانتونه هغه چاته وسپاری چی اهل یی وی) دا یوه اصولی او جامع لاربنوونه ده چی هر ډول امانتونه پکی شامل دی او د بیان په لړ کی له امانتونو نه مراد د اسلامی تنظیم مسئوولیتونه دی یعنی د اسلامی جماعت د قیادت او لاربنوونی لپاره د خپل نظر او خوښی امانت هغه اهل ترین سړی ته وسپاری چی په واقعی توګه د امانت بار او چتولو اهلیت او استعداد لری ، په دی لړ کی پلویتوب یا بی ځایه پیرزوینی نه همدا رنګه له نورو عواملو په اغیز منتیا سره رایه ورکول خیانت دی، چی د مؤمن لمن تری باید پاکه وی

۱ - د النساء سورت ۵۸ آیت

که تاسې ته د مسلمانانو د تنظیم مسئوولیت دروسپارل شی نو خپلو مسئوولیتونو ته پوره پوره پاملرنه وکړه او په مکمله دیانتداری د مسئوولیت له احساس او پاملرنی سره خپله دنده سرته ورسوی

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده . څوک چې د مسلمانانو د ټولنیزو چارو مسئوول وی او دی ورسره خیانت وکړی نو الله جل جلاله به پری جنت حرام کړی [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: کوم سړی چې د مسلمانانو د ټولنیزو چارو مسئووفیت پر غاړه واخیست، بیا یې د هغوی خیر غوښتنه ونه کړه او د هغوی د کارونو په سرته رسولو کې یې خپل څان داسې ستړی نه کړ، لکه څنګه چې د خپلو څانګړیو اړتیاو لپاره څان ستړی کوی، نو الله جل جلاله دغه سړی پر مخی په جهنم کې راګذاروی [طبرانی]

له خپلو مامورینو سره د نرمی، مهربانی انصاف او حوصلی نه کار واخلی، چې هغوی په پراخه ژړه ستاسی سره مرسته وکړی او الله جل جلاله ستاسی تنظیم ته د خپل دین د یو څه خدمت کولو توفیق درکړی ، په قرآن عظیم کې د نبی صلی الله علیه وسلم په ستاینه کې ویل شوی دی فیما رَحْمَه مِنْ الله لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ کُنْتَ فَظًا غَلِظَ الْقَلْبِ لَالْفَصُّوا مِنْ حَوْلِكَ ( دا فَجَو د الله جل جلاله رحمت دی چې ته د دی خلکو لپاره بی اندازی نرم زړه یې، او که نه چیری تاسی سخت مزاجه او سخت ګیر واست، نو دوی ټول به ستاسی په شاو خوا راټول شوی نه وو)

او پر نبی صلی الله علیه وسلم ټینګار شوی دی: وَاخْفِصْ جَنَاحَكَ لِمَنْ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ او تاسې د خپلی مهربانی زرونه وغوړوی د هغو مؤمنانو لپاره چې ستاسې پیروی کوی ﴾

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه یو کرتی د تقریر په ترڅ کې وفرمایل ای خلکو زمونږ پر تاسې حق دی چې پسی شاه په اخلاص سره

۱ - د ال عمران سورت ۱۵۰ آیت

زمون خیر وغواړی او د نیکی په چارو کې زمون سره مرسته وکړی، بیا یې وفرمایل: ای د حکومت مسئوولینوا د حاکم له صبر او نرمی نه زیات ګټور او د الله جل جلاله په وړاندی ډېر غوره بل یو صابر هم نه شته دی همدا رنګه د حاکم د ناپوهی جذباتیت او بی سوچ او بی فکره کار کولو نه زیات زیان رسوونکی او ناوړه کومه بله ناپوهی او بدچلنی نشته

و خپلو ملګريو اهميت احساس کړی، د هغوی د احساساتو درناوی وکړی، د هغوی اړتياوی احساس کړی او له هغوی سره داسې د ورورولی رويه وکړی، چې هغوی تاسې تر ټولو زيات خپل خير غوښتونکی وګڼی. حضرت مالک بن حويرث رضی الله عنه وايی چې يو کرتی مونږ څو تنه همزولی ځوانان له نبی صلی الله عليه وسلم سره د اوسيدو لپاره ولاړو او مونږ د رسول اکرم صلی الله عليه وسلم په خدمت کې تر شلو شپو پوری وو، واقعی چې د الله رسول بی شانه نرم زړی او مهربان و، چې کله هغه احساس کړه چې اوس مونږ د خپلی کورنۍ يادونه غموی نو له مونږ نه يې پوښتنه وکړه چې پوښتو کورونو کې مو څوک پريښی راغلی ياست؟ مونږ ورته تفصيل ووايه نو وی فرمايل: ښه نو اوس تاسې خپلو کورونو ته بيرته ولاړ شی او له هماغی سره اوسی، او څه چې تاسې زده کړی دی هغوی ته يې زده کړئ او هغوی ته نيکی خبری زده کړئ ، او پلانی لمونځ په پلانی وخت ادا کړی او چې کله د لمانځه وخت ادا کړی، او پلانی لمونځ په پلانی وخت ادا کړی او چې کله د لمانځه وخت راشی نو له تاسې نه يو آذان وکړی، او چې څوک په تاسې کې د علم او وخت راشی نو له تاسې نه يو آذان وکړی، او چې څوک په تاسې کې د علم او کړدار له مخی زيات وی هغه دی امامت وکړی

د خپلو ملګريو درناوی وکړی او هغوی خپله اصلی پانګه وګڼی او په پالنه او روزنه کې يې په ټول توان او زړه سوی سره وخت ولګوی، او د هغوی په بی وسی او مفلس ګڼلو د حرص او هوس په نظرونو د هغو خلکو په لور مه ګوری، چې الله جل جلاله ورته دنيوی شان او شوکت او د مال او د ولت وخت ورکړی دی.

وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ بِالْقَدَاةِ وَالْعَشِيُّ يُوِيدُونَ وَجْهَةُ وَلَا تَعْدُ عَبَّاكَ عَنْهُمْ تُوبِدُ وَالْعَشِيُّ يُويدُونَ وَجْهَةُ وَلَا تَعْدُ عَبَّاكَ عَنْهُمْ تُوبِدُ وَيَعَدُ وَلِمَا وَ عَوْسَتُونَكَى بِه تُوكُه سهار انديوالى مطمئن كړى چې د خپل رب د رضا د غوښتونكى په توګه سهار او ماښام هغه خپل رب جل جلاله رابولى، او د هغوى له نظره په پرى وتو د دنيوى او شوكت په غوښتنه كى خپل نظرونه مه څغلوى).

په اصل کي د دي جماعت پانګه هماغه کسان دي، چي په مال ځان او وخت سره د دين په تبليغ او خپراوی کي مشغول وي، د تنظيم د مشر (قايد) مسووليت دي چي د هغوي اهميت احساس کړي او خپله ټوله، پاملرنه د هغوي په روزنه او تيارولو کې ولګوي

حدد تنظیم ټول کارونه د ملګرو په مشوره فیصله کړی او سرته یې ورسوی او د ملګرو له اخلاصمندو مشورو نه ګټه واخلی او د تنظیم په چارو کې د هغوی مینه او محبت زیات کړی، د مومنانو صفت الله جل جلاله دا هم بیان کړی دی، چې د هغوی چاری پخپلمنځی مشورو سره سرته رسیږی : وَامْرُهُمْ شُوْرِیْ بُیْنَهُمْ... (او د هغوی چاری د خپلمنځی مشورو له مخی فیصله کیږی ...).

په ګوندی ر تنظیمی ) چارو کې تل له پراخ زړیتوب او قربانی نه کار واخلی خپل ځان او د کورنۍ خلکو ته په کومه چاره کې لوړ اوی مه ورکوی ، بلکې تل د قربانی او سخاوت رویه خپله کړی ، تر څو مو ملګری په خوشحاله زړه د هری قربانی ورکولو لپاره مخکی مخکی وی او په هغوی کې له تنظیم نه خفګان او بی تعلقی پیدا نه شی ، او د خپلچاری او خپلسری ولولی یې راونه پاریږی

حضرت ابوبکر صدیق رضی الله عنه یو ځلی حضرت عمر رضی الله عنه ته وویل: ای د خطابه زویه! ما پر مسلمانانو ته د دی لپاره ټاکلی یی چې ته له هغوی سره د مهربانی رویه وکړی، تا د نبی صلی الله علیه وسلم صحبت لید هغوی سره د مهربانی راه الله علیه وسلم څنګه مونږ ته پر خپل ځان او لیدلی دی چې نبی صلی الله علیه وسلم څنګه مونږ ته پر خپل ځان او

<sup>ٔ -</sup> د الکهف سورت ۲۸آیت

زمونې کورنيو ته پر خپلو کورنيو لوړاوى ورکاوه، ان تر دى چې مونې ته به چې څه د هغه له لورى راکول کيدل او له هغو نه به څه پاتى کيدل نو هغه به مونې د نبى صلى الله عليه وسلم کورته، سوغات ليږل (کتاب الخراج)

وژغوری او له بی ځایه ښی ځوانی او خپلپالنی څخه د تل لپاره ځانونه وژغوری او له بی ځایه ښی ځوانی او ترحم نه هم ځانونه وساتی، حضرت یزید ابن ابو سفیان شه وایی: چی کله حضرت ابوبکر صدیق رضی الله عنه زه سر لښکر کړم او د شام په لوری یې لیږلم نو هغه وخت یې ماته دا نصیحت وفرمایه: ای یزیده! ستا یو څه دوستان او خپلوان دی کیدای شی چی ته هغو ته د ځینو مسئوولیتونو سپارل غوره وګنی، ستا لپاره زما په نظر تر ټولو زیاته د اندیښنی او ویری خبره دا ده ، نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی چې کوم سړی د ټولنیزو چارو مسئوول وی او هغه پر مسلمانانو څوک یوازی د خپلوی او یا دوستی له امله حکمران کړی، نو الله جل جلاله به د هغه له لوری یوه فدیه هم قبوله نه کړی ان تر دی چې په جهنم کې به یې واچوی [کتاب الخراج]

چ په تنظیم کې د نظم ساتلو د زیات نه زیات کوښښ وکړی او هیڅکله په دی لړ کې له بی ځایه نرمی او سستیا نه کار وانځلی

الهی لارښوونه ده: إِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَنْ لِمَنْ شَنْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ اللّهَ (رنو چې كله هغه د كوم خاص كار لپاره له تانه اجازه وغواړى نو تاسې چې چا ته غواړى اجازه وكړى او د هغو خلكو په حق كې له الله جل جلاله څخه بخښنه وغواړى)

یعنی چې کله د تنظیم ملګری د کوم ټولنیز ضرورت لپاره جمع وی او بیا ځینی کسان د خپلو ځانګړیو اړتیاو او مجبوریو له امله اجازه وغواړی، نو د تنظیم د مشر فرض دی چې هغه د تنظیم د نظم د اهمیت په خاطر یوازی همغو کسانو ته اجازه ورکړی، د چا اړتیا چې په واقعی توګه د دغه دینی او

۱ - د النور سورت ۶۱ آیت

# 

اجتماعي کار په مقابل کې ډېره د لوړاوي وړ وي ، يا د چا عذر چې واقعً شرعي عذروي او د هغي منل ضروري وي .

## پنځم څېرکي

#### د بننگی احساس

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لاربنوونه ده چې الله جل جلاله فرمایی:
زما بنده ګانو! له تاسې نه هر یو بی لاری دی، پرته له هغوی چې چا ته زه
لاربنوونه وکړم، نو تاسې زما نه هدایت وغواړی چې زه درته هدایت وکړم،
زما بنده ګانو! له تاسې هر یو وږی دی، پرته له هغوی چې زه یې پری
وخورم، نو تاسې زما نه روزی وغواړی چې زه تاسې ته روزی درکړم، زما
بنده ګانو! له تاسې هر یو لوڅ دی، پرته له هغوی چې زه یې ورته واغوندم،
نو تاسې زما نه جامی وغواړی چې زه یې در واغوندم، زما بنده ګانو! تاسې
په شپه کې هم ګناه کوی او د ورځی هم او زه ټول ګناهونه بخښلای شم، نو
تاسې زمانه بخښنه وغواړی، چې زه ستاسې ګناه وبخښم

## د توبی او استغفار آداب

خ د توبی له قبلیدونه هیڅکلدمه نهیلی کیږی، که هر څومره لوی لوی گناهونه درنه شوی وی، په توبی سره خپل نفس پاک کړی او الله جل جلاله ته امیدوار هیله مند) اوسی، نهیلی نا امیدی) د کافرانو کار دی، د مومنانو خو غوریز ښه والی دا دی چې هغوی ډېر زیات توبه کوونکی وی او په یو حال کې له الله مه نامیده کیږی، د ګناهونو د زیاتوالی له ویری نهیلی کیدل او د توبی له قبلیدو نهیلی کیدل د ذهن او فکر تباه کوونکی بی لاری ده، الله جل جلاله د خپلو محبوبو بنده ګانو دا ستاینه نه ده کړی چې له هغوی نه چې له هغوی نه په کناهونه کیږی، بلکې فرمایلی یې دی چې له هغوی نه ګناهونه کیږی، خو هغوی پر خپلو ګناهونو ټینګار نه کوی، په ښکاره ډول پری اعتراف کوی او د څان د پاکولو لپاره نا آرامه وی.

وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ \ راو كه كله له هغوى نه كوم بد كار كيږى، يا هغه پر خپل خان كله كوم زياتى كوى، نو ورسره هغوى ته الله جل جلاله ياديږى، او له هغه جل جلاله نه د خپلو الله ورسره هغوى ته الله جل جلاله پرته څوك دى چي الله ونه بخښلاى شى؟ او هغوى له علم او پوهى سره پر خپلو كړو هيڅكله ټيناكار بخښلاى شى؟ او هغوى له علم او پوهى سره پر خپلو كړو هيڅكله ټيناكار نه كوى).

او په بل خای کې فرمایی: اِنَّ الَّذِینَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَانِفٌ مِنْ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴿ ( حُوک چې واقعًا له الله جل جلاله ويريدونکی دی، د هغوی حال دا وی چې کله د شيطان د اغيز له مخی کوم بد خيال د

۱ - د ال عمران سورت ۱۳۵ آیت

<sup>&#</sup>x27; - د الاعراف سورت ۲۰۱آیت

# දාවේ දාල්ලාවූ ව ලිපි ඌා අ

هغه په دهن کې تیریږي، نو ژر هوښیاریږي او بیا هغه ته صاف ښکاره کیږي چې صحیح روي کومه ده)

او د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: ټول انسانان له یو مخی خطا کاران دی او غوره خطا کار هغه دی چې ډېر زیات توبه کوونکی دی.

په قران عظیم کې الله جل جلاله د خپلو محبوبو بنده ګانو دا غوره والی بیان کړی دی، چې هغوی د سهار په وختونو کې د الله جل جلاله په حضور کې لړزیږی او توبه او استغفار کوی او دا یقین ولری، چې الله جل جلاله به د هغوی پر ګناهونو د عفوی او بخشش پرده وغوړوی، ځکه چې هغه جل جلاله ستر بښونکی دی او د خپلو بنده ګانو سره بی اندازی مینه کوونکی دې

وَاسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ ثُمُّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدُودٌ ﴿ رَاوَ دَ خَيْلَ پِالُونكَى څخه بښنه وغواړی او د هغه پر وړاندی توبه وکړی، بیشکه زما رب ډېر رحم کوونکی دی او ډېر محبت کوونکی دی )

⇒ د الله جل جلاله رحمت ته تل امیدوار اوسی او دا یقین ساتی چی گناه هر څومره زیاته وی د الله جل جلاله رحمت تردی ډېر زیات پراخ دی، د سمندر له څپو نه د زیاتو گناهونو کونکی چی کله پر خپلو گناهونو شرم احساس کړی او د الله جل جلاله په حضور کی لړزیږی، نو الله جل جلاله د هغه اوری او د خپل رحمت په لمن کی هغه ته پناه ورکوی.

قُلْ يَاعِبَادِي اللّهِ أَسُرَقُوا عَلَى الْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ اللّهِ بَاللّهُ أَلْكُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الْفَقُورُ الرّحِيمُ (رَالُهُ اللّهِ وَأَسْلَمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِكُمْ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>-</sup> د هود سورت ۹۰ آیت

<sup>-</sup> د الزمر سورت ۵۴-۵۴ آیتونه

فرمانبرداری وکړی، تر دی د مخه چې پر تاسې کوم عذاب راشی او بیا به له تاسی سره له هیڅ ځایه مرسته ونه شی )

⇒د ژوندانه په هره برخه کې چې مو پر ګناهونو شرم احساس کړ، الهی توفیق یې وګڼی او د توبی دروازی خلاصی وګڼی، الله جل جلاله د خپلو بنده ګانو توبه تر هغه وخته پوری قبلوی، تر څو چې د هغه ساه وتلی نه وی، البته د ساه له وچتیدو وروسته چې کله انسان بل عالم ته د تلو په حالت کې وی، نو د توبی وخت پای ته رسیږی

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده : الله جل جلاله د خپل بنده توبه قبلوی خو د ساه وتلو نه مخکی مخکی [جامع ترمذی]

د حضرت یوسف علیه السلام وروڼو چې هغه په تیاره کوهی کې ګذار کړ او په خپل فکر یې هغه وواژه، ګواکی چې هغوی نبی د وژلو ګناه وکړه او د هغه کمیس یې پر وینو ککړ کړ او د خپل پلار یعقوب علیه السلام د باور راوستلو کوښښ یې وکړ چې یوسف علیه السلام مړ شوی دی او هغه لیوه خوړلی دی، خو د داسې ستری ګناه له کولو څو کاله وروسته چې کله په هغوی کې د خپلی ګناه احساس راولاړیږی، او هغوی شرمیدلی له خپل پلار نه غوښتنه کوی چې پلار جانه! زمونږ لپاره الله جل جلاله ته دعا وکړه، چې الله جل جلاله زمونږ ګناه وبخښی، نو د الله جل جلاله پیغمبر حضرت یعقوب علیه السلام د دی خبری په کولو هغوی نه نامیده کوی چې ستاسې ګناه ډېره ستره ده، او پردی ستره ګناه اوس کلونه تیر شوی دی، نو اوس د بخښنی څه سوال ؟ بلکې هغه وعده کوی ، چې زه به یوازی ستاسې لپاره خپل پروردګار ته د بخښنی دعا کوم، او هغوی ته دا یقین ورکوی چې الله جل جلاله به ضرور تاسې معاف کړی، ځکه چې هغه خورا بخښونکی او ډېر مهربان دی.

# ්ස්වාල් ආදාව ්ල කිසි වූපා අද

448

قَالُوا يَاأَبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِنِينَ \ (هغوی ټولو وویل: ای پلار جانه! زمونږ د ګناهونو د بخشش لپاره دَعَا وکړی په رښتیا چې مونږ ډېر خطا کاران یو).

قَالَ سَوْفَ اَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ \ (حضرت يعقوب عليه السلام وويل: زه ستاسي لپاره د خپل رب څخه ضرور د بخښني دعا كوم او هغه به تاسي خامخا وبخښي رښتيا چې هغه بخښونكي دي او بي اندازي رحم كوونكي دي).

نبی صلی الله علیه وسلم د امت نهیلی نه د خلاصون لپاره صحابه کرامو رضوان الله علیهم اجمعین ته یوه عجیبه غریبه قصه واوروله، چی دا درس تری اخیستل کیږی چی مومن د ژوندانه پر کومه برخه شرم احساس کړی او په رښتیا سره د الله جل جلاله له ویری هغه په حضور کی ولړزیږی نو هغه جل جلاله یې د مغفرت او بخښنی په لمن کې تاوه وی او هیڅکله به نه غمجن کیږی

نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل چې په پخوانیو قامونو کې یو سړی و چې ۹۹ مړی یې کړی وو، هغه د خلکو نه پوښتنه وکړه چې په دنیا کې تر ټولو لوی عالم څوک دی؟ خلکو ورته د یوه بزرګوار راهب پته ورکړه، هغه سړی راهب ته ولاړ او ورته وی ویل محترما! ما نه نوی مړی (خونه) کړی دی، ایا زما توبه هم قبلیدای شی؟ راهب ورته وویل نه، ستا د توبی قبلیدو لپاره هیڅ ځای پاتی نه دی، د دی خبری په اوریدو سره هغه سړی راهب هم قتل کړ، او اوس هغه د پوره سلو کسانو قاتل و، اوس هغه بیا له خلکو نه پوښتنی پیل کړی چې په نړی کې تر ټولو پوه عالم څوک دی؟ خلکو ورته د یو بل راهب پته ورکړه، هغه سړی د توبی لپاره هغه راهب ته ورغی او هغه یو بل راهب پته ورکړه، هغه سړی د توبی لپاره هغه راهب ته ورغی او هغه ته یې د خپل حال بیانولو په ترڅ کې وویل ښاغلیه! ما سل قتلونه کړی دی، دا راته ووایی چې زما توبه قبلیدای شی؟ او زما د بخښنی هم کوم شکل

<sup>· -</sup> د پوسف سورت ۹۷ آيت

۲ - د يوسف سورت ۹۸آيت

شته؟ راهب ورته وویل ولی نه! ستا او د توبی تر منخ څه شی خنډ کیدای شي؟ پلاني هيواد ته ولاړ شه، هلته د الله جل جلاله يو څو غوره بنده ګان په عبادت مشغول دی، ته هم له هغوی سره د الله جل جلاله په عبادت مشغول شد، او بيا هيڅكله خپل وطن ته بيرته مه راځه، ځكه اوس دا ځاي ستا لپاره په دینی لحاظ مناسب نه دی دلته ستا لپاره پر توبه قایم پاتی کیدل او د ځان اصلاح کول ډېر ګران دی - هغه سړی روان شو، لانیمه لاره يې وهلی نه وه چې د مرګ پيغام ورته راغي، اوس د رحمت او عذاب ملاتکي پخپلو کې په جګړه وي، د رحمت ملاتکو وويل اوس ده له ګناهونو توبه کړي او د الله جل جلاله لپاره دي لوري ته راغلي دي، د عذاب ملائكو وويل، تر اوسه ده کوم نيک کار نه دی کړی، دا خبری کيدی چې يوه ملاتکه د انسان په شکل راغله، دی ملاتکو هغه خپل حکم (منځگړی) کړ، چې هغه دی د دغو دواړو ډلو ملائکو تر منځ فيصله وکړي، هغه د انسان په شکل ) ملايکي وويل دواړو خواو ته ځمکه اندازه کړي او وه ګوري چې هغه ځاي له دي ځايه نږدي دي چې له کومه راغلي او که هغه ځاي نږدي دي چيرته چې دي روان ؤ، ملايکو ځمکه اندازه کړه هغه ځاي نږدی وخوت چیری چې دا سړی روان و، او د تلو په وخت کې د رحمت ملائكو د هغه روح واخيست او الله جل جلاله هغه وباښه [بخاري، مسلم] پوازی د الله جل جلاله په حضور کې پر خپل ګناهونو اقرار وکړی د هماغه په حضور کې له ويري ولړزيږي او د هماغه په مخکې خپلې عاجزي، بي وسي او ګنه ګاري اظهار وکړي.

تواضع او انکسار د انسان هغه پانگه ده چې یوازی د الله جل جلاله په حضور کې وړاندې کیدای شی، او کوم بد برخی بد(نصیبه) چې خپله د عجز او احتیاج سرمایه د ځان په څیر بی وسی او مجبورو انسانانو ته وړاندی کوی، نو بیا د دغه مفلس سره د الله جل جلاله په حضور کې د وړاندی کولو لپاره هیڅ نه پاتی کیږی، او هغه به ذلیل او رسوا شی، تل به د غم ټکری خوری او هیڅکله په د درناوی څښتن نه شي،

الهي لارښوونه ده:

وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرُّحْمَة لَوْ يُوَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمْ الْعَذَابَ بَلْ لَهُمْ مَوْعِدٌ لَنْ يَجَدُوا مِنْ دُونِهِ مَوْئِلًا \ رَاو ستا پروردگار د گناهونو پتوونكى او ډېر زيات رحم كوونكى دى، كه هغه جل جلاله دوى پر خپلو بد اعمالو فوراً ونيسى نو عذاب به راوليږى، خو هغه جل جلاله په (خپل رحمت سره) يو وخت د هغى لپاره ټاكلى دى او دا خلك به د خلاصون لپاره له هغه پرته يو د بناه ځاى ونه ومومى).

او سوره شوری کې دی : وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنْ السَّيِّنَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ۚ ( او هماغه دی چې د خپلو بنده ګانو توبه قبلوی او د هغوی ګناهونه بخښی او پر هغو ټولو پوهیږی چې تاسې یې کوی ).

په اصل کې انسان باید پر دی یقین ولری، چې د بری او خلاصون هم یوه دروازه ده، له دی دروازی نه چې څوک دیکه کړای شوی وی، بیا د تل لپاره ذلیل او بی برخی پاتی شو، مؤمنانه فکر همدا دی، چې له بنده که هر ډول ګناه وشی، د هغه کار دا دی چې د الله جل جلاله په حضور کې پښیمانی څرګنده کړی او د هماغه جل جلاله په حضور کې د خپلی ملامتیا اوښکی تویی کړی د بنده د پاره له الله پرته بله یوه دروازه هم نشته، چې له هغی نه وبخښلای شی، ان تر دی چې که سړی الله جل علی شانه پریږدی او د پیغمبر صلی الله علیه وسلم د خوشحالولو کوښښ وکړی نو د الله جل جلاله په دربار کې د هغه دغه کوښښونه هیڅ ارزښت نه لری، او هغه به نامراده شړل کیږی.

رسول هم د الله جل جلاله بنده دی او هغه هم د همدی درگاه فقیر دی، هماغه صلی الله علیه وسلم ته چی کومه ستره مرتبه ورکړای شوی ده او د هغه د ستر توب راز هم دا دی چی هغه به د الله جل جلاله تر ټولو عاجز بنده

۱ - د الکهف سورت ۵۸ آیت

۲ - د الشوري سورت ۲۵ آیت

وی او د نورو انسانانو په مقابله کې به د الله جل جلاله په حضور کې تر ټولو زيات له ويري لړزيږي، د نبي اکرم صلى الله عليه وسلم لارښونه ده.

خلکو! له الله جل جلاله د خپلو ګناهونو بخښنه وغواړی، او د هغه حضور ته مراجعه وکړی ما ته وګوری زه د ورځی سل سل کرتی له الله جل جلاله نه د مغفرت غوښتنه کوم [صحیح مسلم]

د مناققانو په یادونه کې الله جل جلاله فرمایی: یَخْلِفُونَ لَکُمْ لِتَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنْ تَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا یَرْضَی عَنْ الْقَوْمِ الْفَاسِقِینَ [ دا منافقان به ستاسی په مخ کې قسمونه خوری چې له هغوی نه راضی شی، که له دوی نه راضی هم شی نو الله جل جلاله هیڅکله له داسې بی دینانو، نه راضی کیږی].

په قرآن مجید کې د حضرت کعب بن مالک د پند وړ پیښه د تل لپاره درس دی، چې بنده باید هر څه تیر کړی او هر ډول ازمیښت وزغمی، خو د الله جل جلاله له درګاه نه د تیښتی لار غوره نه کړی، د دین په لاره کې چې پر انسان هر څه تیر شی او الله جل جلاله پر هغه هر څومره مشکلات راولی هغه د انسان د ژوندانه د ښکلی کولو او د مرتبی د لوړولو وسیله ده. همدا بی عزتی د تلپاتی درناوی رښتونی لاره ده او څوک چې د الله جل جلاله دروازه پریږدی او بل چیرته پرتم او درناوی لټوی، هیچیری به یې تر لاسه نه کړای شی، دی به هر ځای ذلیل او خوار او په ځمکه او آسمان کې به ورته یوه سترګه ځای هم درناوی نه ښکاری.

وَعَلَى النَّلَاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا صَاقَتْ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَخُبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ الْأَرْضُ بِمَا رَخُبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ الْأَدْفُ بِمَا رَخُبَتْ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ النَّوْبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ النَّهُ مُ وَلَّذُولاى شول د چا معامله چې ځنډولاى الرَّحِيمُ \( (او هغه درى واړه هم وبخښلاى شول د چا معامله چې ځنډولاى شوى وه، كله چې ځمكه د خپلو ټولو پراخيو سره پر هغوى تنګه شوه او خپل ځانونه هم ورته پيتى شول او هغوى پوه شول چې له الله جل جلاله نه خپل ځانونه هم ورته پيتى شول او هغوى پوه شول چې له الله جل جلاله نه

۱ - د توید سورت ۹۶ آیت

<sup>-</sup> د التوبه سورت ۱۱۸ آیت

پرته د خلاصون هیڅ د پناه ځای نشته، پرته له دی چې پخپله له هغه سره پناه واخستل شی، نو الله جل جلاله پخپلی مهربانی سره د هغوی په لوری توجه وکړه، تر څو هغوی هم د الله جل جلاله لوری ته متوجه شی، بیشکه هغه ډېر مهربان او بخښونکی دی)

له پورته دری بزرگانو نه مراد حضرت کعب بن مالک رضی الله عنه حضرت مرازه ابن ربیع رضی الله عنه دری وارد مثالی توبه به تر قیامته د مسلمانانو لپاره د لاری مشال وی

حضرت کعب ابن مالک رضی الله عنه چې په بوډاتوب کې ډوند شوی و او د خپل زوی سره به ګرځیده، هغه پخپله د خپلی مثالی توبی پندوره پیښه خپل زوی ته بیان کړی وه چې د حدیثو په کتابونو کې ساتل شوی ده د تبوک غزا ته د تیاری په وخت کې چې کله نبی صلی الله علیه وسلم مسلمانان د غزا لپاره تیارول، زه په هم په هغو مجلسونو کې شریک وم، ما به چې کله هم د نبی صلی الله علیه وسلم خبری اوریدی، په زړه کې به مې فکر کاوه چې زه به هم خامخا ځم خو چې کورته به راغلم، سستی به می فکر کاوه چې زه به هم خامخا ځم خو چې کورته به راغلم، سستی به سامان موجود دی، زه روغ او جوړ یم، ښی ښی سپرلی راته ولاړی دی، په روانیدو کې به څومره وخت لګیږی، او خبره همداسې ځنډیده، ان تردی چې ټول مجاهدین د جنګ ډګر ته ورسیدل او زه په مدینه کې ناست وم، ازادی

اوس خبرونه په را رسیدو وو چې نبی صلی الله علیه وسلم بیرته راتلونکی دی او یوه ورځ پته ولګیده چې هغه بیرته راورسید او د معمول سره سم په جومات کې ایسار دی زه هم جومات ته ورسیدم، دلته منافقین د حضور صلی الله علیه وسلم ته ورتلل او رنګا رنګ سوګندونه به یې یادول او خپل عذرونه یې وړاندی کول، پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم به د هغوی له ځانه جوړی کړای شوی خبری اوریدی او د هغوی ښکاره عذرونه به یې منل او ورته فرمایل یې ځه الله جل جلاله دی تا معاف کړی

چې کله زما نمبر راورسید نو نبی صلی الله علیه وسلم ماته وویل: وایه ته څه شی منع کړی وی؟ ما ولیدل چې د هغه په موسکا کې د قهر آثار دی، او ما ورته وویل: ای د الله رسوله! واقیعیت دا دی چې زما هیڅ عذر نه و، زه روغ وم، خوشحال وم سپرلی هم را سره وه، بس زما لټ او بیکاری زه د دی نیک بختیانه بی برخی کړم

زما د سپینو سپینو خبرو په اوریدو نبی اکرم صلی الله علیه وسلم وفرمایل: ښه ولاړ شه او انتظار وکړه چې الله جل جلاله ستا په باب څه فیصله وفرمایی، زه پاڅیدم او د خپلی قبیلی په خلکو کې کیناستم، د قبیلی خلکو ماته بد رد ویل پیل کړل، چې تا ولی څه خبره جوړه نه کړه، ته خو تل د دین په چارو کې له نورو د مخه یې، خو چې کله ماته دا معلومه شوه چې زما دوه نورو ملګریو هم زما په څیر همداسې رښتیا خبره کړی نو زما زړه جمعه (مطمئن) شو او ما پریکړه وکړه چې پخپلو رښتیاو به ټینګ پاتی کیږم.

له دی وروسته نبی صلی الله علیه وسلم اعلان وفرمایه چې زمونږ دری واړو سره به هیڅوک خبری نه کوی، د دی اعلان سره زما لپاره د مدینی ځمکه بدله شوه او زه پخپلو کې پردی او بیخی بل هیوادی پاتی شوم، په ټولنه کې هیچا زما سره سلام کلام نه کاوه، یوه ورځ چې زه ډېر زیات زړه تنګی شوم او بی اندازی وویریدم، نو خپل یوه د کوچنیتوب انډیوال او د تره (کاکا) زوی ابو قتاده رضی الله عنه ته ورغلم، ما سلام پری واچاوه خو هغه د الله جل جلاله بنده د سلام خواب اومره هم رانکې، ما تری پوښتنه کوم، وکړه ابو قتاده! زه تاته پر الله جل جلاله سوګند درکوم او پوښتنه کوم، ووایه چې زما له الله جل جلاله او د هغه له رسول صلی الله علیه وسلم سره مینه نشته؟ هغه چپ و، ما بیا تری پوښتنه وکړه، خو هغه هیڅ ځواب رانکې، دریم کرتی چې ما سوګند ورکړ او تری وه می پوښتل، نو هغه همدومره وویل الله جل جلاله او د هغه رسول الله صلی الله علیه وسلم ښه همدومره وویل الله جل جلاله او د هغه رسول الله صلی الله علیه وسلم ښه پوهیږی، زما زړه را ډک شو او له سترګو می اوښکی را روانی شوی، او په غمو کې ډوب تری راستون شوم.

په همدي ورځو کې يو شامي سوداګر راته د غسان پادشاه، يو ليک راکړ د غسانیانو دی پادشاه لیکلی وو، مونږ اوریدلی دی چې ستاسې سردار پر تا ناروا تیری کوی ته خو کوم ذلیل انسان نه یې، ستا په درد مونږ پوهیږو، مونن ته راشه مونن به ستا سره ستاله شانه سره سمه رویه وکړو، د لیک په ليدو زما له خولي وواته دا يو بل مصيبت نازل شو او هماغه وخت مي هغه لیک په نغري کې واچاوه. څلویښت ورځي په همدي حالت کې تیري شوي وی چې د پيغمبر اکرم صلی الله عليه وسلم يو استازی له يوه حکم سره راغی، چې له خپلې ميرمني نه هم جلا شه ما پوښتنه وکړه، طلاق ورکړم؟ ځواب راکړ شو نه! بس بيل اوسه، او ما خپله ميرمن خسرګني کره وليږله او هغې د الله جل جلاله بنده ته مې وويل چې اوس ته هم د الله جل جلاله د حكم انتظار وكړه پر پنځوسمه ورځ د سهار له لمانځه وروسته زه له ځانه بیزاره ډېر نهیلي او غمځپلي د خپل کور پر بام ناست وم، چې ناڅاپي چا وويل، کعبه! مبارک شه! د غږ په اوريدو سره زه پوه شوم او د خپل رب په حضور کې په سجده پريوتم، بيا نو د خلکو راتلل پيل شول او ډلي ډلي به ماته د مبارکی لپاره راتللو زه پاڅیدم او سیده د نبی اکرم ﷺ حضور ته چې په جومات وو ولاړم، ګورم چې د رسول اکرم ﷺ مبارکه څیره له نوره ځلیږي، زه ورمخکي شوم سلام مي وکړ، نو نبي اکرم ﷺ راته وویل، کعبه مبارک شه! دا ستا د ژوندانه تر ټولو غوره ورځ ده، ما ورته وويل، حضور دا بخښنه ستاسي له لوري ده او که د الله جل جلاله له لوري؟ وي فرمايل د الله جل جلاله له لورى او پورته آيتونه يي راته واورول

👄 په توبه کولو کې هيڅکله ځند ونه کړي، د ژوندانه حال چاته معلوم نه دی چې د عمل مهلت به څه وخت پای ته رسیږي، هیڅوک نه پوهیږي چې راتلونکي کړي د ژوندانه دي او که د مرګ، هر مهال خپل پاي په ياد ولري او د توبي او استغفار په وسیله زړه او روح ذهن او ژبه له ګناهونو پریمنځي، د نبي اکرم صلي الله علیه وسلم لارښوونه ده:

الله جل جلاله د شپی خپل لاس غزوی، چې کوم سړی د ورځ ګناه کړی وی چې هغه الله جل جلاله ته واپس کړای شي، او د ورځي هغه لاس غزوي چې کوم سړی د شپی ګناه کړی وی چې هغه په ورځ کې الله جل جلاله ته واپس کړای شی او د خپلو ګناهونو بخښنه وغواړی ان تردی چې لمر د مغرب (لویدیځ) له لوری راوخیژی [صحیح مسلم]

د لاس غزولو نه مراد دا دی چې هغه خپل ګنهګار بنده ګان خپل لوری ته رابولی، او پخپل رحمت سره د هغوی ګناهونو پټول غواړی، که پر بنده کوم وخت احساسات غالب شی او کوم ګناه تری وشی، نو هغه ته پکار دی چې غفور او رحیم الله جل جلاله ته پرته له ځنډه مراجعه وکړی، ځکه چې له ګناه نه ګناه پیدا کیږی، او شیطان هر وخت انسان ته په څوکی ناست وی او هغه د انسان د بی لاری کولو له فکر نه یو وخت هم بی پروا کیږی نه.

چ په خورا رښتوني زړه او اخلاص سره داسې توبه وکړي چې ستاسې د ژوندانه يون (حرکت) بدل کړي او له توبي وروسته تاسې يو بل انسان په نظر راشي، الهي فرمان دي:

یَاآیُهَا الَّذِینَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَهُ نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَنْ یُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَیْنَاتِكُمْ وَیُدْخِلَكُمْ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآلْهَارُ یَوْمَ لَا یُخْزِی اللَّهُ النَّبِیُّ وَالَّذِینَ آمَنُوا مَعَهُ اللَّهُ النَّبِیُ وَالَّذِینَ آمَنُوا مَعَهُ اللَّهُ مُومَنانوا د الله جل جلاله په حضور کې رښتونی او خالصه توبه وکړی ه هیله ده چې ستاسې پروردګار ستاسې ګناهونه له تاسې لری کړی او تاسې په داسې باغونو کې داخل کړی، چې تری لاندی نهزونه بهیږی، په هغه ورځ به الله جل جلاله خپل رسول او هغه خلک چې ایمان یې راوړی او هغه سره ملګری شوی نه رسوا کوی).

یعنی داسې توبه وکړئ چې بیا مو د زړه او ذهن په کوم ګوټ کې د ګناه په لور د ورتګ ځای پاتی نه وی، د داسې توبی دری یا څلور برخی دی، که د توبی اړیکی د الله جل جلاله له حق سره وی د توبی دری برخی اجزاء دی :

۱ - انسان وقعًا د خپلو ګناهونو په احساس شرمنده وي .

۲ - په راتلونکي وخت کې د ګناه نه کولو کلک عزم ولري .

۱ - د التحريم سورت ۸ آيت

۳ - او د خپل ژوندانه په سمولو او ښکلی کولو کې په مکمله توګه فکرمند وی او په دی باب په ټینګه کار کوی او که ګنهګار د کوم مومن حق خوړلی وی نو د توبی څلورم جز (برخه) دا ده چې د بنده حق ادا کړی او یا تری بخښنه وغواړی

همدا هغه توبه ده چې انسان پرې په واقعي ډول له ګناهونو پريمنځل کيږي ، د هغه يوه يوه ګناه د هغه له روح نه لاندې را پريووزي او هغه په نيکو اعمالو سينګار، له ښکلي او ښايسته ژوندانه سره د الله جل جلاله حضور ته ورځي او الله جل جلاله ورته په جنت کې داوسيدو ځاى وربخښي، د نبي صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده :

کله چې بنده کومه ګناه وکړی نو د هغه په زړه کې يو تور داغ پيدا کيږی، بيا که هغه له ګناه نه منع شی، د خپلو ګناهونو په احساس پښيمانه او د بخښنی غوښتونکی وی، د الله جل جلاله لور ته رجوع وکړئ او له ګناه نه د ځان ساتنی کلک عزم وکړی نو الله جل جلاله د هغه زړه ته جلا وربښی، او که هغه بيا ګناه وکړی نو هغه تور داغ يې زياتيږی ان تردی چې ټول زړه ونيسی، همدا هغه زنګ دی چې يادنه يې الله جل جلاله په خپل کتاب کې فرمايلی دی: کلًا إِنّهُمْ عَنْ رَبّهِمْ يَوْمَنِدُ لَمَحْجُوبُونَ ۱ (هيڅکله نه بلکه اصل خبره دا ده چې د هغوی زړونه د هغوی د بدو اعمالو زنګ نيولی دی)

⇒ پر خپله توبه د قایم اوسیدلو کلک عزم وکړی او شپه ورځ دی ته پام لری چې د الله جل جلاله سره د کړی وعدی پر خلاف تری کوم عمل ونه شی او د خپل مخ په زیاتیدو سپیڅلتیا او اصلاح له مخی خپل عزم اټکل کړی او که د خپلو ټولو کوښښونو سره سره تاسې وخوییږی او بیا درنه کومه ګناه وشی نو بیا هم هیڅکله مایوس نه شی، بلکې بیا د الله جل جلاله د بخشش په پراخه لمن کې د ځان لپاره پناه ولټوی او د الله جل جلاله په حضور کې له ویری ولړزیږی چې پروردګاره! زه ډیر کمزوری یم، خو ته می

<sup>&#</sup>x27; - د المطفقين سورت ۱۴ آيت

له خپل درباره رسوا مه شړی، ځکه چې زما لپاره ستا له درګاه پرته بله درګاه نشته، چې ورشم او پناه پکې واخلم

شيخ سعدى رحمه الله عليه فرمايي:

الهی بذلت مران از درم که جز تو نباشد در دیگرم او د حضرت ابو سعید ابو الخیر دا رباعی هم ډېره ښه ده :

باز آباز آهر آنچه هستی بازآ گر کافر و گبر وبت پرستی باز آ این در که ما در که نومیدی نیست صد بار اگر توبه شکستی بازآ

الله جل جلاله چې تر ټولو زيات پر كوم څيز خوشحاليږي هغه د بنده توبه ده، د توبی معنی ده را اورځیدل، الله جل جلاله ته رجوع کول، بنده چې کله د فکر او جذباتو په بي لاري کې مبتلا شي او د ګناهونو په جال کې راګیر شى، نو له الله حل حلاله پردى كيږى او ډېر لرى كيږى، كواكى چې هغه له الله ورک شی او چې کله هغه بيرته راګرځي او پښيمانه د الله جل جلاله لوری ته متوجه کیږی، نو داسې یې وګڼی چې الله جل جلاله خپل ورک شوى بنده بيا وموند، دغه ټول حالت نبي صلى الله عليه وسلم په بي اندازي بليغ تمثيل سره داسې بيان كړي دي : كه له تاسې نه د چا اوښ په یوه بی اوبو او وښو بیدیاکی ورک شوی وی او د هغه د خوراک څښاک سامان هم پر هغه اوښ باروي، او هغه سړي خپل اوښ په دغه وچه بيديا کې لټولی او له پیدا کیدو یې نا امیده شوی وی او له ژوندانه یې هم هیله پری شوی او د کومی ونی د سیوری لاندی د مرک په هیله ناست وی، په همدی حالت کی که هغه خپل اوښ پر سامان بار په خپله خوا (څنګ<sub>) کی</sub> وګوري، نو فکر وکړي، چې دي به څومره خوشحاله وي! ستاسي پروردګار هم له دي سړي نه هغه وخت زيات خوشحاليږي، چې له تاسې كوم بي لاري بنده بیرته هغه ته رجوع وکړی او له بی لاری وروسته بیا هغه د فرمانبرداری لاره غوره کوی [جامع ترمذی]

په يو بل وخت كې هغه دغه حقيقت په يو بل تمثيل سره واضع كړى دى چى بى اندازى اغيز من دى .

په يو بل وخت كې يو شمير جنگى بنديان راوستل شول، په هغو كې يوه زنانه هم وه چې په سينې پورې زوي تري پاتي شوي و، هغه له ډېره غمه داسې ناقراره وه، چې چيرته به يې کوچني هلک وليد په سيني پورې به يې ونیوه او شیدی به یې ورکولی، د دغی ښځی د حال په لیدو نبی ﷺ له صحابه رضى الله عنه پوښتنه وکړه، ايا تاسي دا هيله کولاي شي چي دا ښځه به خپل زوی پخپلو لاسو په اور کې واچوی صحابه و ورته وويل : يا رسول الله پخپله ګذارول خو یې پریږده که دا خپل زوی په اور کې ووینی نو د خپل ځان نه په تيريدو به هغه بچ کړي، پردي خبره پيغمبر صلى الله عليه وسلم وفرمايل: الله جل جلاله پر خپلو بنده الانو تر دى زيات رحيم او مهربان دی، څومره چې دا مور پر خپل زوی مهربانه ده ؟

 توبه او استغفار پرله پسی وایاست، له سهاره تر ماښامه معلومه نه ده چې له انسان نه څومره خطاااني کيږي، او ځيني وختونه پخپله انسان هم پر هغی نه پوهیږی .

دا سوچ مه کوی چې د کومي ستري ګناه پر وخت توبي ته اړتيا ده، انسان هر وخت توبی او استغفار ته اړ دی او پل په پل تری سهوی کیږی، نبی صلى الله عليه وسلم به د ورخى اويا او يا سل كرتى توبه او استغفار فرمایه [صحیح بخاری - صحیح مسلم]

🗢 كوم ګنهګار چې توبه وكاږي او خپل ژوندون سم كړي، هغه هيڅكله حقير مد کني.

حضرت عمران بن الحصين د رسالت د وختو يوه پيښه بيانوي چې د جهینه قبیلی یوه میرمن د رسول الله صلی الله علیه وسلم په خدمت کی حاضره شوه چې د بد کاري په نتيجه کې حامله شوي وه، وي ويل يا رسول الله ؛ زه د زنا د سزا و پشوی یم، پر ما شرعی حد قایم کړی او سزا را کړی، پيغمبر اكرم صلى الله عليه وسلم د هغى ولى راوغوښت، او هغه ته يې وویل : ته هغی سره ښه رویه کوه او چې کله د هغی اولاد پیدا شو نو ماته يي راوله له ولادت وروسته چي هغه ميرمن راغله، نو هغه حكم وكړ چي جامي يې په بدن پوري وتړي چې د سنګسار پر وخت يې جامي ونه شليږي

او بی پردی نه شی بیا یی د سنگسارولو حکم و کړ او هغه میرمن سنگسار کړای شوه، بیا یی نبی صلی الله علیه وسلم د جنازی لمونځ ادا کړ، حضرت عمر رضی الله تعالی عنه پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم ته وویل، یا رسول الله! تاسی د دی د جنازی لمونځ ادا کوی، نو دی بد کاری کړی وه، پر دی خبره نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل دی توبه و کړه او داسی توبه چی که د دی توبه د مدینی پر اویا کسانو وویشل شی، نو د ټولو د نجات لپاره کافی ده، تا له دی نه غوره څوک لیدلی چا چی خپل روح د الله جل جلاله حضور ته وړاندی کړی وی

⇒ سید الاستغفار په اهتمام سره ووایاست، نبی صلی الله علیه وسلم حضرت شداد بن اوس رضی الله تعالی عنه ته وویل چی سید الاستغفار یعنی تر تولو غوره دعا دا ده: الله م انت رَبِّی لا الله الا انت خَلَقتنی وَانا عَبْدُک وَانا عَلٰی عَهْدک وَوَعُدک مااستُطْعت اعْوُذبک مِن شَرِّما صَنَعْتُ ، اَبُوْءٌ لک بنعمتیک عَلَی وَابُوْءٌ بذَنبی فَاغْفرلی فَانَه لا یَغْفِرُ السَّدُنُوبَ الا آنت [صحیح بخاری -جامع ترمذی]

(ای الله آنه زما پرورد گاری، له تا پرته هېڅوک معبود نشته، تا زه پیدا کړی یم او زه ستا بنده یم او ما چې له تاسره د بنده گی او اطاعت کړی ه وعده کړی ده، پر هغی به د خپلی وسی پوری ټینګ ولاړیم، او کوم گناهونه چې رانه شوی وی د هغو له بدو نتیجو نه ستا د پناه غوښتونکی یم، تا چې کوم نعمتونه را کړی دی، پر هغی قانع یم او زه دا منم چې زه گنهگاریم، نو ای پرورد گاره! زما گناهونه معاف کړی، له تا پرته زما د گناهونو بخښونکی څوک دی هیڅوک نشته)

#### د دعا آداب

و دعا یوازی له الله جل جلاله نه غواړی له هغه پرته هیڅکله د اړتیا پوره کولو لپاره ونه بلی، دعا د عبادت مغز دی او عبادت یوازی د الله جل جلاله لپاره دی، قرآنی لارښوونه ده:

لَهُ دَعْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُمْ بِشَيْءِ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُو بَبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي صَلَالٍ ( دَ هَاعُهُ رابلل په حقه دی او دا خلک چې هغه پریږدی او نوری هستی رابلی هغوی د دوی د دعاګانو هیڅ ځواب نشی ورکولای، د هغوی (غیر الله) رابلل داسی دی، لکه چې یو سړی دواړه لاسونه د اوبو لوری ته وغزوی او غواړی چې اوبه (د لری نه) د ده خولی ته راشی، حال دا دی چې اوبه ده ته هیڅکله نشی را رسیدلای، بس همداسې د کافرانو دعاګانی بی ځایه دی)

یعنی د اړتیا پوره کولو او چاره جوړولو ټول واکونه د الله جل جلاله په لاس کې دی - له هغه پرته د چا سره هیڅ واک نشته، ټول هماغه ته اړ دی، او له هغه جل جلاله پرته هیڅوک نشته چې د بنده ګانو زاری واوری، او د هغوی د دعاګانو ځواب ورکړی

يَاأَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ ` (اى انسانانو! تاسى تول الله جل جلاله دى چې غنى او بى نيازه او د ښو غوره صفاتو څښتن دى)

د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده چې الله جل جلاله فرمایلی دی: و زما بنده ګانو! ما پر ځان ظلم حرام کړی دی، نو تاسې هم پر یو بل ظلم او زیاتی حرام وګڼی، زما بنده ګانو! له تاسې هر یو بی لاری دی، پرته له هغوی چې زه ورته لارښوونه وکړم نو تاسې زما نه لارښوونه وغواړی، چې

١ - د المطففين سورت ١٤ آيت

١- د الفاطر سورت ١٥ آيت

زه تاسې ته لارښوونه وکېم، زما بنده ګانو! ستاسې هر يو وږی دی، پرته له هغه چا چې زه يې پری وخورم، نو تاسې زما څخه روزی وغواړی چې زه تاسې ته روزی درکړم، زما بنده ګانو! هر يو لوڅ لغړ دی، پرته له هغه چا چې زه يې ورته واغوندم، نو تاسې زما نه جامی وغواړی، زه يی تاسې ته اغوندم، زما بنده ګانو! تاسې د شپی هم ګناهونه کوی او د ورځی هم او زه ټول ګناهونه بخښم [صحيح مسلم]

او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم دا هم لارښونه فرمایلی ده چې: سړی باید خپلی ټولی اړتیاوی له الله جل جلاله څخه وغواړی، ان تردی چې که د څپلی پونده یې وشلیږی، نو له الله جل جلاله یې وغواړی، او که مالګی ته یې اړتیا وی نو هغه هم له الله جل جلاله نه وغواړی [جامع ترمذی]

لنډه دا چې انسان بايد د خپل ډېر کوچنې ضرورت لپاره هم الله ﷺ ته رجوع وکړی، له هغه پرته نه څوک د دعاګانو اوريدونکي شته، او نه څوک مرادونه پوره کوونکي

⊙ له الله جل جلاله څخه هماغه څه وغواړی چې حلال او پاک وی، د ناروا اهدافو او د ګناه د چارو لپاره د الله جل جلاله په حضور کې لاسونه اوږدول بې اندازی بې ادبې، بې حیایی او ګستاخی ده، د حرامو او ناروا مرادوو د پوره کیدو لپاره الله جل جلاله ته دعاګانی کول او تذرونه منل له دین سره ډیری بدی ټوکی دی، همدا رنګه د هغو خبرو لپاره هم دعا مه کوی چې الله چل جلاله په ازلی توګه فیصله کړی دی او په کومو کې چې بدلون نشی کیدای، لکه کوم لنډی سړی چې د خپل قد د لوړیدو لپاره دعا وکړی او یا کوم بې اندازی لوړ سړی د خپل قد د راټیټیدو لپاره دعا وکړی، یا دعا وکړی چې زه تل ځوان اوسم او هیڅکله زوړ نه شم او داسې وکړی، یا دعا وکړی چې زه تل ځوان اوسم او هیڅکله زوړ نه شم او داسې نور. قرانی لارښوونه ده: وَأَقِیمُوا وُجُوهَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِد وَادْعُوهُ مُخلِصِینَ لَور. قرانی لارښوونه ده: وَأَقِیمُوا وُجُوهَکُمْ عِنْدَ کُلِّ مَسْجِد وَادْعُوهُ مُخلِصِینَ لَا الله او د هغه لپاره خپل طاعت خالص کړی).

۱ - د الاعراف سورت ۲۹ آیت

# ې و ژوئوائ آواز ښامنو و پرځ میسا

د الله جل جلاله په حضور کې اړتيا لرونکی د نافرمانی پر لار مه ځی او د خپلو ناروا مرادونو لپاره دعا مه غواړی، بلکې ښه عمل او سپيڅل ولولی الله جل جلاله ته وړاندی کړی او د خپلو نيکو مرادونو لپاره د الله جل جلاله حضور ته خپله غوښتنه وړاندی کړی

© دعا په ژور اخلاص او سپیڅلی نیت سره وغواړی، او په دی باور یې وغواړی چې له کوم الله جل جلاله یې چې تاسې غواړی، هغه ستاسې پر حالاتو په مکمله توګه په رښتیا سره خبر دی او پر تاسې بی اندازی مهربان هې دی او هماغه جل جلاله دی چې د خپلو بنده ګانو ناری اوری او د هغوی دعاګانی قبلوی، د ځان ښوودنی، ریا او شرک له هر شک نه خپلی دعا اینی پاکی وساتی، قران فرمایی: فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِینَ لَهُ الدِّینَ ( خپل اطاعت الله جل جلاله ته خالص کړی او هماغه جل جَلاله رابلی)

او په بقره سوره کې دی: وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِي إِذَا دَعَانِي فَلْيَسْتَجِبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُلُونَ (او ای پیغمبره! چې کله له تانه زما بنده ګان زما په باب پوښتنه کوی نو هغوی ته ووایه چې زه هغوی ته نږدی یم، آواز کوونکی چې کله ماته آواز کوی، نو زه د هغه دعا قبلوم، نو دوی باید زما بلنه ومنی او پر ما باید ایمان راوړی، چې پر نیغه لار روان شی [البقره: ۸۶]

⊙ دعا په پوره توجه، مکمل اخلاص او د زړه په حضور سره وغواړی، او له الله جل جلاله ښی هیلی ولری، د خپلو ګناهونو د امبار په نظر کې نیولو پر ځای د الله جل جلاله بی اندازی عفوه او بښنه او بی حسابه بی کتابه سخاوت په نظر کې ولری، د داسې سړی دعا په حقیقت کې ګرد سره دعا نه ده، چې غافل او بی پروا وی او په احتیاطی سره د ژبی پر څوکه سر سری یو څو کلمی تکرار وی او پر الله جل جلاله یې ښه باور نه وی، په حدیث کې دی. د خپلو ګناهونو د قبلیدو په باب یقین ولری د زړه په حضور سره دعا

ا - د المومن سورت ۱۴ آیت ·

د ألبقره سورت ۱۸۶ آیت

# شاور رباجها و رُوردان الربان الربا

وکړی، الله جل جلاله هغه دعا نه قبلوی، چې د غافل او بي پروا زړه نه وتي وي [جامع ترمذي]

⊙ دعا په ډېر عاجزی او عذر زاری سره وغواړی، له عذر او زاری نه مراد چې ستاسې زړه د الله جل جلاله د هیبت او جلال نه په لړزان وی او د بدن پر ظاهری حالت مو هم د الله جل جلاله ویره ښکاری، سترګی ټیټی شوی وی آواز ناست وی، غړی سست شوی وی، سترګی له اوښکو ډکی وی او له ګردو حالاتو مسکینی او بی کسی ښکاره کیږی، نبی صلی الله علیه وسلم یو سړی ولید چې هغه د لمانځه په دوران کې د ږیری د ویښتانو سره لوبی کوی، نو هغه وفرمایل: که د ده په زړه کې تواضع وای نو په بدن به یې ښکاره کیدای.

په اصل کې د دعا غوښتلو پر وخت سړی بايد په داسې حالت کې ولړزيږی چې زه يو بی وسی فقير او ناتوانه مسکين يم، الله جل جلاله مکړه که زه له دی درګاه نه وشړل شوم، نو بيا زما لپاره هيچيری تم ځای نشته، زما سره خپل هيڅ نشته، څه چې را سره دی الله جل جلاله را کړی دی.

او که الله جل جلاله یې رانکړی نو بل څوک نشته چې ماته څه راکړای شی، الله جل جلاله د هر څیز وارث دی، د هغه سره د هر څیز خزانه ده، بنده خو عاجز او فقیر دی قرآن فرمایی: ادعوا ربکم تضرعًا (خپل رب ته په عاجزی او زاری سره آواز وکړی)

د عبدیت او بنده محی شان همدا دی چی بنده خپل پرورد محار ته په ډېره عاجزی او تواضع سره آواز وکړی او د هغه زړه او دماغ، احساسات او جذبات او ټول غړی یی د الله جل جلاله په حضور کې سر ځوړی ولاړ وی او له پټ او ښکاره دواړو حالاتو یې احتیاج او عاجزی ښکاره کیږی.

© دعا غلی غلی په ټیټ اواز سره غواړی، د الله جل جلاله په حضور کې خامخا ولړزیږی خو د ژړا او زاری ښکارونه یې هیڅکله ونکړی، د بنده عاجزی، تواضع او انکسار باید یوازی د الله جل جلاله په حضور کې وی، بیشکه ځنی وختونه دعا په زوره زوره هم کولای شی، خو په یوازی والی کې او یا چې کله اجتماعی دعا کوی، نو هغه وخت په لوړ آواز سره دعا

# اً عن أونوان أوانوان و لاك والسار

وکړی چې نور خلک پری احمین ووايي، په عامو حالاتو کې په ټیټ آواز سره غلی غلی دعا وکړی او د دی خبری پوره پوره خیال ساتی، چې ستاسې ژړا او زاري او فریاد بنده ګانو ته د ښوداني لپاره نه دی

وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَصَرُّعًا وَحِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنْ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنْ الْغَافِلِينَ \ ( او خپل پروردگار دننه په زړه كې له ويرى او زارى سره ياد كړى او په ژبه يې هم په سپك شان اواز سره سهار ماښام ياد كړى او د هغو خلكو نه مه كيږى چې په غفلت كې پراته دى )

د حضرت زکریا علیه السلام د بنده می د شان په ستاینه کې قران عظیم الشان وایی: إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِیًا (چې کله هغه خپل رب ته غلی غلی آواز کړ).

⊙ له دعا کولو د مخه کوم نیک عمل خامخا وکړی، د مثال په توګه یو څه صدقه او خیرات وکړی پر وږی خواړه وخوروی، یا نفل لمونځ او روژی ونیسی، او که الله جل جلاله مه کړه په کوم مصیبت اخته شوی نو خپل هغه اعمال واسطه کړی او دعا وکړی، چې تاسې په اخلاص سره د الله جل جلاله د رضا لپاره کړی وی.

په قرآن عظیم کې دی: إِلَيْه يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ (د الله جل جلاله لوری ته سپیڅلی كلمی ورپورته كیږی او نیک عمل همدغه لوړی مرتبی وهلای شی ).

نبی صلی الله علیه وسلم یو ځلی د دری داسې صاحبانو واقعه واوروله چې په یوه تیاره شپه کې په یوه سمخ کې بنده شوی وو، هغو خلکو خپل مخلصانه اعمال واسطه کړل، الله جل جلاله ته یې دعا وکړه او الله ﷺ د هغوی مصیبت لری کړ

۱ - د الاعراف سورت ۲۰۵آیت

۲ - د مریم سورت ۳ آیت

پیښه داسې وه چې دریو ملګرو یوه شپه په یو غار کې پناه اخیستی وه، الله جل جلاله کول چې د غره له سر نه یو ګټ راورغړید او د غار سمڅ په خوله کې پریووټ او غار بنده شو، ډېر غټ ګټ و، د هغوی په وس کې دا چیرته وه چې ګټ لری کړی او د سمڅی خوله خلاصه کړی ، مشوره یې پردی شوه چې خپل خپل مخلصانه عمل واسطه کړی او له الله جل جلاله ته وغواړی هیله ده چې الله کله دی مصیبت نه نجات داکړی .

یوه وویل: ما په ځنګل کې میږی او وزی څرولی او همدا زما ګذاره وه، چې کله به زه له ځنګله نه بیرته راغلم، نو تر ټولو لومړی به می پر خپل مور او پلار شیدی څښلی او بیا به می خپلو بچو ته شیدی ورکولی، یوه ورځ زه ناوخته راغلم، زما زړه مور او پلار ویده شوی وو، بچی می ویښ وو او وږی وو، خو ماته دا ښه ښکاره نه شوه، چې د مور او پلار نه مخکی حپل بچو ته شیدی ورکړم او دا می هم ښه ونه ګڼله چې هغوی راویښ او په تکلیف کړم دغه رنګی زه ټوله شپه د شیدو پیاله په لاس د هغو سرته ولاړ وم بچی می په پښو پوری نښتی وو او ژړل یې خو زه تر سهاره پوری همداسی ولاړ وم

ال له! ما دا کار سوچه ستا د رضا په خاطر کړی، ته د دی په برکت د غار د خولی نه دا ګټ لری کړی، او ګټ دومره لری شو چې آسمان تری ښکاره شو.

دویم سړی وویل: ما په څو تنه مزدورانو کار وکړ او ټولو ته می مزدوری ورکړه خو یوه سړی مزدوری پریښوده ولاړ، یو څه موده وروسته چې هغه د مزدوری اخیستو لپاره راغی، نو ما هغه ته وویل، چې: دا غوایان، وزی او دا نوکران ټول ستا دی، له ځانه سره یې بوزه، هغه وویل: د الله جل جلاله لپاره ټوکی مه کوه، ما ورته وویل، ټوکی نه دی، واقعی خبره ده چې دا هر څه ستا دی، تا چې کومی پیسی پریښی وی او تللی وی، ما هغه پر کارو بار ولګولی الله جل جلاله پکې برکت زیات کړ، او دا چې ته څه ګوری، بول د هماغو پیسو حاصلات دی، دا په ډاډه زړه یوسه، دا هر څه ستا دی، او هغه سړی هر څه یووړل او ولاړ، الله! ما دا هر څه ستا د رضا لپاره کړی

دى، الله! ته د دى نيك كار په بركت د غار له خولى نه دا الله لرى كړى، د الله جل جلاله په فضل او كرم سره الله يو څه نور هم لرى شو.

دریم سړی وویل، زما یوه د تره لور وه چې زما ورسره ډېره مینه وه، هغې زما نه یو څه پیسی وغوښتی، ما ورته پیسی ورکړی، خو چې کله زه د خپلی اړتیا د پوره کولو لپاره د هغې سره کیناستم، نو هغې وویل، له الله جل جلاله وویریږه او د دی کار نه منع شه، زه ژر را پورته شوم او هغه پیسی می هم هغی ته وبخښلی.

ای الله! ته ښه پوهیږی چې ما دا هر څه ستا د خوشحالی لپاره کړی دی، ای الله! ته د دی په برکت د غار خوله خلاصه کړی، الله جل جلاله ګټ د غار له خولی لری کړ او دریواړو ته الله جل جلاله له دغه مصیبت نه نجات ورکړ

⊙ د نیکو مقصدونو لپاره د دعا کولو سره سره خپل ژوندون د الهی هدایاتو سره د برابرولو او جوړولو کوښښ هم وکړی، له مخناه او حرامو په مکمله تومحه ځانونه وساتی، په هر کار کې د الهی لارښوونو خیال ساتی او د تقوی ژوندون تیر کړی، له حرام خوراک، حرام څښاک حرام اغوستن او په بی باکی سره پر حرامو خپل بدن پالونکی دعا کوونکی چې دا هیله ولری چې زما دعا دی قبوله شی، نو دا بی حده ناپوهی او ضدیتوب دی، د دعا قبلیدو لپاره ضروری ده چې د انسان وینا او عمل د دین له لارښوونو سره سم وی.

پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم فرمایی: الله جل جلاله پاکیزه دی او هغه یوازی پاکیزه مال قبلوی او الله جل جلاله مؤمنانو ته د همدی خبری حکم کړی دی، د څه یې چې خپلو پیغمبرانو ته حکم کړی دی، لکه چې هغه جل جلاله فرمایلی دی: یَاآیُهَا الرُّسُلُ کُلُوا مِنْ الطَّیْبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (ای پیغمبرانو ایاک شیان وخورئ اونیک عمل وکړئ ، تاسی چې هر څه کوئ زه ورباندی ښه پوهیږم)

۱ - د المومنون سورت ۵۱ آیت

او مؤمنانو ته په خطاب كې الله جل جلاله ويلى دى: يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ' (اى د ايمان څښتنانو! كوم پاك او حلال شيان چې مونږ تاسې ته بښلى دى هغه خورى).

بیا محمد صلی الله علیه وسلم د یوه داسی سړی یادونه وکړه چې د اوږدی فاصلی له وهلو وروسته په مقدسه مقاماتو کې حاضری ورکوی، په دواړو ککړ وی، ګردونو وهلی وی او خپل دواړه لاسونه د اسمان په لور نیسی وایی ای زما پروردګاره! ای زما ربه! حال دا دی چې د هغه خواړه حرام دی، د هغه څښاک حرام دی، د هغه جامی حرامی دی او په حرامو یې بدن رالوی شوی دی، نو د داسې باغی او (نامنونکی) سړی دعا څنګه قبلیدای شی [صحیح مسلم]

© پرله پسی دعا کوی ، د الله جل جلاله په حضور کی عاجری ، احتیاج او د بنده می اظهار پخپله یو عادت دی ، الله جل جلاله پخپله د دعا کولو حکم کړی دی او فرمایلی یې دی: چې بنده چې کله دعا کوی ، نو زه د هغه اورم، له دعا کولو هیڅکله مه ستړی کیږی او په دی پسی مه اوسی چې په دعا سره تقدیر بدلیدل یا نه بدلیدل ، دعا قبلیدل یا نه قبلیدل د الله جل جلاله کار دی، چې علیم او حکیم دی، د بنده کار په هر حال کې دا دی چې هغه د یوه فقیر او محتاج په څیر له هغه نه پرله پسی دعا وغواړی او یوه می هم خپل ځان بی احتیاجه ونه می نهی نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: تر ټولو زیات عاجز هغه دی چې په دعا کولو کی عاجز وی [طبرانی]

او نبى ﷺ دا هم فرمايلي دي چې د الله جل جلاله په حضور كې له دعا نه زيات د عزت او درناوي والا څيز بل يو هم نشته [جامع ترمذي]

د مومن شان همدا دی چې هغه به په تکلیف او راحت، غم او درد او په تنګسیا او خوښی په هر حال کې الله ﷺ ته آواز کوی، د هغه په حضور کې به خپلي اړتیاوي وړاندي کوي او پرله پسې له هغه نه خیر غواړي

۱ - د البقره سورت ۱۷۲ آیت

د پیغمبر اکرم 幾 لارښوونه ده : کوم سړی چې له الله 幾 دعا نه غواړی الله جل جلاله هغه ته په قهر کیږی [جامع ترمذی]

⊙ د دعا د قبلیدو په لړ کې پر الله جل جلاله باور ولری او که د دعا د قبلیدو اغیز ژر نه ښکاره کیږی، نو د نا امیدی په حالت کې د دعا نه کولو غلطی هیڅکله ونکړی د دعا د قبلیدو په فکر کې د پریشانی په ځای یوازی د دعا کولو فکر وکړی، حضرت عمر رضی الله تعالی عنه فرمایی: ما سره د دعا قبلیدو فکر نشته، یوازی د دعا کولو فکر را سره دی، چې کله ما ته د دعا کولو توفیق را کړای شی، نو قبلیدل به یې هم ورسره را په برخه شی.

د پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم لارښوونه ده: کله چې کوم مسلمان له الله جل جلاله د څه غوښتلو لپاره د الله جل جلاله په لوري مخ کوي ، نو الله جل جلاله د هغه سوال خامخا پوره کوی او یا یی مراد پوره کیږی، یا الله جل جلاله د هغه غوښتل شوي څيز په اخرت کې د هغه لپاره جمع کوي، د قيامت په ورځ به الله جل جلاله يو مؤمن بنده خپل حضور ته وغواړى، او هغه به خپلی مخی ته ودروی او تری پوښتنه به وکړی، ای زما بنده، ما تاته د دعا کولو حکم کړي و او دا وعده مي کړي وه چې زه ستا دعا قبلوم، نو ايا تا دعا غوښتي وه؟ هغه په وايي، الله! غوښتي مي وه، بيا الله جل جلاله فرمایی تا چې زما نه هره دعا غوښتی وه ما قبلوه کړی وه، ايا تا په فلانی ورځ دا دعا نه وه کړي چې زه ستا هغه رنج او غم لري کړم چې ته پري اخته وي او ما تاته له هغه غم او تكليف نه نجات در كړي، بنده به وايي، الهى! بيخى رښتيا ده، بيا به الله جل جلاله فرمايي، هغه دعا خو ما قبوله کړه و په دنيا کې مې ستا هيله تر سره کړی وه او په پلانی ورځ بيا تا په بل غم كې د ككړيدو له امله دعا وكړه! له دى درد او غمه خلاصون راكړه خو تا له هغى درد او غمه خلاصى ونه موند، او پرله پسى پرى مبتلاي وي، هغه به وايي بي شكه الهي! نو الله جل جلاله به وفرمايي، ما د هغه دعا په بدل کې په جنت کې ډول ډول نعمتونه ستا لپاره جمع کړی دی او همدا رنګه به د نورو اړتياو په باب تري پوښتنه کيږي او همدا به ورته فرمايل

## تُمَامَا جَهَامَ وَ لَوْجَاجِ السَّاطِ

کیږی، بیا نبی صلی الله علیه وسلم فرمایل: د مومن بنده به یوه دعا هم داسې نه وی، د څه په باب چې الله جل جلاله دا بیان ونه فرمایی چې ما په دنیا کې قبوله کړه او ستا لپاره می په اخرت کې ذخیره وساتله، هغه وخت به مومن بنده فکر کوی کاشکی چې زما یوه دعا هم په دنیا کې قبوله شوی نه وای، نو ځکه باید بنده په هر حال کې دعا وغواړی [حاکم].

© د دعا غوښتلو پر وخت د ظاهری آدابو، پاکوالی او سپیڅلتیا هم پوره خیال ساتی او زړه هم د ناپاکو ولولو او بدو خیالاتو او بیهوده عقاید وپاک ساتی، په قرآن عظیم کې دی: إِنَّ اللَّهَ یُحِبُّ التُّوَّابِینَ وَیُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِینَ (بیشکه الله جل جلاله ته محبوب هغه بنده ګان دی چې ډېری زیاتی توبی باسی او هغه بنده ګان دی چې زیات پاک او صاف اوسیږی)

او په مدثر سوره کې دی: وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ()وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ( او د خپل رب کبريايي بيان کړی او خپل نفس پاک ساتي ) .

 د نورو لپاره هم دعا وکړی، خو تل د خپل ځان څخه شروع کوی، لومړی یې د ځان لپاره غواړی بیا یې د نورو لپاره غواړی، په قران عظیم کې د حضرت ابراهیم او حضرت نوح علیه السلام له دوه دعا ګانو همدا درس زده کیږی.

رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَاةِ وَمِنْ ذُرِيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلْ دُعَاءِ ()رَبَّنَا اغْفِرْلِي وَلُوَ الدَيُ وَلِلَمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ( اى زما ربه! ما لمونځ كوونكى وكرځوى او زما له اولاد نه هم داسې خلک راپورته كړى چې دا كار وكړى ) پروردګاره! زما دعا قبوله كړه، پروردګاره، ماته بښنه وكړى او زما مور او پلار او ټول مسلمانان په هغه ورځ وبښى چې كله حساب كتاب قايميږى ) .

رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيُّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ۚ ﴿ زَمَا رَبِهِ! مَاتَه بنبننه وَكُوه

۱ - د ابراهم سورت ۴۱ آیت

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - د نوح سورت ۲۸آیت

او زما مور او پلار ته بښنه وکړي او هغو خلکو ته بښنه وکړي چې ايمان يې راوړي او زما کورته راغلي او ټولو مومنانو سړو او مومنانو ښځو ته بښنه وکړي)

حضرت ابی ابن کعب رضی الله عنه فرمایی نبی صلی الله علیه وسلم به چې کوم سړی یاداوه نو د هغه لپاره به یې دعا کوله او دعا به یې د خپل ځان نه شروع کوله [جامع ترمذی]

 ⊙ که تاسی امامت کوی نو تل جامع دعاګانی کوی او جامع کلمات استعمالوی.

په قران عظیم الشان کې چې کومی دعاګانی نقل کړای شوی دی، په هغو کې په عمومی ډول د جمعی صیغی استعمال شوی دی، امام په اصل کې د ټولو مقتدیانو نماینده وی، چې کله هغه په جمع سره دعا کوی، مقتدیانو ته پکار دی چې پری امین ووایی.

په دعا کې له تنګ نظری او خپلچاری نه ځانونه وژغوری ، او د الله تعالی د عام رحمت د خاص کولو په غلطی سره فیض او برکت د ځان لپاره د خالص کولو دعا ونه کړی

حضرت ابو هریره رضی الله تعالی عنه فرمایی چی نبوی جومات ته یو بانهچی سپی راغی لمونځ یی اداء کړ، بیا یی دعا وکړه او وی ربل : ای الله پر ما او پر محمد صلی الله علیه وسلم رحم وفرمایه، او زمون سره پر بل چا رحم ونه کړی، نو نبی صلی الله علیه وسلم وفرمایل : لقد تحجرت واسعا (تا د الله جل جلاله پراخ رحمت تنګ کړ) [ بخاری ]

⊙ په دعا کې له قافیه بندی نه هم ځانونه وژغوری، او په ساده ډول په
 زاری سره دعا وکړی، په وزن او خواږه آواز له دعا کولو ډډه وکړی، هو! که
 له تکلف پرته مو کله له خولی نه موزون الفاظ راوزی او یا قافیه رعایت
 شی نو بده نه ده.

له نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نه هم ځینی داسې دعا ایانی رانقل شوی دی چې له جوړښت پرته پکی د قافیی او وزن خیال ساتل شوی دی، لکه د هغه صلی الله علیه وسلم یوه ډېره جامع دعا د حضرت زید بن ارقم نه روایت شوی ده: اللهم این اَکُودُبِکَ مِن قَلْبِ لَاین خُشَعُ وَنَفُسٍ لَا تَشْبَعُ وَعِلْمٍ لَا

یُنْفُعُ وَدَعُوّةً لَآیُسُتَجَابُ لَهَا [ي ا الله ! زه تاته پناه دروړم، له هغه زړه نه چې خشوع پکی نه وی، له هغه نفس نه چې صبر پکی نه وی، له هغه علم نه چې ګټه رسوونکی نه وی او له هغی دعا نه چې قبوله نه وی ].

⊙ د الله جل جلاله په دربار کې د خپلی اړتیا او احتیاج وړاندی کولو د مخه، د هغه جل جلاله حمد او ثنا ووایی، بیا دوه رکعته لمونځ هم ادا کړی او د دعا په پیل او پای کې پر نبی صلی الله علیه وسلم درود ووایاست.

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: چې کله د کوم سړی له الله جل جلاله او یا انسان نه د کومی اړتیا پوره کیدو چاره په مخکی وی نو هغه ته پکار دی چې لومړی دوه رکعته لمونځ وکړی، بیا د الله جل جلاله حمد او ثنا ووایی، او پر نبی علیه السلام درود ووایی، له دی وروسته بیا د الله جل جلاله په دربار کې د خپلی اړتیا دعا وغواړی [جامع ترمذی]

د پیغمبر اکرم می محواهی ده چی د بنده کومه دعا د الله جل جلاله د حمد او ثنا او د رسول الله هی له درود سره کیږی، هغه قبلیږی، حضرت فضاله رضی الله عنه فرمایی چی نبی صلی الله علیه وسلم په جومات کی تشریف لاره چی یو سړی راغی، لمونځ یی ادا کړ او له لمانځه وروسته یی ویل الله م اغفرلنی (یا الله! ماته بخښنه وکړی) د دی خبری په اوریدو هغه ورته وویل: تا په دعا غوښتلو کی چټکتیا وکړه چی کله لمونځ ادا کړی، کینه، لومړی د الله جل جلاله حمد او ثنا ووایه، بیا درود شریف ولوله، بیا دعا وکړه، هغه دا خبره کوله چی بل سړی راغی، هغه لمونځ ادا کړ د الله جل جلاله حمد یی بیان کړ، درود شریف یی ولوست، نبی هورته وفرمایل اوس دعا وغواړه، دعا به دی قبوله شی [جامع ترمذی]

⊙ له الله جل جلاله نه هر وخت او په هر ساعت کې دعا وغواړی. ځکه چې هغه د خپلو بنده ګانو د فرياد په اوريدو هيڅکله نه خفه کيږي، البته د احاديثو نه معلوميږي، چې يو څه ځانګړي وختونه او حالات داسې دي چې په خصوصي توګه پکي دعا ګاني ژر قبليږي، نو په دغو خاصو وختونو او حالاتو کې په خصوصي ډول دعاګاني وکړي.

ا } د شپی په لومړی برخه کې چې خاموشی خپره شی او خلک په خواږه خوب ویده شی، کوم بنده چې پاڅی او د خپل رب سره د راز او نیاز خبری کوی او د مسکین په حیث خپلی اړتیاوی د الله جل جلاله حضور ته وړاندی کوی، نو هغه پری خصوصی مهربانی کوی د پیغمبر اکرم ﷺ لارښوونه ده:

الله جل جلاله هره شپه د ځمکې پر آسمان خپل جلال نازلوی، ان تر دی

وی، تو تعت پری صفوصی شهریای قوی د پیشبر امرم ویژ ورببووت ده. الله جل جلاله هره شپه د ځمکی پر آسمان خپل جلال نازلوی، ان تر دی چې د شپی لومړی برخه یو څه پاتی وی، نو فرمایی څوک ماته اواز کوی چې زه د هغه دعا قبوله کړم؟ څوک یې زمانه غواړی چې زه یی ورکړم؟ څوک زمانه بخښنه غواړی چې زه ورته بښنه وکړم؟ [جامع ترمذی]

ب } د قدر په شپه له زیاتو نه زیاتی دعامحانی وکړی چې دا شپه د الله جل جلاله په نزد له زرو میاشتو ډېره غوه ده او دا دعا په خاصه تومحه ولولی: اَللَّهُمُّ اِنْکَ عَفُوَّ تُحِبُّ الْفَعُوَ فَاعُفَ عَبِّى [جامع ترمذی]

( الهي ! ته ډېر زيات بخښونکي يې، معافي کول دي خوښ دي نو ته ماته معافي وکړي)

ت } د عرفات په میدان کې چې کله په نهم ذالحجه د الله جل جلاله میلمانه جمع کیږی [جامع ترمذی]

ث } د جمعی د ورځی خاص وخت چې د جمعی له خطبی نه شروع کیږی د لمانځه د پای ته رسیدو پری یا د مازدیګر له لمانځه وروسته د ماښام لمانځه تر وخته پوری دی.

ج } د اذان پر وخت او د جهاد په ډګر کې چې کله د مجاهدينو صفونه جوړيږی، د نبی اکرم ﷺ لارښوونه ده: ډوه شيان د الله جل جلاله له درباره نه رد کيږی يو د آذان په وخت کې دعا دويم په جهاد کې د صفونو جوړيدو پر وخت دعا [سنن ابو داود]

ح } د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د اذان او اقامت تر منځ وقفه کې دعا نه رد کیږی، صحابه کرامو پوښتنه وکړه، یا رسول الله په دی وقفه کې کومه دعا وغواړو؟ ورته وی فرمایل دا دعا وغواړی : اَللَّهُمَّ انی اَسْئلُکَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَة فِي الدُّنْیا وَالْاِخِرَة (الهی! زه له تانه عفو او کرم او عافیت او سلامتی غواړم، په دنیا کې هم او په اخرت کې هم)

# ්රම් දැල්වූ ප ශ්පු මූලා ද්

خ } د مبارکی روژی په شپو ورځو کې په ځانګړی توګه د روژه ماتی پر وخت [بـزاز ]

د } له فرض لمانځه نه وروسته که خوښه مو وی یوازی دعا کوی او که له امام سره [جامع ترمذی]

ذ } د سجدی په حالت کې د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده د سجدی په حالت کې بنده الله جل جلاله ته ډېر نږدی کیږی، نو تاسې په دغه حالت کې ښی ښی دعاګانی وغواړی

ر } چې کله تاسې په کوم سخت مصیبت او یا په بي اندازي رنج او غم مبتلا یاست [حاکم]

ز } چې کله د ذکر او فکر کومه دیني غونډه وي [ بخاري ، مسلم ] س } چې کله د قرآن عظیم ختم وي [ طبراني ]

© په دغو ځايونو(مقاماتو) کې هم د دعا کولو ځانګړی خيال وساتې، حضرت حسن بصری رحمه الله عليه چې نه مکې نه بصری ته روان شو، نو هغه مکه والو ته په يوه ليک کې وليکل، چې په مکه کې د قيام فضيلتونه پکی بيان شوی وو او دا ېې هم ورته واضحه کړه چې په ځمکه کې په دی پنځلسو ځايونو کې په ځانګړی توکه دعا ګانی قبليږي

ملتزم سره (¹)

کعبه الله کې دننه .

پر صفا مروه

😵 د مقام ابراهیم نه وروسته.

په مزدلفه کي..

💸 د محراب نه لاندي .

💸 د زمزم له کوهی سره.

له صفاً مروه سره چیری چې منډی رامنډی وهل کیږی.

💸 په عرفات کې.

۱ - په بيت الله کې رکن يماني ته مخامخ يو ځاي دي.

💸 پدمنی کې.

له دری واړو جمرو سره.

⊙ پرله پسی کوښښ وکړی چې تاسې ته له الله ﷺ د دعا غوښتنی هغه الفاظ یاد شی چې په قران کریم او احادیثو کې راغلی دی ، الله ﷺ چې خپلو پیغمبرانو او نیکو بنده ګانو ته د دعا غوښتلو کوم انداز او الفاظ ښودلی دی، ښکاره ده چې له هغو نه غوره انداز او الفاظ به څوک له کومه راوړی ، بیا د الله ﷺ په ښوول شویو او د رسولانو علیهم السلام په منل شویو الفاظو کې چې خوږلنی، هر اړخیز والی، برکت او قبلیدو کوم شان کیدای شی هغه په کوم بل کلام کې څنګه امکان لری، دغه ډول چې نبی صلی الله علیه وسلم کومی دعا ګانی شپه او ورځ غوښتی دی، په هغو کې هم د سوز خوږوالی، جامعیت او عبودیت داسې مکمل شان میندل کیږی، چې له هغو نه د غوره دعا ګانو، زاریوو او هیلو تصور هم نشی کیدای .

په قران او حدیث کې د ښوول شویو دعاګانو ورد (تکرار) کول او د هغو په الفاظو او معنی د غور کولو سره دا فکر روزنه هم کیږی چې د مومن هیلی او ارزوګانی باید څه وی، په کومو کومو کارونو کې باید ځواکونه او کوم شیان یی باید اصلی هدف وی

بیشکه د دعا لپاره د کومی ژبی یا انداز او یا د کلماتو کوم قید نشته بنده چې د خپل الله جل جلاله څخه په کومه کومه ژبه څه غواړی ودی غواړی، خو دا د الله جل جلاله زیاتی فضل او کرم دی، چې هغه دا هم وویل چې زما نه وغواړه او دغسی وغواړه، او د دعاګانو د زړه کولو تر څنګ یې دا هم ورته وویل چې د مومن د دنیا او دین د بریالیتوب لپاره باید هغه څه ډوں نظر ولری، او په کومو هیلو او ارزوګانو باید د زړه دنیاګی اباده کړی او بیا خو د دین او دنیا کومه اړتیا او خیر کوم اړخ هم داسې نه دی چې د هغې لپاره دعا ښودلی شوی نه وی، نو له دی امله غوره دا ده چې تاسې له الله جل جلاله د قران او سنت په ښودل شویو الفاظو دعا وغواړی د هغو دعائانی تکرار کوی چې په قرانکریم کې نقل کړای شوی دی او یا په بیلا وختونو په خپله پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم کړی دی

# المراح ( الأوران الأوران

البته تر هغه وخته چې تاسې ته د قرآن او سنت دا دعاګاني يادي نه وي تر هغي وخته تاسې لږ تر لږه د دي خيال وساتي چې په خپلو دعا ګانو کې د قرآني او نبوي دعاګاني مفهوم په نظر کې ولري

په راتلونکی فصل کې د قرانکریم او نبی صلی الله علیه وسلم څو جامع دعاګانی نقل کیږی دغه دعاګانی ورو ورو یادی کړی او بیا د همدغو دعاګانو ورد کوی

\*\* \*\*\*

# **د قران کریم جامع دعاگانی** د رحمت او بخښنی دعا

رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنْ الْخَاسِرِينَ \ (ای الهی ا مونږ په خپلو ځانونو ډېر ظلم وکړ، که ته مونږ ته بښنه ونکړی او پر مونږ دی رحم رانشی، نو مونږ به په رښتيا تباه شو).

بیشکه که الله جل جلاله د انسان گناهونه ونه بنبی او پر خپل بی اندازی رحمت یی ونه نازوی نو هغه به تباه شی.

#### د صبر او استقامت دعا

رَبُّانَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَالْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ` (پرورد الاه ا پر مونږ صبر راوه اوروه او زمونږ قدمونه ټنيالى كړه او پر كافرانو زمونږ د برياليتوب لپاره را سره مرسته وكړه).

### د دواړو جهانو د برياليتوب جامع دعا

رَبُنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ " (ای زمونو ربد! مونو ته په ( دی) دنیا کې هم ښیکړه را په برخه کړی او په اخرت کې هم نیکی را کړی او د اور له عذابه مو وساتی)

#### د شیطان له شرنه د بج کیدو دعسا

وَقُلْ رَبِّ أَغُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ ﴿ وَأَغُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِي ' ﴿ پروردگاره! زَه د شيطان له لمسونو نه په تاسره پناه غواړم، بلكې اى زما ربه! زه له دى نه هم پناه غواړم چې هغه ماته رانږدى شي ﴾ .

۱ - د الاعراف سورت ۲۳ آیت

۱ - د البقره سورت ۲۵۰ آیت

<sup>&</sup>quot; - د البقره سورت ۲۰۱ آیت

<sup>· -</sup> د المومنون سورت ٩٧ آيت

#### د دوزخ عذاب نه د خلاصي دعا

رَبَّنَا صُرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ()إِنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ' (ای زمونږه ربه! د جهنم اور زمونږ نه لری کړی، بیشکه د (جهنم) عذاب خو د ځان دښمن دی، هغه خو د اوسیدو ډېر بد ځای دی او ډېر بد مقام)

#### د زړه د اصلاح دعا

رَبَّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَلْتَ الْوَهَابُ ٢ ( پرورد گاره! كله چې تا مونږ په سمه لاره روان كړى يو، نو بيا هيڅكله زمونږ زړونه په كوږوالى اخته نكړى، مونږ ته د خپلو بركتونوله خزانى نه رحمت راوبښى ځكه چې ته رښتونى فياض [ستر سخى ] يې )

## د زړه د پاکوالی دعـا

رَبَّسنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَائِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا عَلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبِّسنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ " (زمونو ربه ! زمونو کناهونه معاف کړی او زمونو د هغوی وروڼو چې زمونو نه يې د مخه ايمان راوړی دی او زمونو په زړونو کې د مؤمنانو پر خلاف کرکه پيدا مه کړی، بيشکه ته ډېر رحم کوونکی مهربان دی ) .

#### د حالاتو د سمون دعا

رَبُّنَا آتِنَا مِنْ لَلَالُكَ رَحْمَةً وَهَيِّيْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا ' (پرورد محاره! پر مونږ له خپله لوري رحمت نازل کړي او زمونږ په چارو کې ( د سمون حالات ) پيدا کړي ) .

<sup>· -</sup> د الفرقان سورت ۶۵ آیت

<sup>&</sup>quot; - د ال عمران سورت ۸ آیت

<sup>&</sup>quot; - د الحشر سورت ۱۰ آیت

<sup>· -</sup> د الكهف سورت ١٠ آيت

# 718

## أم الساط كِمْ و (أورمان أورمان أورمان

#### استغفار

رَبَّانَا آمَانًا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ (پروردگاره! مون ايمان راووړ، نو ته مون ته بېسنه وکړی، پر مون رحم وکړی، ته ډېر ستر رحم کوونکی يې ).

#### د اولاد او کورني له لور د اطمينان دعا

رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيَنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا \ (پروردگاره! مونږ ته د خپلو ميرمنو له لورى زمونږ د اولاد له لورى د سترګو يخوالى راپه برخه کړى او مونږ د پرهيزګارانو لپاره مثال وګرځوى)

يعني مونږ ته داسې نيک او پاک ژوندون راکړي چې پرهيزګاران خلک مونږ د ځان لپاره مثال وګڼي .

#### د مور او پلار له پاره دعا

رَبُنَا اغْفِرْ لِي وَلُوَالِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمُ يَقُومُ الْحِسَابُ " (پرورد ګاره! زما او زما د مور او پلار او ټولو مؤمنانو په هغه ورځ بښنه وکړی، په کومه ورځ چې حساب قایمیږی ) .

#### د ازمیښت د خلاصون دعا

رَبَّانَا لَا تُوَاحِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الْذِيسِنَ مِسِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَلْتَ مَوْلَانِا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَلْتَ مَوْلَانِا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ( پرورد الله الله بهوه او خطا چي زمون بنه كومه الله على مو مه نيسى، څښتنه! پر مون هغه څه مه باروى چي زمون بنه د مخه خلكو باندى بار كړاى شوى وو، الهى! د كوم بار د

۱ - د المومنون سورت ۱۱۰ آیت

<sup>&#</sup>x27; - د الفرقان سورت ۷۴ آیت

<sup>&</sup>quot; - د ابراهیم سورت ۴۱ آیت

<sup>· -</sup> د البقره سورت ۲۸۶ آیت

## بَرَامَا فِرَامِهُ وَ إِوْلَمُانِ أَوْلَالُمُ الْأَوْلِ

پورته کولو توان چې په مونږ کې نشته، هغه پر مونږ مږدی، زمونږ سره نرمی وکړی، مونږ ته بښنه وکړی، پر مونږ رحم وکړی، ته زمونږه مولا یې، د کافرانو په مقابله کې زمونږ سره مرسته وکړی)

#### له کافرانو د خلاصون دعیا

عَلَى اللّهِ تَوَكَّلْنَا رَبُّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ()وَنَجُّنَا بِرَحْمَتكَ مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ()وَنَجُنَا بِرَحْمَتكَ مِنْ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (مونو پر خپل الله جل الله توكل وكړ، پرورد كاره! مونو د ظالمانو لپاره فتنه مه كرځوى او پخپل رحمت سره مونو ته له كافرانو نجات راكړى)

#### **په خیر سره د خاتمی دعا**

فَاطِسرَ السَّسمَاوَاتِ وَالْساَرْضِ أَلْتَ وَلِيٌّ فِي الدُّلْيَا وَالْآخِرَةِ تَوَقِّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحَقْنِي بِالصَّالِحِينَ ' (ای د آسمانونو او خمکی پیدا کوونکید! هم ته زما ولی او کار سازیی، په دنیا او اخرت کی زما پای په اسلام کړی او په اخرت کی می په خپلو صالحو بنده ګانو کی شامل کړی)

رَبَّنَا إِلْنَا سَمِعْنَا مُنَادِیًا یُنَادی لِلْإِیمَانَ أَنْ آمِنُوا بِرَبِّکُمْ فَآمَنًا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُلُوبَنَا وَكَفَّرْ عَنَّا سَیِّنَاتِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ ()رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخْلِفُ الْمِیعَادَ (پرورد الله او ویل یی خپل رب کوونکی واوریدل چی د ایمان په لوری یی بلنه ورکوله او ویل یی خپل رب ومنی، مونو د هغه بلنه ومنله، نو ای مالکه ا چی کومه کوتاهی زمونو نه شوی ده، له هغی راته تیر شه او کومی بدی چی په موو کی دی هغه رانه لری کړی، او زمونو پای له نیکانو سره کړی پرورد الله اد خپلو پیغمبرانو په وسیله چی تا کومی وعدی کړی دی، هغه زمونو په باب پوره کړی، او د

۱ - د يونس سيورت ۸۵ آيت

<sup>ٔ -</sup> د یوسف سورت ۱۰۱ آیت

<sup>&</sup>lt;sup>ا</sup> - د ال عمران سورت ۱۹۳ آیت

# بِاعَاْ سُامُوا وَ لِهِ عُلِي الْمُنَا لِي

قیامت په ورځ مو رسوا نه کړی، بیشکه ته د خپلی وعدی پر خلاف کوونکی نه یی)

## د پيغمبراكرم صلى الله عليه وسلم جامع دعاكاني

نبى اكرم صلى الله عليه وسلم به چى شپه او ورخ قيام او سفر كى كومى دعاګاني غوښتي حديث پوهانو هغه په خورا تکليف سره د حديثو مبارکو په کتابونو کې را ټولی کړی دی، د قران حکيم د دعاګانو تر څنګ تاسی د نبى اكرم صلى الله عليه وسلم دعاكاني له مكملي پاملرني سره ولولي، دغه دعاگانی خورا اغیزمنی، مکملی او برکتناکی هم دی او له هغو نه دا لارښوونه هم په لاس راځي، چې د يوه مؤمن صحيح تګلاره د هغه د هيلو رښتياني مرکز او د هغه ارزوګاني بايد څه وي، رښتيا ده چې د انسان صحيح عکس د هغه په هيلو کې ليدل کيدای شي، په ځانګړي توګه په هغو وختونو کې چې د سړی دا باور هم وي، چې هغه د خلکو له نظره پناه دی او د هغه د چوپتيا اوريدونكي يوازي د هغه پالونكي دي، پيغمبر اكرم ﷺ به چې د شپې په تياره کې، په يوازيوالي کې له خلکو جلا او د خلکو په شته والى كې كومى دعالانى غوښتى، د هغه له حرف حرف نه سوز او د اخلاص او مینی نور وریږی، او دا تری احساسیوی چی کوم عظیم بنده دی چې د خپلې بنده کې مکمل احساس لري او هغه سره تر پايه احتياج ګرځیدلی او هر وخت ېې د خپل رب نه غواړي مینه او په مینه کې ډوبیدل ېي پرله پسي زياتيږي ، هغه چې څه غواړي د هغي روح دا دي چې الهي ! ما ته خپل نر دی والی راوبښی، له خپل قهر نه می وساتی، پخپلو خوښيومي ونازوي او د اخرت کامراني او کاميابي را په برخه کړه.

#### د سهار او ماښام دعاگانی :

د حضرت عثمان بن عفان رضی الله تعالی عنه وینا ده چی نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی، د الله جل جلاله هر بنده چی سهار او ماښام دا دعا ولولی هغه ته هیڅ څیز زیان نشی رسولای

719

بِسْمِ اللهِ الذِي لاَيضُرُّ مَعَ إِسُمِهِ شَيُّ فِي الْأُرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ وَهُو السَّمِيعُ العُلِيْمُ ( دَ الله جل جلاله به نامه شروع كوم، چي له (مبارك) نامه سره يي هيڅ څيز په ځمكه او آسمان كي ضرر نشى رسولاى، هغه اوريدونكى او پوهيدونكى دى ) [سنن ابواداود -جامع ترمذى ]

د حضرت ابن عمر رضی الله تعالی عنهما وینا ده چی نبی صلی الله علیه وسلم به په پابندی سره سهار او ماښام دا دعا لوسته او هیڅکله به یی نه پریښوده اللهم استان استانک العافیة فی الدُّنیا وَالْاَخِرَة اللهم اِنّی اَسْنَالک العافیة فی الدُّنیا وَالْاَخِرَة اللهم اِنّی اَسْنَالک العافیة فی الدُّنیا وَالْاَخِرَة اللهم استَرْعُوراتی وَمُن کَلهٔ وَمَالِی - اللهم استَرْعُوراتی وَمَن سَمَالی وَمِن فَلهی وَمَن یَمینی وَمَن مَن بین وردهاره! زه له تانه په دنیا او اخرت کی د خیر غوارم، د دین او دنیا په چارو کی ، پخپل اهل وعیال او خیل مال او دولت کی ، رب العالمین! ته زما پرده وکړی او زما نارامی په ارام او راحت بدله کړی، الهی! مخکی او شاته، ښی او کین لوری ته او له پاسه زما ساتنه وکړی او زه ستا په عزمت پناه غواړم، د دی خبری نه چی زه ناڅاپه د خپل لاندی لوری نه هلاک کړای شم (الله ما په ځمکه د ننوتو له عذاب نه وساتی ۱) [سنن ترمذی]

## د لټي او بي زړه توب نه د خلاصون دعا

<sup>&#</sup>x27; - يوه عالم ويل چې د مينونو نه د نجات دعا همدغه ده ځکه لانديني خوانه چه د کوم خطر تصور کيږي د مينو نونه هم وي (مهتمم)

## ِّ بُرَامَا بَرَامَانِ أَوْلَمُانِ إَوْلَمُانِ إِوْلَمُانِ إِوْلَمُانِ إِوْلَمُانِ أَوْلَمُانِ أَوْل

بخیلی او بی زره توب نه، د پور له پیتی نه، او د خلکو له غلبی او فشار نه [صحیح بخاری، صحیح مسلم]

د تقوی او پرهیزگاری دعا

أَللَّهُمُّ إِنَّى اسْأَلَكَ الْهُداى والتَّقَى والْعَفَافَ وَالغُنِى ( الهي! زه له تانه هدايت، تَقُوى پاک لمنى او استغنا غوارم)

 دا ډېره مکمله دعا ده، پيغمبر اکرم صلى الله عليه وسلم په دى څلورو کلمو کې په اصل کې هغه هر څه غوښتى دى چې مومن بنده ورته اړتيا لرى.

#### د لمانځه نه وروسته دعـا

حضرت معاذ رضی الله تعالی عنه فرمایی چې یوه ورځ پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم زما لاس ونیو او وی فرمایل معاذه! زما له تاسره مینه ده، بیا یې وفرمایل معاذه! زه تاته وصیت کوم چې د له هیڅ لیانځه نه وروسته دا جمله پری نږدی، له هر لمانځه نه وروسته یې ووایه اللهم آونی علی فرکړک وَکُشنِ عِبَادتِک (الهی! ته زمونږ سره مرسته وکړی د خپل یاد، د خپل شکر او د خپلی غوره بندګی لپاره)

د دنیا او اخرت د رسوایی نه د خلاصی دعا

أُللَّهُمَّ أُحْسِنُ عَاقِبَتَنَا فِي الْأُمُورِ كُلَّهَا وَأَجِرُنَا مِنْ خِزِي الدُّنيا وَعَذَابِ الْأَخِرة (اللهي! په ټولو چارو كې زمونو پاى په خير سره كړى او مونو د دنيا له رسوايى او د اخرت له عذاب نه وساتى ) [طبرانى ]

#### د بښني او الهي رضا دعيا

حضرت ابو هریره رضی الله تعالی عنه فرمایی چې نبی گر حضرت سلمان فارسی رضی الله تعالی عنه وصیت کاوه وی فرمایل: زه تاته څو کلمی درکول غواړم، د هغو په وسیله له رحمانه سوال وکړه د رحمان لوری ته په زاري شه او شپه او ورځ په همدی الفاظو له هغه نه دعا وغواړه.

اللَّهُمَّ إِنِّيُ السَّنَالُکُ صِنَّحَةً فِی إِیمَانِ وَایْمَانَا فِی حُسُنِ خُلُقٌ وَنَجَاحًا یَتُبَعُهُ فَلَاحٌ ورحُمَةً مِنْکَ وَعَافِیةً وَمَغُفِرَةً مِنْکَ وَرِضُوانًا (الهی! زَهُ له تانه د خپل ایمان د صحیح والی او تینگتیا غوښتونکی یم، په ښو اخلاقو کې د ایمان اغیز غواړم او داسې بریالیتوب غواړم چې د اخرت بریالیتوب می پری په برخه شی او له تانه رحمت، سلامتیا او د ګناهونو بخښنه او ستا د رضا غوښتونکی یم) [طبرانی، حاکم]

له گناهونو نه د پاکوالي دعا

د حضرت ام سلمه رضی الله عنها وینا ده چی نبی صلی الله علیه وسلم به دا دعا غوښتله اللهم نق قلبی من الخطایا کما نقیت الثوب الأبیض من الخطایا کما نقیت الثوب الأبیض مِن الدّنس اللهم بَعّد بینی وبین کما بعدت بین المشرق و المغرب (الهی ا ته زما زره میناهونو ته د میلان نه داسی پاک کری لکه خنمه چی سپینه ټوټه له خیرو او داغونو نه پاکوی، الهی ا ته می له میناهونو دومره لری کړی لکه څومره چی دی د مشرق او مغرب تر منځ فاصله ده (معجم کبیر)

د مخلوق په نظرکې د عزت دعا

اللَّهُمَّ اجْعَلُنیُ صَبُوراً وَاجْعَلُنیُ شَکُوراً واجْعَلُنیُ فِی عَیْنیُ صَغِیْراً وَفَیْ اَعْیُن النَّاسِ کَبِیْراً (الهی! ته می ډېر زیات صابر کړی او خورا شکر کوونکی می وګرځوی او ما د خپل نظر په وړاندی کوچنی او د خلکو په نظر کې ستر وګرځوی)

## د نبي اكرم صلى الله عليه وسلم وصيت

(الهی) زه په ثبات او رښتینولی کې د خپلواکی سوال کوم او ستا د نعمتنو د شکر ادا کولو او ستا د غوره بنده کی د پر ځای کولو توفیق

## ್ಷ್ಣಾರೈ ಎ &2 9ml ಗೆ

غواړم، او الهي ازه له تانه روغ زړه او رښتوني ژبه غواړم له تانه هره هغه ښيګره غواړم، و له تانه هره هغه ښيګره غواړم چې ته پري خولوم چې ته پري خبر يې او د خپلو ټولو ګناهونو بښنه غواړم چې ته پري عالم يې، بيشکه چې ته له پټو خبرو نه په ښه توګه خبر يې)

444

#### مكمله دعا

حضرت عايشه رضى الله تعالى عنها فرمايى چى يو خلى رسول الله ﷺ زما خواته راغى زه به لمانځه مشغوله وم، د نبى ﷺ ماته څه اړتياوه او پر ما وخت ډېر تير شو، نو هغه وفرمايل ، عايشى! لنډى او جامع دعالګانى غواړه، بيا چې كله نبى ﷺ ته راغلم، نو ما پوښتنه وكړه، يا رسول الله! لنډه او جامع دعا كومه ده؟ نو هغه وفرمايل دا دعا لوله أللهُم إنيى أَسْنَالُكَ مِنْ النُخيرُ كُلّهِ عَاجِله واجله مَا عَلمُتُ مُنهُ وَمَالَمُ اعْلَمُ وَالنَّمَالُكَ النَّهَ وَمَا لَمُ اعْلَمُ وَالنَّمَالُكَ النَّهَ وَمَا وَسَالُكَ النَّهَ وَمَا وَسَالُكَ النَّهَ وَمَا وَسَالُكَ النَّهَ وَمَا وَسَالُكَ النَّهَ وَمَا وَمَا تَعَوَّدُ مِنْ النَّهَ وَمَا وَسَاءً لَهُ مَعَدًا وَمَا تَعَوَّدُ مِنْ النَّارِ وَمَا تَعَوَّدُ مِنْ النَّهُ وَمَا وَسَاءً لَهُ مُحَمَّدٌ وَمَا وَسَاءً لَهُ مَحَمَّدٌ وَمَا وَسَاءً لَهُ مَحْمَدٌ وَمَا وَسَاءً لَهُ مَنْ النَّارِ وَمَا تَعَوَّدُ مِنْ مَنْ قَضَاءً فَاجُعَلُ عَاقِبَتَهُ رُشداً

(الهی! زه له تانه د گردو ښیگړو او نیکیو غوښتنه کوم د ژر کیدونکیو هم او د وروسته کیدونکیو هم، د معلومو هم او د نامعلومو هم، او زه له گردو بدیونه ستا پناه غواړم، د ژر کیدونکیو بدیو نه هم او د وروسته کیدونکیو بدیونه هم، د معلوم نه هم او له نامعلومو هم، او زه له تانه د جنت غوښتونکی یم او د داسې وینا او عمل چې جنت ته نږدی کوونکی وی او زه له جهنم نه په تا سره پناه غواړم او له هغې وینا او عمل نه هم پناه غواړم چې دوزخ ته نږدی کوونکی وی او زه له تانه هغه ښیګړی غواړم چې له تانه یې محمد ﷺ سوال کړی و، او زه په تاسره پناه غواړم له هغو ټولو شیانو نه چې محمد ﷺ تری له تانه پناه غونړم وی، او دا غواړم چې ته زما په باب هره فیصله فرمایی د هغې پای خیر وی) [حاکم]

**پر اسلام د ټينگ باتي کيدلو دعا**:

السلّهم احُفَظُنِي بِالْإِسلامِ قَائِمًا وَاحُفَظُنِي بِالْإِسُلامِ قَاعِداً وَاحُفَظِنِي بِالْإِسلَامِ رَاقِداً وَلَاتُشُمِتُ بِي عَدُوا حَاسِداً ﴿ الهِي المِاسِدِةِ السّه ولارِه او په ویښه او خوب کې په هر حالت کې پر اسلام قایم لری او کوم دښمن او حسد کوونکی ته پر ما د خندا وخت مه ورکوی ).

#### د نوی مسلمان دعا

حضرت ابو مالک اشجعی رضی الله تعالی عنه فرمایی چی زما د پلار وینا ده چی کله به څوک نوی په اسلام مشرف کیده، نو نبی به هغه ته لمونځ زده کاوه او بیا به یی ورته ویل چی داسی دعا غواړه اُللهٔ م اغفرُلیٰ وَارُحَمْنِی، وَاهْدِنی، وَعَافِنی وَارُزُقُنی والهی! ته ماته بښنه وکړی، پر ما رحم وکړی، لارښوونه راته وکړی، سلامتیا راوبښی او روزی راوبښی)

د نفاق او بد اخلاقي نه د بچ کيدو دعا

أُللَّهُمُّ إِنِّيُ أُعُودُهِكَ مِنُ مُنْكَرَاتِ الإُخُلاقِ وَالْأَعُمَالِ وَالأَهُوَاءِ، أُللَّهُمَّ إِنَّىُ أَعُودُهِكَ مِنَ مُنْكَراتِ الإُخُلاقِ (الهي! زه پناه غوارم له بدو أُعُودُبكُ مِن الشَّقَاقِ وَالنَّفَاقِ وَسُوءِ الْأَخُلاقِ (الهي! زه پناه غوارم له جګړو، اخلاقو، بدو اعمالو او نفساني غوښتنو، يا الله! زه پناه غوارم له جګړو، نفاق، او بد اخلاقي څخه).

#### درود او سلام

پر ستر محسن حضرت محمد صلی الله علیه وسلم زیات درود، او سلام ووایاست، دا رښتیا ده چې د هغه د بی اندازی نیکیو او خورا زیاتی مهربانی او شفقت بدله مونږ هیڅکله نشو ادا کولای، که څه کولای شو نو یوازی دا چې د مینی او عقیدت او د فدا کاری او ځان قربانونی له ولولو سره پر هغه درود او سلام ووایو، او الله جل جلاله ته دعا وکړو چې پروردګاره! ستا نبی صلی الله علیه وسلم چې زمونږ په خاطر شپه او ورځ کوم لړزوونکی تکالیف زغملی دی او مونږ ته یې د دین رڼا را رسولی ده او زمونږ د لارښوونی په خاطر یې چې څومره ویلی کړی دی.

الهی! مونږ د دی بی ساری احسان هیخ بدله نشو ادا کولای، ستا نه زمونږ هیله ده چی پروردګاره! ته پر هغه بی حسابه رحمتونه نازل کړی، د هغه درجی لوړی کړی، د هغه دین د باطلو یرغلونو نه وساتی، او پراختیا ورکړی او په اخرت کې هغه له ټولو مقربینو نه زیات ځان ته نږدی وګرځوی، په قران کریم کې مسلمانانو ته همدا لارښوونه شوی ده: إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيمًا ( يقينًا الله و د هغه ملائکی پر نبی صلی الله علیه وسلم پرله پسی درود وایی، مسلمانانو! تاسی هم پری درود ووایاست)

حضرت ابى ابن كعب رضى الله تعالى عنه ته نبى رسى الله على الله الله عنه ته نبى الله عنه الله جل الله به به خبل ټول وختونه په درود او سلام ويلو كې ولګوى، نو الله جل جلاله به په دنيا او اخرت كې ستا كفالت پر خپله غاړه واخلى [مسند احمد]

د حضرت انس بن مال رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: کوم سړی چې پرما یو کرتی درود ووایی، الله جل جلاله پری لس رحمتونه نازلوی، لس نیکی ورته لیکل کیږی، لس گناهونو تری لری کیږی اولس مرتبی یې لوړیږی [سنن نسایی]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی دی کوم سړی چې پرما درود وایی او ملائکی پر هغه سړی تر هغې پوری درود وایی، تر څو چې دا سړی پرما درود وایی

د نبی اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: هغه سړی بخیل دی د چا په مخ کې چې زما یادونه وشی او پرما درود ونه وایی [سنن ترمذی] او رسول اکرم صلی الله علیه وسلم هغه سړی د خپلی ملګرتیا او صحبت تر ټولو زیات حقدار ګڼی چې پر هغه تر ټولو زیات درود او سلام وایی

د پیغمبر صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده: د قیامت په ورځ زما د ملګرتیا او صحبت تر ټولو حقدار هغه سړی دی چې پرما تر ټولو زیات درود وایی [سنن ترمذی]

ا - د الاحزاب سورت ۵۶ آیت

صحابه کرامو رضوان الله علیهم اجمعین ته چي هغه د درود او سلام کوم الفاظ په بیلا بیلو وختونو کې ورزده کړی دی، په هغو کې لږ لږ اختلاف دی، تاسی چې له هغو نه کوم یو غواړی لوستلای شې، په عامه توګه چې کوم درود شریف په لمانځه کې لوستل کیږی او حضرت عبدالله بن عباس تر ټولو غوره ګڼلی دی هغه دادی: اللّهُم صَل عَلی مُحَمد و عَلی آل مُحَمد کما صَلیت علی ابراهیم و علی آل ابراهیم انک حمید مجید مجید اللهم بارک علی اللهم بارک عمید محمد ملی الله علیه وسلم او د هغه پر آل، لکه تا چې رحمت وکړی پر محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه پر آل، لکه تا چې رحمت کړی و پر ابراهیم او د هغه پر آل، بیشکه ته د ډیر سپیڅلیو صفاتو او عظمت څښتن ېی، پروردګاره ! برکت نازل کړی پر محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه پر ال لکه څنکه چې تا برکت نازل کړی پر کړی پر ابراهیم علیه السلام او د هغه پر ال لکه څنکه چې تا برکت نازل کړی پر ابراهیم علیه السلام او د هغه پر ال، بیشکه ته د ډیر سپیڅلیو صفتونو او د عظمت څښتن یې) [صحاح سته، مسند امام احمد ]

حضرت عبدالله بن مسعود خلکو ته وویل، چی کله تاسی پر نبی صلی الله علیه وسلم درود ووایاست نو په ښه توګه بی ووایاست، تاسی ته څه معلومه ده چی دا درود به د نبی علیه السلام په درباره کی وړاندی کیږی ، خلکو تری هیله وکړه نو بیا تاسی موږ ته دورد وښایاست نو هغه و فرمایل دا درود لولیی: اللهم اجْعَلُ صَلوتَکَ وَرَحُمَتکَ وَ بَرَکاتکَ عَلی سَیّدِ الْمُرْسَلِینَ وَ إِمَام الْمُتَقِیْن خَاتَم النّبین محمّدِ عَبْدک وَ رَسُولِکَ اِمَا م النّبین محمّدِ عَبْدک وَ رَسُولِکَ اِمَا م النّبین وَ قَاید الْخُیر وَ رَسُولِ الرّحمَة، اللّهُمّ ابْعَتْهُ مَقَاماً یَغُبطه به الاولون، اللّهم وَ قَاید النّبین محمّد و علی ابراهیم و علی ال ابراهیم الله علیه و علی الله علیه و سلم چی ستا بنده او رسول دی، او پر خاتم النبین محمد صلی الله علیه و سلم چی ستا بنده او رسول دی، بیکیو و مثال د خیر لارښود او د رحمت استازی دی، ته بی د عظمت پر هغه مقام سر لوړی کړی، چی د ده د مخکینو لپاره د رشک وړ دی الهی ا

رحمت نازل کړی پر محمد صلی الله علیه وسلم او د هغه پر ال لکه چې تا رحمت نازل کړی پر ابراهیم او د هغه پر آل ، بیشکه ته د ډیرو ستاینو څښتن او لوی ېی ) [ابن ماجه]

#### د قرباني دعا

چې څاروی مخ په قبله څملوې لومړی دا دعا ولولې: انی وجهت و جهی قُلْ إِنْ صَلَاتِي وَلُسُكِي وَمَحْیَاي وَمَمَاتِي لِلّه رَبِّ الْعَالَمِینَ() لَا شَرِیكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُسْلِمِینَ - اللهم لك و منك ( ما په پوره توجه سره خپل مخ د هغه الله جل جلاله په لوری كړی دی چاچې ځمكې او آسمانونه پیدا كړی دی اوزه له شرك كوونكيو څخه نه یم، بیشكه زما لمونځ، زما قربانی، زما ژوند او مرګ هر څه د رب العالمین لپاره دی، له هغه سره هڅوک شریک نشته، د همدی ما ته حكم شوی دی او زه مسلمان او منونكې یم، الهی دا هم ستا دی او تا را كړی دی)

بنها د بسنم الله، الله اكبر په ويَلو تيره چاړه د څاروى پر غاړه راكاږې، او له حلالولو وروسته دا دعا ولولي: اللهم تَقَبَلُهُ مِنْيُ ۚ كَمَا تَقَبَلْتَ مِنُ خَلِيُلْكِ

۱- که په قربانی کې له چا سره شریک یاست نو د منی پر ځای (مینا) ووایی او له هغې وروسته د ټولو نومونه واخلي.

## يناوا جراجواً و لأك لاسا بأ

إِبْرَاهِيْمَ وَ جَبِيْبِكَ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُمَا الصَّلُوةُ وَ السَّلامُ ( الهي ته دا قرباني زموهِ له لوري قبوله كړى، لكه څنګه چې تا د خپل دوست ابراهيم عليه السلام او خپل حبيب محمد صلى الله عليه وسلم قرباني قبوله كړه، پر دواړو دى درود او سلام وى).

د قربابی څاروی پر بل چا حلالول هم روا دی خو تاسی بی پخپله حلال کړی غوره ده او د حلالولو پر وخت په شعوری ډول هغه دعا چې لولئ په خپل زړه او دماغ کې راولئ، څه چې تاسی په دعا کې وابی یعنی دا چې زموږ هر څه د الله جل جلاله لپاره دی او د هماغه په لاره کې بایدهر څه قربان کړای شی، د هماغه د اشاری په میندالو موږ اوس د هغه په لاره کې قربانی کوو، سبا که د هغه جل جلاله اشاره وی نو موږ به د خپل ځان قربانی هم د هغه په لاره کې وړاندی کړو او شکریه به بی ادا کړو که هغه پخپله لاره کې د وینو تویولو توفیق را کړ او د شهادت سعادت بی را په برخه کې

#### د عقیقی دعا

له عقیقی نه مراد هغه وزه یا پسه دی چې د نوی اولاد له لوری د ولادت د پیدا کیدو په اوومه روځ د خیرات په توګه حلالیږی .

د پیغمبر اکرم صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده په اوومه ورځ د ماشوم لپاره نوم وټاکې او د هغه سرکل کړی، او د هغه له لوري عقیقه وکړي

د څاروی د حلالولو پر وخت څاروی قبلی ته مخامخ څملوی ، او لومړی هغه دعا ولولې چې د قربانې د څاروی د حلالولو پر وخت لوستل کیږی (انی وجهت) نه تر (لک ومنک) پوری بیا د بسم الله، الله اکبر په ویلو تیره چاړه د څاروی پر غاړه را کاږئ او بیا دا دعا ولولی : اللهم هٰذِه عَقیْقَه سُد تَقَیِّلُهُ کُما تَقَبِّلُهُ کُما تَقَبِّلُهُ کُما تَقَبِّلُهُ کُما الصَّلُولُ قَلِی السَّلَامُ دَمها بِدَمِدِ لَحُمُهُ بِلَحْمِدِ شَعْرها بِشَعْره عَظْمُها بِعَظْمِدٍ ()

<sup>ٔ -</sup> له هذه عقیقه نه وروسته د هغه ماشوم نوم واخلی، د چا چې عقیقه ده.

(الهی! دا .... عقیقه ده، قبوله بی کړی لکه څنګه چې تا د خپل دوست حضرت ابراهیم علیه السلام او خپل حبیب حضرت محمد صلی الله علیه وسلم له لوری قبوله کړه، د دی وینه د ماشوم د وینی فدیه ده غوښه بی د ما شوم د غوښی فدیه ده، ویښتان بی د ویښتانو فدیه دی هډوکې کې بی د ماشوم د هډوکو فدیه دی، الهی ته بی قبوله کړی)

کوم خلک چې توان لری هغوی دی د خپل اولاد له لوری خامخا عقیقه وکړی، عقیقه یو مستحب خیرات دی، د هلک له لوری دوه وزی یا پسان او د نجلی له لوری یوه وزه یا پسه دی او دا هم روا دی چې د هلک له لوری یو پسه حلا کړای شی، البته کوم خلک چې توان نه لری ، د هغوی لپاره هیڅکله مناسبه نه ده چې هغوی د غریبی سره سره عقیقه کول ضروری وګنی او ځان پوروړی کړی او عقیقه وکړی

د عقیقی غوښه خامه (اومه) هم ویشلای شی ، خو مستحب دا ده چې پخه یې کړی او پر مسکینانو یې ووشی او د ګاونډیانو کره یې ولیږی او پر خپلو خپلوانو او دوستانو ېې هم خوړلای شی، د حضرت امام حسن اد عقیقی پر وخت هغه وفرمایل چې یو ورون (پتون) دایې کره ولیږی او نور تاسې پخپله وخوری او پر نورو یې هم وخوری [سنن ابو داود]

#### د تراويح لمانځه دعا

تراویح د ترویحه جمع ده، په تراویح لمانځه کې له هرو څلور رکعتو وروسته کیناستو او آرام کولو ته ترویحه وایی او په همدی مناسبت د روژی په مبارکه میاشت کې دغه سنت لمانځه ته تراویح وایی

يِه ترويحه كي دا دعا ولولى: سبحانَ ذِي الْمُلْكِ وَ الْمُلْكُوتِ سُبُحَانَ ذِي الْمُلْكِ وَ الْمُلْكُوتِ سُبُحَانَ ذِي الْعَزْةِ وَالْعَظْمَةِ وَالْهَيْبَةِ وَالْقُدَرَةِ وَ الْكِبْرِيَاءِ وَ الْجَبْرُوْتِ ، سُبُحَانَ المُلْكِ الْحَدِي الْدِي لَايَنَامُ وَلاَ يَمُونُ ، سُبُوحٌ قُدُّوسٌ ، رَبُنَا وَ رَبُّ المَلَانكَةِ وَ الرُّوْحِ اللَّهُمَّ أَجُرُنَا مِنُ النَّارِ يَامُجُيرُ يَا مُجْيُرُ يَا مُجْيُرُ

(پاک دی د حکومت او اقتدار خُښتن، پاک دی د عزت، عظمت، هېبت، واک، لویی او پرتم څښتن پاک دی تل ژوندی بادشاه چې نه کله ویده کیږی او نه هیڅکله فناه لری، بی اندازی پاک، او له عیبونو منزه دی،

زمون پروردگار، د ملایکو رب او د حضرت جبریل علیه السلام پالونکی-الهی! مون د دوزخ له اوره وساتی، ای پناه ورکوونکیه، ای پناه ورکوونکیه، ای پناه ورکوونکیه!)

د تراویح لمونځ په جمعه (جماعت) سره ادا کړی او که کیدای شی نو د ټول قران د اوریدو کوښښ پکی وکړی، تراویح دی کوم داسې حافظ ادا کړی، چې د پوره درناوی او د زړه په مینه قرآن داسې ورو ورو تلاوت کړی، چې مقتدی هم زړه تنګی نه شی، او قران کریم هم داسې واضح واضح ولوستل شی چې د تلاوت حق یې ادا شی.

قرآن له داسی بی پروایی او بی فکری سره مه تلاوت کوی، چی محواکی له سره پیتی کوزول وی دا په حقیقت کی له قرآن سره ستر ظلم دی ، د الله ﷺ د کتاب دا حق دی، چی د زره په مینه ، د فکر په حاضری او غور او دقت سره ولوستل شی او خان پکی په غور کولو او فکر کولو عادت کرای شی همدا ډول د تراویح هم باید له آرام او دقت سره ادا کرای شی، په بی پروایی او چټکتیا سره په ژر ژر رکوع او سجده کول د لمانځه له هدفه بی پروایی هم ده او د لمانځه له خوند او مزی نه محرومی هم.

#### قنوت نازله

الله جل جلاله مه کړه چې مسلمان په مشکلو حالاتو کې ګیر وی او د دښمن ویره او دهشت غالب وی، نو په لمانځه کې د نازله قنوت ( دعا ) ولولی، په ځانګړی توګه د سهار په لمانځه کې، د سهار په لمانځه کې د دویم رکعت له رکوع نه د راپورته کیدو وروسته په ولاړه ( قیام ) قنوت نازله ولولی او بیا سجدی ته ولاړ شی، د احادیثو نه معلومیږی چې نبی صلی الله علیه وسلم او د هغه اصحابو په مشکلو حالاتو کې دا دعا لوستی ده او په ځانګړی توګه یې د سهار په لمانځه کې د دی دعا د لوستلو هڅه کړی ده:

اللَّهُمُّ الْهُدِنَا فِيُكُمُنُ هَٰدَيْتُ وَعَافِنَا فِلْمُن عَافَيْتَ وَتَوَلَّنَا فِيْمَنُ ثُوَّلَيْتَ وَبَارِكَ لَنَا فِيُمَا أَعُطَيْتَ وَقِنَا شَرِمَا قَضَيْتَ فَإِنَّكَ تَقْضَى وَلَا يُقَضَى عَلَيْكَ، إِنَّهُ لَا يَذِلُّ مَنُ وَالْيُتَ وَلَا يَعَزُّ مَنُ عَادَيْتَ تَبَأَرِكُتَ زَبَّنَا وَتَعَالَيْتَ نَسْتَغُفِرِكَ وَنَتُوْبُ إِلَيْكَ، أَللَّهُمْ عَذِّبٍ الْكَفَرَةَ الذِيْنَ يَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِكِ وَيُكَذِّبُونَ رُسُلكَ

ويُقَاتِلُونَ أُولَيَاءَكَ، ٱللَّهُمَّ اغْفِرُ لِلمُومُنِينَ وَالْمُومِّنِاتِ وَالْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُشُلِمَاتِ وَأَصُلِحُ ذَاتَ بِينِهِمُ وَالْفُ مَيْنَ قُلُوبُهِمُ وَاجْعَلَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيْمَانَ وَالْحِكُمَّةِ وَنَبْتُهُمُ عَلَى مِلَّةِ رَسُولِكَ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأُوزِعُهُمُ أَنْ يُؤفوا بِعَهْدِكَ ٱلَّذِي عَاهَدُتَّهُمُ عَلَيْهِ وَأَنْصُرُ هُمْ عَلَى عَدُوِّكَ وَ عَدُوهِمُ إِلَّهَ ٱلْحَقُّ ُوَاجُعَلَنَا ۚ مِنْهُمُ ﴿ الهي! ته مُونَوِ په هدايت ونازوي او په هدايت ميندليوً خلکو کی مو شامل کړی او مونږ ته سلامتیا راوېښی، او په عافیت میندلیو خلکو کې مو شامل کړی، او زمونږ سر پرستی وکړی او په هغو خلکو کې مو شامل کړي چې ستا په سر پرستې کې دي، او زموږ پر هغو شیانو برکت کړی چې تا رابښلی دی، او موږ د هغو له شره وساتی چې تا بى فيصله فرمايلى، ځكه چې هم ته فيصله فرماېى او پر تا د چا فيصله غالبه کیدای نه شی، هغه ( څوک ) هیڅکه خوار کیدای نه شی چې ته ېي سرپرستی و فرمابی، او هغه ر څوک ) هیڅکله عزتمن نشی کیدای چې ته ېي خپل دښمن و محرځوي، ته د ډير زيات برکت څښتنه ېي، اي زموږ لوړ او عاليترين ربه ! مودٍّ له تا نه بښنه غواړو او ستا په حضور کې توبه کوو، الهي ! كافرانو ته عذاب وركړي چې ستا له (لاري ) خلك منعه شوى او ستاً پيغمبران دروغجن کني او ستا د اولياء و سره په جګره دي، الهي آ د مؤمنو سړو، مؤمنو ښخو، مسلمانو سړو او مسلمانو زنانه بښنه وکړي، د هغوي خپلمنځي اړيکي اصلاح کړي، د هغوي په زړونو کې خپلمنځي مينه پیدا کړي، د هغوي په زړونو کې ایمان او حکمت پیدا کړي او هغوي د خپل رسول الله صلى الله عليه وسلم په ملت كې را جمع كړى، او هغوى ته وسه ورکړی چې ستا هغه وعده پورې کړی چې تاتري اخيستې ده او له هغوی سره مرسته وکړی د هغوی او خپلو دښمنانو په مقابله کي، پروردګاره ۱ زموږ زاري واوري او موږ هم په همدي خلکو کې شامل کړي).

## د اړتيا لپاره لمونځ

چې كله هم تاسى د كومى لويى يا كوچنې اړتيا سره مخامخ شي، د الله جل جلاله په حضور كې ودريږى، او دوه ركعته (صلوه الحاجه) لمونځ ادا كړې او بيا حمد او ثنا ووايى، او دا دعا ولولې، له الله جل جلاله هيله

ده چې هغه به ستاسی دعا نه ردوی، د نبی صلی الله علیه وسلم لارښوونه ده، کله چې د چا الله جل جلاله یا کوم بنده ته څه اړتیا پیښه شی، نو په ښه ډول دی اودس وکړی، بیا دی دوه رکعته لمونځ وکړی او د الله جل جلاله حمد او ثنا دی ووایی او پر نبی صلی الله علیه وسلم دی درود ووایی او بیا دی الله تیه داسی دعا وکړی:

لاً إِلٰهُ إِلاَّ اللهُ الْحَلِيْمُ الْكُرِيْمُ سُبُحانَ اللهُ رَبِّ الْعُرْشِ الْعَظِيْمِ وَالْحَمُدُ للهُ رَبُ الْعَلَمِيْنَ السَّالُكَ مُوْجَبَاتِ رَحْمَتِكَ وَعَزَاتِم مَعُهُرَتِكَ وَالْعَلَيْمَةَ مِنْ كُلِّ الْحَالُكَ مُوْجَبَاتِ رَحْمَتِكَ وَعَزَاتِم مَعُهُرَتِكَ وَالْعَنْ اللهَ اللهَ مِنْ كُلِّ اللهُ اللهَ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

## د قرآن یادونی ( حفظ ) دعا

د قرآن کریم د حفظ کولو او یا د ساتلو لپاره هغه دعا په پام کې ونیسی چې نبی صلی الله علیه وسلم حضرت علی کرم الله وجهه ته زده کړی وه حضرت عبد الله بن عباس رضی الله عنه وایی چې یو ځلی مونو د پیغمبر عربی صلی الله علیه وسلم په مجلس کې ناست وو چې حضرت علی کرم الله وجهه راغی او د خپلی حافظی نه یې شکایت وکړی چې یا رسول الله! د قرآن آیتونه زما په نهن کې نه پاتی کیږی، څه چې یادوم په یاد می نه پاتی کیږی، نبی صلی الله تعالی عنه د کیږی، نبی صلی الله تعالی عنه د کیږی، نبی صلی الله علیه وسلم د حضرت علی رضی الله تعالی عنه د شکایت په اوریدو وویل: ابو الحسن! زه تاته داسې دعا ولی درزده نه کړم چې یې ولولی ته تری هم فایده واخلی او هغوی تری هم فایده واخلی چاته

یی چه ته ورزده کړی او بیا چې ته هر څه زده کړی هغه ستا په زړه کې پاتی شی او تاته یادوی، حضرت علی کرم الله وجهه وویل، یا رسول الله! داسی دعا خو خامخا را زده کړی، نو هغه د هغې دعا په باب وفرمایل: دا دعا ولوله دری، پنځو، یا د اوو جمعو په شپو کې یې پرله پسی د الله په حکم به دا غشی پر نښه ثابت شی، پر هغه ذات سوګند چا چې ماته حق دین رالیږلې دی، د مؤمن دا دعا هیڅکله خالی نه ځی

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما وایی چی اوه یا پنځه جمعی به تیری شوی وی ، چی حضرت علی کرم الله وجهه بیا د پیغمبر اکرم گله مجلس ته تشریف راووړ او ویلی یی یا رسول الله! لومړی به می څلور آیتونه زده کول، خو چی تکرارول به می نو له ذهن نه به می واته او اوس دا حال دی چی زه څلویښت څلویښت ایتونه زده کوم نو داسی معلومیږی چی گواکی زما په مخ کی د الله جل جلاله کتاب پرانستی ایښی دی همدا ډول به ما لومړی یو حدیث اوریده او چی کلمه به می د تکرارولو کوښښ کاوه نو هیریده به می، او اوس دا حال دی چی زه هر څومره احادیث اورم او چی بیا یی تکراروم نو یو حرف هم رانه نه غلطیږی

محمد صلى الله عليه وسلم چې واوريدل وى فرمايل: د كعبى په رب مى دى سوګند وى ! ابو الحسن! واقعى مومن دى .

د دعا د تفصیلی طریقی د بیانولو په لړ کې هغه لارښوونه وکړه چې د جمعی په شپه دا دعا ولوله، زما د ورور یعقوب علیه السلام زامنو چې کله له هغه څخه د استغفار د دعا لپاره غوښتنه وکړه نو هغه ورته وفرمایل، زه به ډېر ژر ستاسې لپاره استغفار وکړم، د یعقوب علیه السلام مقصد دا و چې د جمعی په شپه به زه ستاسی لپاره استغفار کوم نو ای علی ! ته د جمعی په شپه د تهجدو په وخت کې پاڅه، ځکه چې دا د دعا د قبلیدو وخت دی، طبیعت دا وخت حاضر وی او د الله جل جلاله لوری ته متوجه وی، او که د شپی په وروستی برخه کې نه شی پاڅیدای نو په نیمه شپه کې پاڅه او که په نیمه شپه کې هم نه شی پاڅیدای، نو بیا د شپی په لومړی برخه کې د برخه کې په لومړی رکعت کې د برخه کې په لومړی رکعت کې د

۳۳۳

فاتحى د سوره نه وروسته يس سوره او په دويم ركعت كي د فاتحى له سوره له وروسته الدخان او په دريم رکعت کې د فاتحي نه وروسته سوره آلم سجده او په څلورم رکعت کې د فاتحي له سوره نه وروسته سوره ملک تلاوت کړي، بيا چې دي التحيات ولوستل او سلام دي وګرځاوه، نو په ښه طریقه د الله جل جلاله حمد او ثنا ووایه او په ډېره ښه طریقه پر نبي صلي الله عليه وسلم أو نورو تولو انبياء عليهم السلام درود أو سلام ووايه أو د ټولو مومنانو زنانه او ټولو مومنانو سړو لپاره استغفار ووايه او د خپلو وروڼو لپاره استغفار ووايه چې په ايمان راوړلو کې ستانه مخکي دي، بيا په اخر کې دا دعيا ولوله: اُللَّهُمَّ ارْحَمُنِيُ بِتَرْكِ الْمُعَاصِيُ اُبْدَا مَّنَّا اَبْقَيْتَنِي وَارْحَمُنِي أَنْ أَتَكَلَّفُ مَا لَايَعْنَيْنِي وَارْزُقُنِي ُحُسُنَ الْنَظُرِ فِيْمًا يُرْضِيْكِ عَ ٱللَّهُمَّ بَدِيعَ السَّمْوَاتِ وَالأَرُضِ ذَالُجَلَالِ وَالْإِكْرَام وَالْعَزَّةِ الْتِي لَاتْزَامُ أَسُأَلُكَ يَا ۚ اللَّهُ يَا ۚ رَحْمُنُ بِجَلَّالِكَ وَنُور وَجُهِكَ أَنِ تُلَزِّمَ قَلَبْئَ حِفْظ كِتَابِكَ كَمَا عَلَّمْتَنَىٰ وَارْزُقُنِیْ أَنْ ٱتْلُوهُ عَلَی النَّحُو الَّذِی يَرْضِيُکَ عَنِی اللَّهُمْ بَدِيْعَ الْتَسْمُواتِ وَالْأَرْضِ ذَا الجَلَالِ وَالإِكْرَامِ وَالعَزَّةِ ٱلَّتْي لَاتَزَّامُ أَسُنَالَك يَا أَللَهُ يَا رَحْمُنُ بَجَلالِکَ وَنُوْرٍ وَجُهِکَ اَنَّ تَنَوِّرُ بِكَتَّابِكَ بَصَرِي وَاَنْ تُطلِقُ بِهِ لِسَانِي وَأَنُ تُفْرِجَ بِهِ عَنُ قَلْبَىٰ وَ ۚ اَنُ ۚ تَشَرَّحُ ۚ بِهِ صَّدْرِیٰ اَنُ تَغَسِلُ بِهِ بِذَّنِی فَانَّهُۥ لَایُعیْننِیْ عَلَی الْحَقِ عَیْرُکِ وَلاَیُوتِیهِ إِلّا اَنْتُ وَلاَ حُولَ وَلاَ فَوَّةً إِلاَّ بِاللهِ العَلِیّ ٱلْعَظِيمَ (الهي! تركومه وخته پوري مي چي ژوندي ساتي پخپل رحمت سرة له مخناهونو د ځان ساتني توفيق راکړي او پخپل رحمت سره راته د بي ځايه او بیهوده خبرو نه د لری اوسیدو قوت راکړی او ماته په هغو کارونو کې ښه نظر او بصيرت راکړي چې ستا رضا پرې حاصليږي، خدايا! د اسمانو او ځمکو بی ساري جوړوونکيدا د عظمت او درناوي څښتندا او د داسې ستر شان او قدرت خاونده! چې هيڅوک دي د مقابلي اراده هم نشي کولاي ، خاونده! رحم کوونکیه، زه ستانه ستا د لویی او ستا د ذات د نور په وسیله هیله کوم چې، لکه څنګه چې تا ماته خپل کتاب زده کړ، همداسې يې راته د حافظی قوت را کړې او ماته د دی کتاب د تلاوت داسې توفيق راکړی چې ستا رضا پري حاصليږي ، اي د ځمکي او اسمانونو ايجادوونکيه! د لویی او احترام څښتنه! او د داسې واک او اختیار خاونده چې څوک دی د مقابلی اراده هم نشی کولای، ای بی اندازی رحم کوونکی ربه ! زه ستا د لویی او ستا د ذات د نور په وسیله له تا نه سوال کوم چې ته د خپل کتاب په برکت زما سترګی روښانه کړی او زما پر ژبه د هغی الفاظ جاری کړی او زما له زړه غم او تکلیف لری کړی او د برکت لپاره یې زما سینه بیرته کړی او د دی (قرآن) په برکت زما بدن ومینځی او پاک او صاف یې کړی، له تا پرته هیڅوک نشته، چې د حق په چارو کې زما مرسته او ملاتړ وکړی پر حق نورانی کوونکی بس هم ته یې، له ګناهونو د منع کیدو قوت او پر نیکیو د کلک پاتکیدو توان، الهی! هم ته ورکولای شی، چې ډېر لوړ ترین او دسترو عظمتونو څښتن یی [سنن ترمذی]

#### په قرآن عظیم کې د پوهي دعا

د قرانکریم تلاوت او پر مطالبو یې غور او فکر د مومن په زړه پوری عبادت دی، له قرآن سره مینه د الله جل جلاله سره د مینی دلیل هم دی او د الله جل جلاله سره د اړیکو وسیله هم، په قرآن کې له تدبر او تفکر سره مومن ته روحانی خوشحالی هم په برخه کیږی، او په دی توګه ورته د حکمت دروازی هم بیرته کیږی

قران حکیم بیشکه ډېر آسان کتاب دی، تر کومه ځایه چې تری د هدایت حاصلولو او پر احکامو پوهیدو پوری اړه لری، لارښوونی یی ډېری ساده واضحی او له پیچلتیا پاکی دی، خو دا سرارو او رموزو، د میندلو لپاره یې ضروری ده چې تاسې یې د قرآن پوهیدنی د ټولو آدابو او شرایطو سره مطالعه وکړی، له رښتینی غوښتنی سره پری فکر وکړی او هیڅ وخت تری بی پروایی او غفلت ونه کړی، او په ټول ژوندانه کې یې پرله پسی مطالعه وکړی

دا بیخی فطری خبره ده چې د مطالعی په دوران کې به داسې مشکل خایونه هم راځی چیری چې به له ژور فکر او دقت سره سره هم ستاسې دهن نه مطمئن کیږی، او تاسې به ډېر مشکلات احساسوی، خو که تاسې واقعی د قران حکیم د زده کړی هیله مند یاست، نو هیڅکله نهیلی او مات زړی نه شی، او نه پر قران د اعتراض کولو بی خایه خیال په زړه کې راولی،

او نه ستړی شی چې په قران کې فکر او تدبر پریږدی، بلکې له پوره اطمینان سره د الله جل جلاله لوری ته متوجه اوسی او په مکملی ځان سپارنی سره له هیڅکله د خپل نظر او غوښتنی د تاویلاتو د را ایستلو بی ځایه کوښښ ونکړی، بلکې د یوه طالب په څیر پر هغه مفهوم ټینګ ولاړ اوسی، چې د قران کریم د الفاظو نه مو په ذهن کې راځی، او بیا د ډېری بی وسی او عاجزی په حالت کې الله جل جلاله ته سوال وکړی چې الله! زما دا فکری تشویش لری کړی او پر صحیح مفهوم می وپوهوی

د دی هدف لپاره د شپی په نوافلو کی په یو څه اواز سره ورو ورو تلاوت هم وکړی، او لاندی لیکل شوی دعا هم ولولی الله جل جلاله به یې فکر او غم لری کړی او په خوښی او خوشحالی به یې بدل کړی الله آنی عَبُدک، ابن عَبُدک، ابن اُمتیک ناصیتی بیدک، ماض فی حکمک عَدُل فی قضایک اَسْالک بکل اِسْم هَو لک، سَمیت به نفی علم الفیب عندک، اَن تَجْعَل اَو عَلَمْته اُحْدا مِن خَلَقْک اَو استاثرت به فی علم الفیب عندک، اَن تَجْعَل الفی الهی ازه ستا الفیران ربیع قلبی، وَنُور صَدِری جَم ستا د وینځی زوی یم، زما وجولی (تندی) ستا په ورغوی کې دی، پر ما هم ستا حکم نافذ دی، زما په باب ستا هره ستا په ورغوی کې دی، پر ما هم ستا د هر هغه نوم په وسیله چې ستا لپاره فیصله انصاف ده، زه له تا نه ستا د هر هغه نوم په وسیله چې ستا لپاره لایق دی، چې تا د ځان لپاره ایښی دی او یا تا په خپل کتاب کې نازل کړی دی، یا دی پخپل مخلوق کې چا ته ویلی دی ، یا د خپل کتاب کې نازل غیبو په خزانه کې ایښی دی، دا سسوال کوم چې قسران زما د زړه پسرلی ، زما د سینی نور، زما د غم درمل او زما د فکر او پریشانی علاج پسرلی ، زما د سینی نور، زما د غم درمل او زما د فکر او پریشانی علاج وګرځوی) [مسند احمد، ابن حبان]

د حدیث د راوی حضرت عبد الله بن مسعود رضی الله تعالی عنهما وینا ده چې د نبی صلی الله علیه وسلم نه پوښتنه وشوه مونږ دا دعا زده کړو؟ نو هغه وفرمایل څوک چې دا دعا واوری، هغه دی ضروری زده کړی او یاده دی کړی

#### د جمعی خطبه

د اسلامی ولولو د راپارولو، د ایمان تازه کولو او د ذکر او اذکارو د فریضی په پرله پسی ترتیب سره د سرته رسولو لپاره د جمعی د لمانځه خطبه ډېره اغیزمنه او منظمه وسیله ده، په فطری انداز سره په هره هفته کې مسلمانانو ته د خپلو مسئوولیتونو یادونه، د دینی غوښتنو پوهونه او د اسلام لپاره د څه کولو د هیلی پیدا کولو لپاره دا په زړه پوری ګټه تری تاسی هغه وخت تر لاسه کولای شی، چې تاسی اوریدونکیو ته د هغوی په ژبه هم وینا وکړی

تر کومه ځایه چې په دویمی خطبی پوری اړونده (مربوطه) ده نو باید په عربی ژبه وی البته لومړی خطبه تاسې په هغه ژبه هم ورکړی چې اوریدونکی پری پوهیږی، ښه او غوره خو دا ده چې د ورځنی حالاتو په نظر کې نیولو سره د دینی غوښتنو په باب جامع او لنډه وینا وکړی او هره هفته په ترتیب سره د ذهنیتونو جوړولو او عمل ته د چمتو کولو لپاره کوښښ وکړی، خو که د کوم لامل له مخی تاسې داسې ونکړای شی، نو لږ تر لږه خو دومره خامخا وکړی چې کومه عربی خطبه ولولی او هدفمنده ترجمه یې په هغه ژبه هم وکړی چې اوریدونکی پری پوهیږی، د عربی خطبی په باب هم ډېره مناسبه دا ده چې تاسې پخپله د نبی صلی الله علیه وسلم او یا د راشده خلیفه ګانو کومه خطبه وټاکی لاندی مونږ د نبی صلی الله علیه وسلم او یا د وسلم هغه مستندی جملی رانقلوو، یوه خو هغه خطبه ده چې له هجرت وروسته هغه په لومړی جمعه ورکړی وه او دویمه هغه خطبه ده چې هغه مسلمانان په خورا بلیغ انداز سره دی ته وهڅول چې له قرآن حکیم سره ژوره مینه پیدا کړی او پرله پسې پکې غور او فکر وکړی څکه له قرآن سره د مینه پیدا کولو پرته د دین سره اړیکی ساتل امکان نه لری

په مدينه منوره کې لومړي خطبه

اَلُحَمُدُلِلهِ أَحُمَدُهُ وَأَسْتَعَيْنُهُ وَأَسْتَغِيْنُهُ وَأَسْتَغُفِرُهُ وَأَسْتَهُدَيهِ وَاوِمِنَ بِه وَلا أَكَفُرُهُ، وَاعْدِي مَنْ يَكُفُرُهُ، وَأَشْهَدُ أَنُ لا إِلٰهَ وَحُدَهُ لاَ شَرِيَكَ لَهُ وَاشْهَدُ أَنُ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ ، أَرْسَلَهُ بِاللهُدِي وَالنَّوْرِ وَالْمَوْعِظةِ عَلَى فَتْرَةٍ مِّنَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ ، أَرْسَلَهُ بِاللهُدِي وَالنَّوْرِ وَالْمَوْعِظةِ عَلَى فَتْرَةٍ مِّنَ

الرسلِ وَقِلَّهِ مِّنَ الْعِلْمِ وَضَلَالَةٍ مِّنَ النَّاسِ وَإِنْقِطَاءٍ مِّنَ الزَّمَانِ وَدنوٌ مِّنَ السَّناعة وَقُرُب مِّنَ الْأَجَلِ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَّدُ زُسُدَ وَمَنْ يَتَغُصِهما فَقَدُ عَوَىٰ وَفَرَّطَ وَضَلَّ صَلَالًا بعيُدا ٱوۡصِيكُمۡ بِتَقُوىٰ اللَّهِ فَإِنَّهُ خَيْرُ مَا أَوۡصَى به الْمُسلَمُ ٱلْمُسُلَمَ أَنُ يَخْضُفُ عَلَى الْأَخْرَةِ وَانُ يَامُرُهُ بِتَقُوى اللَّهِ فَاخْذَرُوا مَا حَذَّرَكُمُ اللَّهُ مُنَ نَفُسِيهِ وَلاَ أَفُضَلَ مِنْ ذَالِكُ نَصِيحَهُ وَلاَ افْضَلَ مِنْ ذَالكَ ذِكُرًا وَإِنَّ تَقُونَى اللَّهِ لِمَنَّ عَملَ بِهِ عَلَى وَجَلَّ وَمَخَافَةٍ مِنْ رَّبِهِ عَوْنَ صِدُقَ عَلَى مَا تَبُّغُونَ مَنْ أَمْرَ الأَّخِرُةَ وَمَنَ يُصَلِّح الذَّى بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ مِنْ أَمْرِهِ ۚ فِي السِّرّ وَالْعَلَّانِيُّهِ لَا يَنُونُ بِذَالِكَ إِلَّا وَجَهَ اللَّهِ يَكُنُ لَهُ ذِكْرًا فِي مِنْ عَاجِلَ أَمُرُهِ وَذُخُراً فِيْمًا بَغُد الْمُوَتِ حِيْنَ يَفَتَقِرُو الْمَرْءُ إِلَى مَا قَدَّمْ وَمَا كَانَ مِنْ سِوَىٰ ذَالِكَ يَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمِداً بَعِيداً وَيُحَدِّرُكُمُ اللهُ نَفُسَهُ وَاللهُ رَوَيْكَ بِالْعِبَادِ وَالَّذِي صَدَقَ قَوْلُهُ، وَانْجَزَ وَعُدَهُ لَا خُلِفَ لِذَالِكُ فَإِنَّهُ يَقُولُ عَزَّ وَجَلَّ مَّا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَى وَمَا أَنَا بَظُلَّام لَّلُعُبِيدِ فَأَتَّقُوا اللَّهَ فَي عَاجِل أَمْرِكُمُ وَالْمِلِهِ فَي السَّرّ وَالْعَلَانَيْهِ فَإِنَّهُ مَنَ يُتَّتَّقَ اللَّهَ يُكَفِرُ عَنْهُ سَيًّا تِهِ وَيُغَظِّمُ لَهُ آجِراً ، وُمُنُ يَتَّتِيَّ اللَّهِ ُ فَقَدُ فَازٌ فَوُراً عَظِيمًا ، وَإِنَّ تَقُوىَ اللَّهِ يُوَقَّىٰ عُقوبَتَهُ وَيُوقَىٰ سُخُطَهُ وَإِنَّ تَقُوى اللهِ يُبَيِّضُ الْوَجُوْةَ وَيُرْضِيُّ الْرَّبِّ وَيَرْفَعُ الدَّرَّجَة خُذُوا بِحَيْظِكُمُ وَلَا تُفَرَطُوا في جَنْبِ اللهِ وَقِدُ عَلَّمْكُمُ اللهُ كِتَابَهُ وَنَهَجَ لَكُمُ سَبِيلَةٌ لِيعُلَّمَ الْذَيْنُ صَدَقُوا وَيَعُلَمَ الْكَاذِبِينَ فَأَحْسِنُوا كُما أَحَسَنَ اللهُ إِلَيْكُمْ وَعَادُوا أَعُداءهُ، وَجَاهِدُوا في اللهِ حقّ جُهَاده هُوَاجُتَبِكُمُ وَسَيِّكُمُ النُّسُلُمِينَ لَيُهُلِكُ مِنْ هُلَكَ عَنْ بَيِّنةً وَيَحْي مَنُ حَيَّ عَنُ بَيِّنهِ وَلا قُوَّة إِلاَّ بِاللهِ- فَأَكَثُرُوا ۚ ذِكْرَ اللَّهِ وَاعْمِلُوا لِمَا بَعُدَّ الْيُوم فَإِلَّهُ مَنْ يُصلحُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهُ يَكِفِهُ اللَّهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاسَ ذَالكَ باَنَّ اللَّهُ يَغُضِىُ عَلَى ٱلنِّنَّاسِ وَلَإِ يَقُضُونَ عَلَيْهِ وَيَهْلِكُ مِنَ الناسِ وَلَا يَهُلِكُونَ مِنْهُ اللهُ ٱكُبَرُ وَلاَ قُوَّة إِلاَّ بِأَللَّهِ الْعَظِيم

( شکر او ستاینی الله کره دی، زه یی شکر ادا کوم، مرسته تری غوارم، د بننی تری هیله لرم او د لارښوونی او هدایت تری هیله لـرم، ایمان بری راورم او کافر کیږم پری نه، او هغه څوک خپل دښمن گڼم ، چی پـرده کافر کیږی، او زه گواهی ورکوم چی له الله جل جلاله پـرته بل معبود نشته ، هغه یوازی واحد دی، هیڅوک ورسـره شریک نشته او زه شاهدی وایم

چې محمد صلى الله عليه وسلم د الله جل جلاله بنده او استازى دى ، چې الله جل جلاله ورته د هدايت، نور او نصيحت په ورکولو په داسې دوران کې يې خپل استازي وګرځاوه، چې له اوږدي مودي راسي د پيغمبرانو د راتګ لړی بنده وه، د رښتياني پوهي رڼا تته شوي وه، د بي لاري دوره وه، د هستی نظام ګړ وډیدونکی و، قیامت رانږدی شوی و، او د هر سړی اجل سرته ولاړو- نو چا چې ( رسول الله صلى الله عليه وسلم ومانه ) د الله او رسول الله صلى الله عليه وسلم اطاعت يي ومانه، هغه نيغه لاره ومونده أو چا چې د (رسالت په انکار کولو) د الله جل جلاله او رسول نافرماني وکړه، هغه لاره ورکی شو او په لنډ فکری کې پريووت او له حقي لاري بي لاري په مراهى كې لرى پريووت- زه تاسې ته وصيت كوم چې له الله جل جلاله وه ويريږي، يو مسلمان چې بل مسلمان ته له غورونه غوره نصيحت كولاي شي هغه همدا دي، چې د اخرت د ذخيري ټولولو لپاره يې وهڅوي، او له الله جل جلاله د ويريدو تلقين ورته وكړى، نو له الله جل جلاله څخه وه ويريږي لکه څنګه چې هغه د خپل ذات نه د ويريدلو حکم کړي دي، تردي غوره نه کوم بل نصیحت شته او نه تردی غوره بله کومه یادونه کیدای شی-او رښتيا دا ده چې له الله جل جلاله ويره د بنده لپاره چې له الله جل جلاله په ويره او لړزه کې ژوند تير کړی، د اخرت د ښکلی پای رښتونی، مرستندوی ده، چې تاسې يې غوښتونکي ياست، او کوم سړي چې په خالص نیت سره یوازی د الهی رضا په خاطر خپلی پتی او ښکاره چاری په هر حال کې سمي کړي، نو د دې سملاسي بدله په دنيا کې دا ده، چې هغه به نیک نومی وی او له مرګه وروسته به په هغه وخت کی په ځان پوره وی چې کله هر سړي خپلو هغه اعمالو ته بې اندازي محتاج وي چې د هغه وخت لپاره يې کړي وي، او له هغو پرته چې کوم بد اعمال وي د هغو په باب به هیله لری چی کاشکی دا اعمال زما نه ډېر لری وای او الله جل جلاله تاسی له خپل ځان څخه ویروی او الله جل جلاله پر خپلو بنده ګانو خوراً مهربان دی سوالند دی پر هغه ذات د چا وینا چی رښتونی او وعده یی پر وفا ولاړه ده چې دا خبره به (خامخا ) پيښيږي، ځکه چې په خپله هغه لوړ

او عالتيرين ( ذات ) يې لارښوونه کوې چې: زما په حضور کې خبره نه بدلیری او زه پر خپلو بنده گانو د ذری اومره ظلم کوونکی ند یم، نو لدالله جل جَلاله وه ويريږي، د دنيا او اخرت په ټولو ښکاره او پټو چارو کې، رښتيا دا ده چې څوک د الله جل جلاله له غضب نه ويريږي ، الله جل جلاله د هغه ګناهونه تري ايسته کوي او د هغه اجر لاپسي زياتوي او څوک چې پرې ويريده، هغه ډېر لوي برياليتوب وګاټه، او ښه پوه شي چې د الله ﷺ ويريدونكي بنده د هغه له خفګانه لري ساتي او د هغه له عذابه يې ساتي، او د هغه له ناراضیتوب نه یې بچوي، او په ښه ډول پردې حقیقت هم پوه شي، چې د الله جل جلاله ويريدونكي مخونه روښانه او ښكلي كوي، څښتن د خپل بنده نه خوشحاله لوري او د بنده مرتبه لوړوي ګوري! د خپلی خپلی برخی نیکی را ټولی کړی او د الله جل جلاله پر وړاندی هیڅکله لتي او بيکاري ونه کړي، سره له دي چې هغه تاسې ته د خپل د پوهي په درکولو سمه لاره تاسې ته ښودلي ده تر څو چې هغه وپيژني هغه خلک چې پخپل ايمان کې رښتوني دي او هغه چې دروغجن دي، نو تاسې هم د خلکو سره ښه رویه وکړی، لکه چې هغه له تاسې سره ښه سلوک کړی دی، او د هغه دښمنان خپل دښمنان وګڼی، او د هغه په لاره کې داسې جهاد وکړی چې د جهاد حق ادا کړاي شي هغه تاسې د خپل دين لپاره ټاکلي ياست او ستاسې نوم يې ( مسلم ) ايښي دي، د دې لپاره چې څوک هلاکيدونکي دی، هغه له روښانه دلیل سره هلاک شي او څوک چې ژوندي پاتي کیدونکی دی، هغوی له روښانه دلیل سره ژوندی پاتی شی، او د واک او توان سرچینه یوازی د الله جل جلاله ذات دی نو د الله جل جلاله ذکر زیات کوي او د نن نه وروسته د راتلونکي سبا لپاره عمل کوي، ځکه چې کوم بنده د ځان او الله جل جلاله تر منځ خپله معامله روغوي، الله جل جلاله د هغه لپاره په هغو ټولو چارو ( معاملاتو ) کې بس دی چې د ده او نورو بنده الله جلاله د بنده الله على الل ګان د هغه فیصله نه کوي، هغه د انسان د هر څه څښتن دي او د انسان په واک کې د هغه جل جلاله هیڅ نشته، هغه له هر څه لوی ، برتر او لوړ دی او قوت او طاقت یوازی د هماغه دی [طبری دولسم ټوک ۲۵۵ مخ]

د قران عظیم سره د مینی نصیحت

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ أَخْمَدُهُ وَأَسْتَعِينُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَ مِنْ سَيَّنَاتٍ إَغُمَالِنَا ِ مَنْ يَنْهُدِهِ اللهُ فَلَا مُضِلَّ لَـهُ وَ مَنْ يُتُفُلِلُهُ فَلَا َهَادِي لَهُ ، وَاشُهَدُ أَن لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَّهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ إِنَّ أَحْسَنَ الْحَدِيْشِ كِتَبُ اللَّهِ قَدُ أَفْلَحُ مَنُ زَيَّنَّهُ اللَّهُ فِئَ قَلْمِهِ وَأُدُخَلَهُ فِي الْإِسُلَامَ بَعْدَ الْكُفْرِ ، وَاخْتِبَارَهُ عَلَى مِمَا سِوَاهُ مِنْ أُحَادِيَثِ ٱلَّنَّاسِ إِنَّهُ أَصْدَقُ الَّحَدَيْثِ وَأَبْلَغُهُ أَجِبُّوا مَنْ أَحَبَّ اللهِ وَأَجِبُوا اللهُ مِنْ كُلِّ قُلُوُبِكُمُ وَلاَتَمَلُّوا كِلَامَ اللَّهِ وَذِكْرُهُ وَلاَ تَقَسُوا عَلَيْهِ قُلُوبُكُمُ- أُعُبُدُوا اللهِ وَكَاتُشْرِكُواْ بِعِ شَيْئًا، إِتَّقُوا اللَّهُ حُقٌّ تُقْتِعِ وَصَدِقُوا صِالَحَ مَا تَعْمَلُونَ بأفُواهِكُمُ وَتُحَابُوا بِرُوْحِ اللهِ بَيْنَكُمُ، وَالسَّلَامَ عَلَيْكُمُ وَوَحُمَّةً اللهِ ﴿ بِيشِكُهُ شَكَّرُ او ستاينه هم الله جل جلاله لره ده، زه د هغه حمد او ثنا وايم، له هغه نه مرسته غواړم او مونږ د هغه د بخشش په لمن کې پناه غواړو، د نفس له وسوسونه او د بد كاريو له جزا نه، چاته چې الله جل جلاله هدايت وكړي ( او هغه ، هغه چاته لارښوونه کوی چې واقعًا د هدايت غوښونکی وی ) نو هغه هیڅوک بی لاری کولای نه شي او څوک چې الله جل جلاله له سمي لاري بي لاري کړي ( او هغه داسې څوک بي لاري کوي چې د سمي لاري غوښتونکي نه وي ) نو هغه ته هيڅوک لارښوونه نشي کولاي، زه ګواهي کوم چې له الله جل جلاله پرته څوک د عبادت لايق نشته، هغه يو دي، هيڅوک ورسره شریک نشته.

رستیا دا ده چې تر هر څه غوره خبری د الله جل جلاله کتاب دی، هغه انسان بریالی شه چې زړه یې پر کتاب الله ښکلی دی، او څوک چې له کفر وروسته الله جل جلاله پر اسلام مشرف کړی دی، او چا چې ټولی بشری خبری پری ایښی او د الله جل جلاله کتاب یې د ځان لپاره ټاکلی دی، بیشکه الهی کلام سراسر حقیقت دی، بی اندازی اغیزمن دی، څوک چې ورسره مینه لری، تاسی هم له هغه سره مینه ولرئ ، او د خپلو زړونو په ټوله پاملرنه له الله جل جلاله سره رښتینی مینه پیدا او د هغه د کلام په تلاوت

او یادولو هیڅکله مه ستړی کیږئ، او هیڅکله دی ستاسی زړونه د کلام الله په باب بی پروا او سخت نه وی، نو د همدی الله جل جلاله بنده محی وکړئ، څوک ورسره د ذری اومره مه شریکوئ، او تل تری په ویره کې اوسی، لکه څنګه چې تری د ویریدو حق دی او د خپلو نیکو اعمالو تصدیق پر ژبه هم کوی (په ژبه هماغه څه وایاست چې ستاسې له شانه سره مناسب وی) او د الهی دین او رحمت پر اساس پخپلو منځو کې مینه ساتئ، والسلام علیکم ورحمة الله! [اعجاز القران]

#### دويمه خطبه

الحمد الله حمداً كثيراً والصلوه والسلام على رسوله ارسله الله شاهها ونذيراً وداعياً الى الله باذنه وسراجاً منيراً وعلى اله واصحابه وسلم تسليماً كثيراً كثيراً، اما بعد! فيا ايها الناس! اوصيكم بتقوى الله فإن تقوى الله ملاك الحسنات، وعليكم بالطاعة فان من يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيمًا، وقال الله تعالى في كتابه المجيد، أن الله وملائكته يصلون على النبي يا ايها الذين امنوا صلوا عليه وسلموا تسليما اللهم صلى على سيدنا ومولانا محمد وعلى اله واصحابه الذين اتبعوه في ساعة العسرة، اللهم امطر شابيب رضوانك على السابقين الأولين من المهاجرين والانصار خصوصًا على افضل البشر بعد الأنبيآء بالتحقيق أمير المؤمنين سيدنا أبى بكر الصديق رضى الله تعالى عنه وعلى أمير المؤمنين سيدنا عمر الفاروق رضى الله عنه وعلى امير المؤمنين سيدنا عثمان ابن عفان رضى الله تعالى عنه وعلى امير المؤمنين سيدنا على بن ابي طالب كرم الله وجهه وعلى ولديه السعيدين سيدا شباب اهل الجنة الحسن والحسين رضى الله تعالى عنهما وعلى امهماسيدة نساء اهل الجنة فاطمه الزهراء رضى الله تعالى عنها وعلى سائر الصحابة والتابعين رضوان الله تعالى عليهم اجمعين .

اللهم انصر من نصر دين محمد صلى الله عليه وسلم واجعلنا منهم واخذل من خذل دين محمد صلى الله عليه وسلم ولاتجعلنا منهم عبادالله! رحمكم الله ان الله يامر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن

## \_\_\_\_ಗೆಲ್ನ ಗ್ರಾವಾಗಿ ಎ ಜಿಕ್ಕ ಕಿ**ಡಾ**ಗಿ ಚೆ

الفحشآء والمنكر والبغى يعظكم لعلكم تذكرون اذكرو الله يذكركم وادعوه يستجب لكم ولذكر الله تعالى اعلى واولى واعز واجل واهم واعظم و اكبر.

#### د نكاح خطبه

د نکاح د شرعی حیثیت د پیژندلو، د هغی غوښتنی په ذهن کې، کینولو او په نکاح پوری اړوندو ( مربوطو ) لازمو سترو مسئوولیتونو د یادونی په خاطر د نکاح په محفل کې د نکاح خطبه لوستل هم سنت دی، پر دی مهال له خطبی نه د پوره پوره ګټی اخستلو لپاره ډیره مناسبه دا ده چې د نکاح د خطبی لوستونکی د نکاح د خطبی ترجمه او لنډه تشریح هم په خپله ژبه کې وکړی، چې اوریدونکې پری په ښه ډول پوه شی، د همدی هدف په نظر کې نیولو په خاطر لاندی د نکاح خطبه د ژباړی سره وړاندی کیږی:

إِنَّ الحُمَدَ لِلهِ نَسْتَعِيْنَهُ وَ نَسْتَغَفِّرُهُ وَ نَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ ٱنْفُسِنَا مِنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَامُضِلَّا لَهُ وَمِنُ يَصُلِلُ فَلاَّ هَادِى لَهُ، وَاشْهَدُ أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ نُحُمَداً عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ . "يَاأَتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ ثُقَاتِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلّا وَأَنْتُمْ مُسْلَمُونَ " ـ " يَاأَيُّهَا

كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَتَسَاءَلُونَ بِهُ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا •

ٰ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِيْنَ امَنُوا آتَّقُوا اللهُ وَ قُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا يُّصُلِحُ لَكُمْ أَعُمَالَكُمْ وَيَغْفِرُنكُمُ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُّطِعِ اللهُ وَرَسُولُهُ فَقَدُ فَازَ كَوْزاً عَظِيْماً [ مشكوة ]

وَ قَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمٍ ۖ وَاللهِ إِنِّى ۖ لاَ خُشَاكُمُ لِلهِ وَ أَتَفَاكُمُ لَهُ وَلٰكِنِّي ۗ أَصُوْمَ وَأُفْطِرُ وَأُصُلِى وَأَزْقُدُ وَأَتَزَقَّ جُ النِسَاءَ فَمُنْ رَغِبَ عَنْ سُنِّتَى فَلَيْسَ مِنْيُ

(شکر او ستاینه هم الله پاک لره ده، مون له هماغه نه مرسته غواړو او له هماغه نه د ګناهونو معافی غواړو او موږ د خپل نفس د لمسونو او بدیو په مقابل کې خپل ځانونه د الله جل جلاله په پناه کې ورکوو [ رښتياده ] چې څوک الله پر سمه لار روانوی چې پری د تللو اراده لری ] نو هغه هيڅوک نشی بی لاری کولای ، او څوک چې الله جل جلاله بی لاری کوی چې الله جل جلاله بی لاری کړی [ او هغه هماغه څوک بی لاری کوی چې

#### \_\_\_ ಗುಂլ ಗ್ರಾವಾಗ್ತಿ 9 ಡಿಸ್ 5<sub>6711</sub> ಗೆ

بی لاری کیدل غواړی ] نو هغه هیڅوک پر سمه لاره کولای نشی، او زه گواهی ورکوم، چې له الله جل جلاله پرته هیڅوک معبود نشته او زه گواهی ورکوم چی محمد ﷺ د الله تعالی بنده او د هغه رسول دی .

د ايمان خاوندانو! له خدايه په صحيح توګه ويره اختيار کړې او تر مرګه د الله جل جلاله وفادار او فرمانبردار اوسي

ای خلکو! د الله جل جلاله له قهر نه وویریږی چاچی تاسی له یوه نفس نه [آدم علیه السلام] نه پیدا کړی او د همدی یوه بدن نه ېی د هغه جوړه [ بی بی جوا] پیدا کړه او بیا ېی د همدی دواړو په وسیله ډیر نارینه او زنانه په ځمکه کې خپاره کړی، د همدی پالونکې الله جل جلاله له ناراضیتو به ځانونه وساتې، د څه په وسیله چې تاسی له یو بل نه خپل حقوق غواړی او د خپلوانو د حقوقو خیال ساتي، یقین ولسرې چې الله جل جلاله ستاسی څارنه کوی.

د ایمان څښتنانو! له الله وویریږی او غوره او ښی پخی خبری کوئ، نو الله جل جلاله به ستاسی اعمال اصلاح کړی او پرګناهونو به مو د بښنی پرده وغوړوی، او کوم خلک چې د الله جل جلاله او د هغه د رسول ﷺ تابعداری کوی، هغوی به پر ستره کامیابی سر لوړی شی.

قسم پر الله جل جلاله زه په تاسی ټولو کې له خدایه زیات ویریدونکې یم، خو زما حال دا دی چې زه کله نفلی روژی نیسم او کله ېی نه نیسم، په شپه لمونځونه هم ادا کوم او ویده کیږم هم او زه له زنانه سره نکاح هم کوم، څوک چې زما له دی سنتو غاړه وغړوی، زما سره ېی اړیکې نشته ) [صحیح بخاری]

#### استخاره

د ژوندانه په مهمو چارو لکه سفر، نکاح، ماموریت او تجارتی چارواو نورو کې استخاره وکړې، د استخاری معنی ده خیر ښیګڼه غوښتل، په کومو مهمو او روا کارونو کې چې تاسی ته د خیر اړخ ښکاره نه وی، په هغو کې خامخا استخاره وکړې او بیا مو چې په کوم لوری د زړه میلان دی، هماغه الهی قضا وګڼې او غوره ېی کړې، د استخاری طریقه داده چې

کله تاسی ته کوم غیر معمولی کار پیښ وی، نو له مکروه او حرامو وختونو پرته چي کله هم وغواړې، دوه رکعته لمونځ ادا کړې او بیا د استخاری دعا ولولې، د حضرت سعد بن ابی و قاص وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم فرمایلی دی: له الله تعالی استخاره کول د آدم د اولادی نیکبختیا ده او پر الهی قضا رضا هم د آدم علیه السلام د ځو ځات سعادت دی، او بدبختی هی دا ده چې هغوی له خدایه خیر ونه غواړی او د الله جل جلاله پر کړو ناخوښه وی [مسند احمد]

او نبی صلی الله علیه وسلم دا هم فرمایلی: استخاره کوونکی هیڅکله نامراده نه وی او مشوره کوونکی هیڅکله پښیمانه نه وی او له کفایت نه کار اخستونکی هیڅکله چاته نه محتاج کېږی [طبرانی]

د حضرت جابر رضی الله عنه وینا ده چې نبی صلی الله علیه وسلم چې به څنګه موږ ته قرآن لوسته همداسی به بی د استخاره کولو هم تعلیم را کاوه، فرمایل به بی چې څوک له تاسی نه په کومه مهمه چاره کې فکر مند وی نو دوه رکعته لمونځ دی وکړی او بیا دی دا دعا ولولې [صحیح بخاری]

وَاللَّهُمَّ إِنِّى أَسْتَخِيْرُكَ بِعِلُمِكَ وَ أُسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَ أَسْتَالُكَ مِنُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَالُكَ مِنُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَغَيْرُكَ بِقُدُرَ وَ الْمُتَقْدِرُ وَ يَعْلَمُ وَ لَا أَعْلَمُ وَ أَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ. اللَّهُم إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هُذَا الْأَمْرَ اخْيَرْلِي فِي دِينِي وَ مَعِيشَتِي وَ عَاقَبَهِ أَمْرِي فَاقَدُرُهُ لِي وَيَسِرُهُ لِيَّ ثُمَّ بَارِكَ لِي فِيهُ وَ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هُذَا الأَمْرَ أَمْرِي فَاصْرِفَهُ عَنِي وَ اللَّهُمَ اللَّهُمَ أَنْ هُذَا الأَمْرَ شَلِي فَي دِينِي وَ مَعِيشَتِي وَ عَاقِبَهِ أَمْرِي فَاصْرِفَهُ عَنِينَ وَ اصْرِفَنِي عَنْهُ وَ اللَّهُمَ الْخَيْرُ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ أَرْضِنِي بِهِ اللَّهُ اللَّهُ لَا النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ الللْمُوالِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤَالِقُولُ ال

( الَهى ! زه له تانه ستا د عَلُم په وسیله د خیر غوښتونکي یم او ستا د قدرت په وسیله ستا د ستر فضل سوال کوم، ځکه چې هم ته د قدرت څښتن ېی او زما د ذری هومره قدرت نشته، ته د علم څښتن ېی، او زما علم نشته، او هم ته د غیبو پر ټولو خبرو پوهېږی .

## ِيرِ بِامَا فِأَفُولُ a لِهِ وَالسَّا فِي

الهی ! که ستا په علم کی دا کار زما لپاره غوره وی، زما د دین او دنیا په لحاظ او د پای په لحاظ یی زما لپاره تقدیر و گرخوی، او راته آسان یی کړی او زما لپاره یی مبارک و گرزوی او که ستا په علم کی دا کار زما لپاره بد وی زما د دین او دنیا په لحاظ او د پای په لحاظ، نو ته یی زما نه لری ولری، او ما تری وساتی او زما لپاره خیر او ښیګڼه تقدیر و گرځوی، هر چیری چی وی او بیا پری ما راضی او بی فکری و گرځوی

\*\*\*\*\*\*\* \*\*\*\*\*

## الهي سپيڅلي نومونه

#### (اسماء حسني)

د نفسي تزكيي او د زړه د اطمينان مستند او غوره وسيله دا ده چي تاسې پر الهي ذكر خپله ژبه لمده وساتي، د هغه صفات تكرار كړى، د هغو صفتونو د غوښتنو په باب غور وكړى او په ايمان او شعور سره دغه صفتونه پخپل زړه او دماغ د حاكم او جارى ساتلو عادت زده كړى ، الهى لارښوونه ده : يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَتيرًا()وَسَبَّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا (اى د ايمان خاوندانو! د الله تعالى ذكر په كثرت سره كوى او سهار او ماښام د هغه په تسبيح او ثنا مشغول اوسى).

او په اعراف سورت کی دی : وَللّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَی فَادْعُوهُ بِهَا ( او د اللهُ غوره غوره نومونه دی ، نو په دی غوره نومونو هغه یادوی )

د دغو نومونو تفصیل او د هغو پراخی غوښتنی او معناوی یې هم په قران عظیم کی په وضاحت سره بیان کړای شوی دی او پیغمبر اکرم ﷺ د دغو صفتونو شمیر، تفصیل او د هغو د زده کړی ستره بدله ښودلی او د هغی تکرار (ورد) کولو ته ئی مومنان لیوال کړی دی، د هغه لارښوونه ده د الله جل جلاله نه نوی نومونه دی څوک یی چی یاد کړی جنت ته به داخل شی [صحیح بخاری]

د الهی صفاتو د زده کولو مطلب دادی چی تاسی هغه وپیژنی، هغه زده کړی، د هغو پر غوښتنو عمل وکړي او له هغو سره سم د خپل ژوندانه جوړولو کوښښ وکړي، د دی لاره دا ده چی تاسی په مینه او اخلاص تلاوت وکړي او پرله پسی پکی تلاوت وکړي او پرله پسی پکی له غور او تدبر نه کار واخلی، بیا هغه مستند احادیث هم په غور سره مطالعه کړئ، په کومو کی چي د الهی صفاتو مفهوم او غوښتنی بیان

١ - د الاحزاب سورت ٤٢ آيت

أ في أن المناطقة المن

کرای شوی دی ، همدارنگه هغه سنت اذکار او دعاگانی هم په پوره توجه او پاملرنی ولولئ چی په عمومی توګه د دغه الهي صفاتو نه جوړی وی د قسران عظیم مطالعه کوونکیو د همدی قران له مطالعی نه دغه نه نوی الهي نومونه راجمع کړي دي :

۱**۱لله** : دا د کائناتو د پیدا کوونکی ذاتی نوم دی چې د ګردو غوره صفاتو او د خير او برکت سرچينه ده، دا نوم له هغه پرته نه بل چاته ويل شوي دي او نه يى چاته ويل صحيح دى، همدا الله جل جلاله ستاسى د محبتونو اصلي مركز دي، همدا الله جل جلاله ستاسي د عباداتو او قربانيو يوازيني حقدار دی، او همدا الله جل جلاله له کردو خطراتو نه د بچ ساتلو یوازینی د پناه ځای دی، نو د همدی الله جل جلاله پر محبت خپل زړونه آباد کړی، په اخلاص سره يې بنده مي وكړي او پر همدي الله جل جلاله باور او يقين ولري.

وَالَّذَينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا للَّه ' (او ايمان لرونكي مؤمنان له الله تعالى سره شدیده مینه لری).

إنَّسا أَنزَلْسنَا إلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدْ اللَّهَ مُخْلَصًا لَهُ الدِّينَ أَلَا لله الدِّينُ الْخَسالصُ ٢ ( اى نبى! دا كتاب مونو تاته په حقه نازل كړى دى، نو د الله عبادت وکړي او خپله بنده ګې د هغه لپاره خالصه کړي، په ښه ډول وپوهيږي، چې بنده کې يوازي د همدي الله تعالى حق دي).

قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلَا أَشْرِكَ بِهِ \* ﴿ وَرَبَّهُ وَوَايِاسَتَ حِي مَاتَهُ حكم شوي چې زه د همدي الله عبادت وكړم او هيڅوك ورسره شريك نه كړم). وَعسلَى اللَّه فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ \* (او بروسه كونكى هم پر الله جل جلاله بروسداو تكيدكوي.

<sup>· -</sup> د البقره سورت سورت ۱۶۵ آیت

۲ - د الرمز سورت ۲ آیت

<sup>&</sup>quot; - د الرعد سورت ۳۶ آیت

<sup>· -</sup> د ابراهیم سورت ۱۲ آیت

الرّحُمْن: هغه ذات د چا په رحمت کې چې بی اندازی جوش او خروش دی او څوک چې بی اندازی رحم کوونکی دی او چا چې په خپل رحمت سره انسان په سترو نعمتونو نازولی دی [ الرَّحْمَنُ عَلَمَ الْقُرْآنَ حَلَقَ الْإِنسَانَ عَلَمَ الْقُرْآنَ حَلَقَ الْإِنسَانَ عَلَمَهُ الْبَيَانَ ( رحمن [هغه ذات دی ] چې دا قرآن یې د زده کړ او انسان ته یی له پیدا کولو سره د خبرو توان ورکي)

د الله جل جلاله د رحمانیت تر ټولو لوی مظهر دا دی چې هغه انسان ته د قران په څیر عظیم نعمت وروباښه او بیا یې انسان ته د خبرو په توان ورکولو په نورو مخلوقاتو کې ځانګړي غوره والي وروباښه

الرّحیت لری چی هیڅکله نه پری کیږی، په دنیا کې هم د هغه د پرله پسی رحمت لړی چی هیڅکله نه پری کیږی، په دنیا کې هم د هغه د پرله پسی رحمت په سیوری کې انسان پالل کیږی، پر مختګ کوی ، د نیکیو پر لار روانیږی، د عمل لپاره وخت پیدا کوی او په آخرت کې به هم مؤمنان د هغه د همدی صفت په برکت د جنت په څیر آرام ځای کې د عیش او آرام ژوندون تیروی [ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ اللّهَ لَعَفُورٌ رَحِیمٌ ( او که تاسې د الله جل جلاله د نعمتونو حساب کول غواړی نو شمیر یې نشی یعنی د الله جل جلاله د بی شمیره او بی اندازی نعمتونو شمیرلی امکان نه لری) انسان د ژوندانه په شیبه شیبه کې د الله جل جلاله رحمت او پاملرنی ته اړ دی او د هغه د رحمت باران پرله پسی اوری) ]

هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى التُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا تَحْرِيَّهُمْ يَوْمَ يَلْقُونَهُ سَلَامٌ وَأَعَدُ لَهُمْ أَجْرًا كَرِيمًا " (هماغه ذات دى چې پر تاسي رحمت فرمايى او د هغه ملايكى ستاسى لپاره د رحمت دعا كوى چې هغه تاسى له تيارونه راوباسى، رڼا ته مو راولى، هغه پر مؤمنانو ډېر

١ - د الرحمن سورت ١-٢ آيت

۲ - د النحل سورت ۱۸ آیت

<sup>&</sup>quot; - د الاحزاب سورت ۴۳ آيت

رحم کوونکی دی ، په کومه ورځ به چې ورسره خبری کوی نو هغه استقبال به په سلام سره وی او د دوی لپاره الله جل جلاله د عزت او درناوی بدله تياره کړی ده )

**ٱلْمُلِكُ** : د كائناتو رښتونى بادشاه چې پر دواړو جهانو يې واكوالى ده " فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلكُ الْحَقُّ ( نو الله لوړترين او رښتونى بادشاه دى او بس )

الْقُكُونُيُ. له محردو عيبونو او غلطيو له يوه سره پاک دى، نو ځکه خو يې راليږل شوى قانون د هرى خطا نه پاک دى

**اَلسَّلَامُ** : له مُردو نيمكرتياو او كمزوريو نه روغ رمټ او ساتلي .

المُورُمِي له كردو افتونو او عذابونو نه په امان ساتونكى

**ٱلْمُهَيْمِينُ**: د مخلوق څارونکي او له بيلاريو ساتونکي .

العُورِيُورُ د واک او درناوي يوازيني سرچينه د چا چې هر څه د واک لاندي دي أَوْنُ الْعِزُةَ لِلَّهِ جَمِيعًا (عزت له يو سره ټول د الله جل جلاله لپاره وي)

الْجُبَّارُ دَ بِي شَانهُ عَلْبِي او زور څښتن د مخلوق ويجاړي جوړونکي .

المُفَتَكَبِّرُ : د عظمت او كبريايى سرچينه چې په كبريايى كې ورسره هيڅوک شريک نه دى " هُوَ اللهُ الّذي لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ( الله هغه ذات دى چې له هغه پرته بل معبود نشته، رښتينى بادشاه، پاک ذات، له هر نقصانه روغ، په امن او امان كې ساتونكى، ساتندوى، پر هر څه غالب، د بى شانه لوړى څښتن، پاک او تر ټولو لوړ دى الله جل جلاله له هغو شيانو چې دا خلک يې ورسره شريكوى)

النخالق : له شانه سره د مناسبو قوتونو او استعدادونو سره سم د غوره وجود بخښونکي

**ً الْبُارِئُ** : د هر څيز له نشت نه شته کوونکي بي ساري ايجادوونکي .

١ - د المومنون سورت ١١۶ آيت

<sup>&#</sup>x27; - د الحشر سورت ۲۳ آیت

## شاور نباجه ( وروان المال ا

المُصَوِّرُ: مخلوقاتو ته شكل وركوونكى " هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ( هماغه ذات [ الله جل جلاله ] دى چې د (ميندو) په رحمونو كې څنګه وغواړى ستاسې شكلونه جوړوى) - وَصَورَّونَهُ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ فَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ لَالله جل جلاله ] ستاسې بد صورتونه جوړل كړل او غوره بد صورتونه يى جوړ كړل ) - هُوَ الله الْخَالَقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى " ( هماغه الله جل جلاله دى د كائناتو خالق، ايجادوونكى او اختراع كوونكى د كلونو جوړوونكى د هماغه لپاره ښه ښه نومونه دى )

اَلُغَفَّارُ: دَهِرْ زیات بښونکی او معافوکی " فَقُـلْتُ اسْتَفْفِرُوا رَبَّكُمْ اِبَّهُ كَانَ غَفُـارًا ' ( او ما ورته وویل چې د خپل رب نه بښنه وغواړی ، هغه ډېر زیات بښوونکی دی )

اَلْقَهَارُ : پر خپل مخلوق د پوره غلبي او واک څښتن

**ٱلُواَحِـدُ**: يـوازى او ځانلـه، چـې پـه ذات، صفاتو، قـدرت او حقوقـو كـې ورسره هيـڅوک شريک نشـته " لِمَــنْ الْمُلْكُ الْيُوْمَلِلَهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ " (نن د چا حكومت دى د الله جل جلاله چې يو دى او پر هر څه غالب دى).

الْتُوَاّبُ: د بنده ګانو پر حال پام کوونکی او د ګناه ګارانو توبه قبلوونکی " شُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التُوَّابُ الرَّحِيمُ ( يا الله جل جلاله هغوی ته توجه وکړه چې توبه وکړی، بيشکه الله جل جلاله زيات توبه قبلوونکی او رحم کوونکی دی)

۱ - د ال عمران سورت ۱۰۰ آیت

۲ - د التغابن سورت ۳ آیت

۲۴ آیت

<sup>&#</sup>x27; - د نوح سورت ۱۰ آیت

<sup>° -</sup> د غافر سورت ۱۶ آیت

<sup>ٔ -</sup> د التوبه سورت ۱۸۱ آیت

## أورون أورون أورون أورد

**ٱلْوَهَّابُ**: د بى غرضه بخشش او سخاوت څښتن " وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ ( موږ ته د خپل لورى رحمت راوبښى بيشكه ته بى شانه د سخاوت څښتن يى ) .

النخالی به هر ډول، هر وخت د هر څیز پیدا کوونکی د تخلیق په صفت کې کامل آ اُوَلَیْسَ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْحَلَّاقُ الْعَلِيمُ ٢ (آیا هغه ذات چې ځمکه او اسمانونه یې پیدا کړی ، د دی توان نه لری چې د دی په څیر نور پیدا کړای شی، ولی نه! هغه بی اندازی لوی خالق دی او د پوهی څښتن دی )

اَلْتُرْزَاقُ : خَيْلَ مَخْلُوق ته په بنه شان روزي ورکوونکي، اړتيا پوره کوونکي

المعتین: بی اندازی محکم او توانمد " إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرُّزَاقُ ذُو الْقُرَّةِ الْمَتِنُ " (بیشکه همدا الله به روزی ورکونکی، زورور، محکم او قوی دی)

الْفَتَّاحُ: د مخلوقاتو تر منځ فیصله کوونکی، ګران اسانوونکی.

الْعَلِيْمُ: د بنده گانو په هر ډول خبرو، کارونو، احساساتو او ولولو باندی په مستقیمه توګه پوهیدونکی تقل یجمع بیننا ربنا ثم یفتح بیننا بالحق وهو الفتاح العلیم (ورته ووایه! زمونږ پروردګار به مونږ راجمع کوی، بیا به زموږ تر منځ سمی سمی فیصلی کوی، بیشکه هغه ډېر عادلانه فیصله کوونکی او پر هر څه پوهیدونکی دی)

المُعِينُطُ پر ټولو مخلوقاتو احاطه كوونكى، هيڅ څيز د ده له علم او قدرت نه بهر نه دى والله مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ (او الله جل جلاله پر هغوى له هرى خوا نه محيط دى)

۱ - د ال عمران سورت

۱ - د يسن سورت ۸۱ آيت

<sup>&#</sup>x27; - د الذريات سورت ۵۸ آيت

٠ - د

<sup>ً -</sup> د البروج سورت ۲۰ آیت

## 

الْقَدِيدُورُ: پر هر څه د مكمل اختيار او قدرت څښتن " أَنُ اللَّهَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرِ وَأَنُ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء عِلْمًا ' (دا چي الله جل جلاله پر هر څه قادر دى او دا چي د الله جل جلاله علم پر هر څه احاطه كړى ده)

الْحَلِيْمُ: په عذاب وركولو كې بيړه نه كوونكى، بنده كانو ته پر سمه لار د روانيدو وخت وركوونكى، زغم لرونكى إن الله ينسك السَّمَاوَات وَالْأَرْضَ أَنْ تَسرُولًا وَلَيْنُ زَالتًا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَد مِنْ بَعْده إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا عَفُورًا \ (ربستيا ده چي همدا الله دى چي اسمانونه أو حَمكه بي ځايه كيدو ته نه پريږدى او كه چيرى بي ځايه شي، نو د الله جل جلاله پرته يي هيڅوك رانيوونكى [منع كوونكي] نشته بيشكه الله جل جلاله د ډېر زغم او تيريدني څښتن دى)

الْشَكُوُونُ: د مخلوق نیكو اعمالو ته بی اندازی ارزبنت وركوونكی " وَقَالُوا الْحَمْدُ لِسَلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (او هغوی به وای چی د الله جل جَلاله شكر، چی زمونو نه یی غم لری كړ، بیشكه پر مونو ډېر زیات (زمونو پر ګناهونو) سترګی پټوونكی او عزت وركوونكی دی)

الغفور: د ډېر زيات تيريدني څښتن او پرده پوښ .

**ٱلْعَفُو**ُّ دِهِر زيات عِفو كوونكي.

فَأُوْلَــنِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوًا غَفُورًا \رلرى نه ده چې الله جَل جلاله هېر لوى معافى كوونكى او تيريدونكى دى)

**الْعَظِيْمُ**: پخپل ذات او صفاتو كې د لوى څښتن " فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ " ( نو ته د خپل لوى او ستر الله جل جلاله په نامه ثنا وايه).

۱- د الطلاق سورت ۱۲ آیت

۲ - د الفاطر سورت ۴۱ آیت

١ - د سورت البفره ٩٩ آيت

<sup>· -</sup> د الواقعه سورت ۷۴ آیت

الُواسعُ: د بی اندازی پراخیو شبنتن، پر بنده گانو له زیاتی پراخی سره احسان کوونکی و واللهٔ وَاسعٌ عَلِیمٌ \* یُوْتِی الْحِکْمَةَ مَنْ یَشَاءُ وَمَنْ یُوْتَ الْحِکْمَةَ فَقَدْ أُوتِیَ خَیْرًا کَثِیرًا (الله جل جلاله بی اندازی لاس پراخی او پوه دی، چاته چی غواړی حکمت وربینی او چاته چی حکمت ورکړای شو، هغه ته په حقیقت کی ستر دولت ورکړای شو)

الْحُكِيْمُ: د كائناتى نظام او بنده گانو په باب په بى شانه علم سره فيصله كوونكى الله كان على خكيمًا ()يُلاخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدَّ لَهُ مَ عَذَابًا أَلِيمًا (بيشكه الله جل جلاله له بر پوهيدونكى او په پوهه فيصله كوونكى دى، څوك چې وغواړى پخپل رحمت كې يې داخلوى او د ظالمانو لپاره يې دردونكى عذاب تيار كړى دى)

اللَّحَنَّ: د ژوندانه سرچینه، له مراهه خوب او پریشانی نه پاک " رَتَوَکُلْ عَلَیْ الْحَیِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ " راو توکل وکړی پر هغه ژوندی ذات جل جلاله چې هیڅکله ورته مراک نه راځی )

اللَّقَيْوُمُ: د كايناتو د نظم سمبالوونكى او پر خپل حال ساتونكى "اللَّهُ لَا إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا تَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ' (له الله جل جلاله ، هغه ژوندي ابدي ذات نه پرته چې ټول كائنات يې تنظيم كړيدي بل هېڅ الله جل جلاله نشته - هغه نه ويده كېږي او نه پريشاني پرې راځي- په ځمكي او اسمانونو كې چې هرڅه دي د هغه دي ) . السَّمْعُ يُعُ: د بنده ګانو خبرى اوريدونكى، د بنده ګانو نه په مكمله توګه خبردار.

۱ - د البقره سورت ۲۶۸ آیت

۲ - د الدهر سورت ۳۱ آیت

ا - د الفرقان سورت **۵۸** ایت

أ - د البقره سورت ۲۵۵ آیت

الكَبَصِيْرُ د بنده كانو پر كړو او چارو نظر لرونكى، چې د هغوى تر منځ صحيح فيصله وكړى " وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءَ إِنَّ اللَّهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ( او الله جل جلاله حقى او سهى فيصلى كوى او هغه خلك چې له الله پرته نور رابلى، هغوى د هيڅ څيز فيصله كوونكى نه دى، الله د هر څه ليدونكى او اوريدونكى دى).

**کلطیف**: بی اندازی باریک لیدونکی او د باریکترینو تدبیرونو (لارو چارو ) غوره کوونکی .

الُخَبِيُونَ: د بنده ګانو له هری خبری نه پوره پوره خبریدونکی "یَابُنَیَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُنْ مُثْقَالَ حَبَّة مِنْ حَرْدَلِ فَتَكُنْ فِي صَحْرَة أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَكُنْ مُثْقَالَ حَبَة مِنْ حَرْدَلِ فَتَكُنْ فِي صَحْرَة أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفَ خَبِيرٌ \ (ګرانه زویه! کوم څیز چې د غوښت د دانی اومره هم وی او په کومه سخره (ډبره) یا په اسمانونو او ځمکه کې پټه شوی وی، الله به یې راوړی کړی، بیشکه الله باریک لیدونکی او خبر دار دی) الله به یې راوړی کړی، بیشکه الله باریک لیدونکی او خبر دار دی) الله به یې راوړی کړی، واوچتی مرتبی څښتن ذات.

الکبیو: بی اندازی ستر او لوی څښتن چې په کبریای ذات کې ورسره هیڅوکې شریک نه دی.

**ً الُحُقُّ: هغه** ذات چې وجود او شته والي چې حق دي، او چا په منکريدو يې پر حقانيت هيڅ اغيزه نه پريوزي .

**َالْمُبِينُ** د حق راښکاره کوونکی او حق په حقه ښودونکی

وَيَغُسلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ الْمُبِينُ (او هغوى به وپوهيږي چې همدا الله جل جلاله حق دي او هغه رښتيا د رښتيا په توګه ښودونکي دي)

**النَّضِيُّرُ:** د مومنانو مرستندوی او حمایت کوونکی.

<sup>&#</sup>x27; - د المومن سورت ۲۰ آيت

<sup>· -</sup> د لقمان سورت ۱۶ آیت

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> - د النور سورت **٢٥** آيت

وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ( او له الله جل جلاله سره تړلى شى، هماغه ستاسې رښتونى بادار دى، څومره غوره ملاتړ او څومره ښه مرستند وى )

ذَلكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ (دا حُكه چي څوک چي مؤمن دى د هغى بادار او كار ساز الله جل جلاله دى او د كافرانو هيڅوک ملاتړ او كار ساز نشته).

الُكَرِيْمُ: په غوره توګه د بښنی او ښه چلن څښتن يَاأَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ () الَّذي حَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ()فِي أَيِّ صُورَة مَا شَاءَ رَكِبُكَ (ای انسانه! ته کوم څیز ستا د خپل رب کریم په باب په دوکه کې پری ایستی یې، هغه پروردګار چې ستا د پیدا کولو پروګرام یې جوړ کړ، بیا یې ستا جوړښت سم سم وکړ، نو ته یې خورا موزون جوړ کړی او په کوم شکل یې چې غوښتل ته یې جوړ کړی)

الْعُنِينُ له مخلوقاتو بي نيازه او بي پروا

الُحُويُكُ بِخِيل ذات كى دسپيڅليو صفاتو څښتن، چى د چا ثنا او ستاينى ته اړ نه دى " وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيِّ حَمِيدٌ " (څوک چې شكر وكړى، د هغه شكر د خپل ځان لپاره دى او څوک چې كفر وكړى نو الله جل جلاله بى نيازه پخپله د پاكو صفاتو څښتن دى)

**َٱلۡقَوِیُّ:** د بی شانه قوت څښتن د چا پر وړاندی چې د هیچا زور نه چلیږی .

الشَّدِيْدُ: خورا سخت نيوونكى چې له نيوكى يې هيڅوك خلاصيدونكى نه دى "كَدَأْب آلِ فَأَخَذَهُمْ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ إِنَّ اللَّهَ فَأَخَذَهُمْ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ' ( څه ډول چې د ال فرعون او له هغوى

<sup>· -</sup> د الحج سورت ۸۷ آيت

<sup>ٔ -</sup> د محمد سورت ۱۱ آیت

<sup>-</sup> د لقمن سورت ۱۲ آیت

<sup>· -</sup> د الانفال سورت ۵۲ آيت

# جاوز برامان و ژوندان آداب

مخکی خلکو سره معامله پیښه شوی ده، هغوی د الله د ایتونو له منلو نه انکار وکړی، او الله هغوی پر خپلو ګناهونو ونیول ، الله د ځواکمن قوت څښتن دی او د سختی سزا ور کوونکی دی ).

408\_

اَلُوَّقِیْبُ: د بنده محانو د اعمالو او چارو څارونکی این الله کان عَلَیْکُمْ رَقِیبُ دی این الله کان عَلَیْکُمْ رَقِیبًا ریقین او باور ولری چې الله جل جلاله پر تاسې څارونکی دی)

اَلْقُولِيُّ: بنده گانو ته تر هر څه نږدی ذات جل جلاله.

**ٱلْمُجِيْبُ**: د بنده ګانو دعاګانی اوریدونکیاو قبلوونکی " وَإِذَا سَألَكَ عِبَادِي عَنِّی فَلِیَسْتَجِیبُوا لِي ( او عِبَادِي عَنِّی فَلِیَسْتَجِیبُوا لِي ( او ای پېغمبره ! زما بندګان که له تانه زما په باب پوښتنه وکړي، نو هغو ته ووایه چی زه ورته ډېر نژدې یم - بلونکی چې کله ما وبلې نو زه د هغه دعا قبلوم).

فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ \ ( نو تاسې له هغه نه بښنه وغواړی او د هغه جل جلاله په حضور کې توبه وکړی، يقينًا زما رب قريب دې او د دعا ګانو قبلوونکی دی ) .

**ٱلُوَكِيْلُ** د بنده گانو د چارو د سمښت ذمه اخيستونكى او كار ساز [وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (او هغوى وويل، زمونږ لپاره الله جل جلاله كافى دى او هماغه غوره كار ساز دى).

ٱلْحَسِيْبُ: له بنده الله الله كانو پوښتونكى او حساب اخيستونكى [ إِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ حَسِيبًا ' (بيشكه الله جل جلاله د هر څيز حساب اخيستونكى دى).

۱ - د البقره سورت ۱۸۷ آيت

۱ - د هود سورت ۶۱ آیت

<sup>&#</sup>x27; - د النساء سورت ۸۶ آیت

<sup>ً -</sup> د یونس سورت ۱۰۰ آیت

## ش شاع و رُورون براي آيان ال

الُجَامِعُ: د بدن د ذرو يو ځاى كوونكى، او د حشر په ورځ د بنده ګانو راټولوونكى "رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمٍ لَا رَيْبَ فِيهِ (پروردګاره! رښتيا ده چې په هغه ورځ به ته انسان راجمع كوى د كومى ورځى په راتلو كې چې هيڅ شك نشته).

الْقَادِوُ: د هر کار د کولو توان او طاقت لورنکی ایخسب الْإنسان الَّن نَجْمَعَ عظامهٔ () بَلَی قَادرِینَ عَلَی أَنْ نُسَوِّیَ بَنَانَهٔ (آیا دا انسان خیال کوی چی مونو به د هغه ( ذری ذری او خواره واره ) هډوکی راجمع نه کړو؟ خامخا به یی راجمع کوو، مونو پر دی قادر یو چی کټ مټ یی روغ رمټ کړو)

الُحُفِيُظُ: د بنده گانو له هر افت آو مصیبت نه ساتونکی إِنَّ رَبِّي عَلَى کُلِّ شَيْء حَفیظٌ ا (بیشکه زما پروردگار د هر څیز ساتونکی دی)

اَلْمُقِیْتُ : مخلوق ته پوره پوره د خپلی برخی ورکولو توان لرونکی روزی ورکوونکی و وَکَانَ اللَّهُ عَلَی کُلِّ شَيْءٍ مُقِیتًا ' (و الله جل جلاله هر څیز ته د خپلی خپلی برخی ورکولو توان لری )

الودود: له بنده گانو سره بي حده محبت كوونكي .

المجید: د لویی او شرف څښتن وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ()ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ وَ (او هغه ډېر زیات پرده پوښ، بی اندازی محبت کوونکی، د عرش څښتن او د لویی او شرف چښتن دی ) .

آلَشَهُمُهُونُهُ: هر خُای حاضر او ناظر او د هر خیز لیدونکی وَاللَّهُ عَلَی کُلُّ شَيْءٍ شَهیدٌ ' ( او اللہ جل جلاله هر څیز د نظر لاندی ساتی )

١ - د الاعمران سورت ٩ آيت

د القيامه سورت ۴ آيت

۲ - د هود سورت ۵۷ آیت

<sup>· -</sup> د النساء سورت ۸۵ آیت

<sup>· -</sup> د البرج سورت ۱۴ آیت

## مر ( الأرزي بي الأورني الأورني

**اَلُوَارِثُ**: د هر څيز رښتوني مالک او څښتن، د چا ملکيت چې هيڅکله پاي ته نه رسي

**اَلْمُحْیِیُ** : مخلوق ته ژوندون وربښونکی "وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْیِ وَلَمِیتُ وَنَحْنُ الْوَارِثُونَ ۖ (او همدا مونږ ژوندون او مرګ ورکوونکی یو او همدا مونږ اصلی وارث مالک یو ]

الُولِيُّ : د مومنانو مرستندوی او سرپرست.

الفاَطو: د هر څيز جوړوونکی فاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَلْتَ وَلِيٍّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَة (د اسمانو او ځمکی جوړوونکيه! هم ته زما سر پرست يې ) ] .

الُمَالِکُ : َدَ هَر څيز رښتونی څښتن چې ټول يې پر وړاندی بی وسی او بی واکه دی " مَالك يَوْم الدِّينِ ( د جزا د ورځی څښتن ) .

اَلُمْقَتَدِرُ : پر هر څيز د پوره پوره واک څښتن، چې په هيڅ کار کې چاته اړ او محتاج نه دي .

**اَلْمُلِکُ**: د کامل واک لرونکی پاچا " إِنَّ الْمُستَّقِينَ فِي جَنَّاتِ وَلَهَرِ \*فِي مَقْعَد صِدْق عِنْدَ مَليك مُقْتَدرٍ ' ( پر هيزګاران خلک به په باغونو او نهرونو کې وِی، د مُکمل اختيار کړونکی څښتن د درناوی په کور کې )

**ٱلْاَوْلُ**: هغه ( ذات) چې د ټولو مخلوقاتو د پيدايښ نه د مخه موجود و .

اللاخرُ: هغه ذات جل جلاله چې د ټولو مخلوقاتو له فئا کیدو وروسته به هم موجودوي.

الظّاهرُ وهغه ذات چي له هري ذري نه يي الله ښكاره ده .

١ - د البرج سورت ٩ آيت

<sup>-</sup> د الحجر سورت ۲۳ آیت

ا - د یوسف سورت ۱۰۱ آیت

<sup>-</sup> د القمر سورت ۵۵ آيت

الْبَاطِنُ له نظرونو نه پټ او پوښلی \* هُوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ( هغه ( ذات ) چې تر هر څه لومړی، له هر څه وروستی، په هر څه کې ښکاره او د هر چا له نظرونو پټ پوښلي دی )

**َ اَلْقَاهِرُ:** پر بنده ګانو د مکمل واک او اختیار څښتن [ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَکِیمُ الْحَبِیرُ \ ( او هغه پر خپلو بنده ګانو مکمل غلبه او واک لری )

اَلْكَافِي: چې د بنده ګانو د هری اړتیا لپاره پخپله کافی او بس دی آلیْسَ الله بکاف عَبْدَهٔ آرآیا الله جلاله د خپلو بنده ګانو لپاره کافی نه دی؟)

**ٱلشَّاكِرُ**: د بنده گانو كوښښونو ته ارزښت وركوونكى " و كان اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ' ( او الله قدر دان او عليم دى ) .

**ٱلمُسْتَعَانُ:** هغه ذات د چانه چې بايد امداد وغوښتل شي " وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ " (او د الله جل جلاله نه مرسته غوښتل کيداي شي).

**الْبُدِیْعُ** : د ساری او مثال پرته پیدا کوونکی ، بی ساری ایجادوونکی " بَدیعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض (د اسمانوو او ځمکی بی ساری ایجادونکی).

**ٱلْغَافِرُ**: د ګناهونو بخښونکی " غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ (د ګناهونو بخښوونکی او د توبی قبلوونکی )

**ٱلْحَاكُمُ** پر خپل مخلوق حكومت كوونكى، ځان له بادشاه او قانون ساز " إِنْ الْحُكْمُ إِلَّا للَّه (حكومت كول يوازى د الله جل جلاله حق دى )

١ - د الحديد سورت ٣ آيت

<sup>ً -</sup> د الانعام سورت ۱۸ آیت

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> - د الرمز سورت ٣۶ آيت

<sup>&#</sup>x27; - د النساء سورت ۴۷ آيت

<sup>° -</sup> د يوسف سورت ۱۸ آيت .

۱ - د غافر سورت ۳ آیت ۷

۷ - د یوسف سورت ۴۰ آیت

## أماور جاجبة إدام أوجاب

النَّالِ اللهُ غَالِبٌ: د مكمل اختيار او واك څښتن " وَاللهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \ ( او الله جل جلاله پر خپلو چارو د پوره قابو څښتن دى خو زياتره خلک پوهيږي نه)

**ٱلْحُكَمُ**: ناپيلى فيصلى كوونكى " أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا ` (نو ايا زه له الله جل جلاله پرته بل حكم ولتهوم؟).

العالم: د پټو او ښکاره ونه مکمل خبردار.

المُتَعَالِ. يه هر حال كي لوړ او اعلى اوسيدونكى " عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِي " (د پټ او ښكاره هر څه نه خبر تر ټولو لوړ )

اَلَوْفَيْعُ: دَ لَوْرُو او اعلى درجو څښتن "رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ '(د لوړو درجو او مرتبو څښتن او د عرش مالک )

**اَلُحَافِظُ:** لَهُ آفاتو او حادثاتو ساتونکی [ فَاللّهُ خَيْرٌ حَافِظًا وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ \* (الله ډيرښه ساتندوی دی او هغه تر ټولو زيات رحم کوونکی دی ) آ

المُنتَقمُ د خان او خپلو مخلصانو له دښمنانو بدله اخيستونکی فانتقَمَنا مين الَّذينَ أَجْرَمُوا و كَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ (بيا كومو خلكو چې جَرم وكړ موږلمه هغوى نه انتقام واخيست او دا پر موږحق و چې د مؤمنانو سره مرسته وكړو)

كُلْقَائِمُ بِالْقِسُطِ: يه عدل او انصاف سره نظم او تدبير كوونكى .

۱ - د پوسف سورت ۲۱ آیت

۲ - د يوسف غافر ۱۵ آيت

١- د الرعد سورت ٩ آيت

<sup>· -</sup> د غافر سورت ۱۵ آیت

<sup>ٔ -</sup> د یوسف سورت ۶۴ آیت ٔ - د یونس سورت ۱۰۰ آیت

# شاعل چاه المراجع المرا

الرَّبُ پالونكى، له هر ډول خطرات ساتونكى، د پرمختګ د ګردو منزلونو تياروونكى او د كمال تر سر حده رسوونكى، بادار، څښتن " الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ \ (ثنا ده الله لره چې د كونينو پالونكى دى)

الُحَفِيُّ د مخلوق ډېر زيات خيال ساتونکی، بی اندازی مهربانه ( رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بی حَفيًّا ۲ (بی شکه هغه پر ما مهربان دی )

**ٱلْاَحَدُ**: يو، بَي ساري، د چا چې هيڅوک سيال نشته

اَلْكُمْدُ بَى نَيَازَه، چې چاته محتاج نه دى او ټول هغه ته احتياج دى ( قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ \* اللَّهُ الصَّمَدُ ( ووايه : هغه الله چې يو دى، الله بى نيازه دى، ټول هغه ته اړ دى )

۱ - د طور سورت ۲۸ ایت

۱ - د الفاتحه سورت

۳ - د مريم سورت ۴۷ آيت

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - د اخلاص سورت

| ينيا وين |
|----------|
|          |

| *************** |                             |         |                              |
|-----------------|-----------------------------|---------|------------------------------|
| مخ              | سرليک                       | مخ<br>۱ | سرلیک                        |
| 109             | اولاد د روزن <i>ی</i> آداب  | 1       | سريزه                        |
| ١٧٠             | د دوستی آداب                |         | لومړي څپرکې ( فصل )          |
| 190             | د کورب <b>ه</b> توب آداب    |         | د پاکوالۍ او سپیڅلتیا ادا    |
| ۲.۳             | د میلمستیا آداب             | ٩       | د روغتيا آداب                |
| 4.8             | د مجلس آداب                 | 41      | د جامو آداب                  |
| ۲۱.             | ســـــلام آداب              | ٣٣      | د خوراک ، څښاک آداب          |
| 440             | د ناروغ پوښتنيآداب          | ۳۵ .    | د ویده کیدلو او ویښیدلو آداب |
| 44.             | د لیدنی کتنی آداب           | 45      | د لاری آداب                  |
| 227             | خبرو اترو آداب              | 44      | د سفر آداب                   |
| 440             | د ليک را ليک آداب           | ۵۳      | د غم او مصيبت آداب           |
| ۲۳۸             | د کار او زیار آداب          | 84      | د ویری آداب                  |
|                 | څلورم څپرکی (فصل)           | 59      | د خوښي او خوشحالي آداب       |
| 744             | د (بلنوالی) آداب            |         | دويم څپرکۍ ( فصل )           |
| 409             | د بلني او تبليغ آداب        | 79      | د جومات آداب                 |
| 441             | په تنظیم کې د نظم آداب      | ۸۱      | د لمانځه آداب                |
| 448             | د مشرتابه (قیادت) آداب      | ٨٧      | د قرآنکريم د تلاوت آداب      |
| ل)              | پنځم څپرکی (فص              | 41      | د جمعی ورځی آداب             |
| 774             | د تویی او استغفار آداب      | 99      | د جنازی د لمانځه آداب        |
| 494             | د دعا آداب                  | 1.4     | د مړی آداب                   |
| 414             | د قران کریم جامع دعاگانی    | ۱۰۸     | د هدیری آداب                 |
| ۲۱۸ ر           | د پیغمبراکرم 🌋 جامع دعاګانی | 11.     | د کسوف او خسوف آداب          |
| 444             | مكمله دعا                   | 114     | د رمضان المبارك آداب         |
| 444             | درود او سلام                | 118     | د روژی آداب                  |
| 475             | د قرباني دعا                | 177     | د زکوه او خیرات آداب         |
| 227             | د عقیقی دعا                 | . 149   | د حج آداب                    |
| 447             | د تراويح لمانځه دعا         | ل ›     | دریم خپرکی ( فص              |
| 444             | قنوت نازله                  | 144     | د مور او پلار آداب           |
| ٣٣.             | د اړتيا لپاره لمونح         | 145     | د کورنيز ژوندانه آداب        |
| 441             | د قرآن یادونی (حفظ ) دعا    | 145     | د کورنيز ژوندانه آداب        |

#### <u>ئاساوس</u>ن

| په |
|----|
| ٠  |
| په |
| د  |
| دو |
| د  |
| اس |
| ال |
|    |

\ سبحانک اللهم وبحمدک اشهدان لا اله الا انت استغفرک او اتوب الیک \*\*